



جميع الحقوق محفوظة الطبعة الأولث ١٤٠٩ هـ ١٩٨٩ مر

مؤسسة الرسالة بيروت – شارع سوريا – بناية صدي وصالحة مانف: ٣٤٦٠ برقياً : بيوشران



# منها المنابين المنابين

تَ أَلِيفَ الإِمَامُ الْجِيْكَ الْمِهُ وَمِجَّد بِنُ مِجَّد الْهَ زَالِيُ

> تجقيُق الدَّكَتُوُر مجمُّورمُصْطِفَى حَلِاًويْ

مؤسسة الرسالة



--- --

# بسم الله الرحمن الرحيم مقدِّمة التحقيق

أولًا : الكاتب

ثانياً: الكتاب.

ثالثاً: التَّحقيق.

|  |   | - |  |
|--|---|---|--|
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  | ` |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |

# أولاً: الكاتب: الغَزَالي(١)

الإمام زين الدين، حجَّة الإسلام، أبو حامد محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الطوسي، الفقيه الشافعي، أحد الأعلام<sup>(۲)</sup>؛ لم يكن في آخر عصره مثله<sup>(۳)</sup>. صاحب التصانيف والذكاء المفرط<sup>(3)</sup>؛ كان من أذكياء العالم في كل ما يتكلم فيه<sup>(٥)</sup>.

#### ١ ـ ولادته ونشأته: طوس ـ جرجان: ٤٥٠ هـ ـ ٤٧٣ هـ

ولد الغزالي سنة ٤٥٠ هـ/ ١٠٥٩ م(٦) بالطابَرَان، إحدى مدينتي طوس(٢) من أعمال «خراسان»، من والد فقير صالح، كان يشتغل بغزل الصوف، ويحبُّ مجالسة الفقهاء والمتصوَّفة ويشاركهم في حلقاتهم ويتأثر

<sup>(</sup>١) قال الغزالي في بعض مصنفاته: ونسبني قوم إلى الغزَّال، وإنما أنا الغزالي، نسبة إلى قرية يقال لها غزالة بتخفيف الزاى (را. الوافي بالوفيات ٢٧٧١).

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب ٤/١٠.

<sup>(</sup>٣) الوافي بالوفيات ١/٢٧٤، وكذلك وفيات الأعيان ٢١٦/٤.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٣.

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية ١٧٤/١٢.

<sup>(</sup>٦) في رواية أخرى قيل إنه ولد سنة ٤٥١ هـ (را. الوافي بالوفيات ١/٢٧٧).

<sup>(</sup>٧) معجم البلدان: مادة طابران (مجلد ٤ ص ٣) وفيه: أن طوس عبارة عن مدينتين أكبرهما طابران والأخرى نوقان. وقد خرج من طابران جماعة من العلماء نُسبوا إلى طوس، وقد قبل لبعض من نُسب إليها الطبراني.

بأقوالهم ؛ وكان يتضرَّع إلى الله أن يرزقه ولداً صالحاً مثلهم . ويجعله فقيهاً واعظاً (١) .

لمَّا احتضر والـده أوصى به وبـأخيه أحمـد إلى صـديق لـه صـوفي صالح، فعلَّمهما الخطَّ وأدَّبهما (٢). وبعد أن فني ما خلَّف لهما أبوهما من رزق، وتعذَّر عليهما تحصيل قوتهما، إنتظما في سلك مدرسة، تُعَلِّمُ الفقه وتوفر لتلاميذها القوت (٣).

اشتغسل الغزالي في مبدأ أمره بطوس بالفقه (1) على أحمد الراذكاني (٥). ثم ارتحل إلى أبي نصر الإسماعيلي بجرجان (١)، فأقام عنده (٧) إلى أن أخذ عنه التعليقة في الفقه (٨).

بعد ذلك ، عاد الغزالي إلى طوس وأقام فيها ثلاث سنوات (٩).

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية الكبرى ١٠٢/٤.

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب ١١/٤.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٣٥.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ١٩/٣٢٣ وشذرات الذهب ١١/٤.

<sup>(</sup>٥) الوافي بالوفيات ١/٢٧٤ وكذلك وفيات الأعيان ٢١٧/٤.

والراذكاني نسبة إلى راذكان، وهي بليـدة بنواحي طـوس. راجع: معجم البلدان مادة: راذكان، (مجلد ٣ ص ١٣).

<sup>(</sup>٦) شذرات الذهب ١١/٤.

<sup>(</sup>٧) انتقل الغزالي إلى جرجان وهو دون العشرين، ولا نعلم كم بقي فيها يدرس الفقه على أستاذه أبي نصر الإسماعيلي. (راجع: الغزالي، تيسير شيخ الأرض ص ٧).

<sup>(</sup>A) سير أعلام النبلاء ١٩ / ٣٣٥، والتعليقة كما ذكر الغزالي هي « كتب هاجرت لسماعها وكتابتها ومعرفة علمها». راجع خبر هذه التعليقة وما جرى للغزالي مع اللصوص الذين سطوا عليها في طريق عودته من جرجان إلى طوس في كتاب طبقات الشافعية الكبرى للشبكي.

<sup>(</sup>٩) الغزالي، تيسير شيخ الأرض ص٧.

#### ٢ ـ ملازمته إمام الحرمين: نيسابور: ٧٣ هـ ٤٧٨ هـ

رغب الغزالي في زيادة تحصيله العلمي، فارتحل إلى إمام الحرمين بنيسابور أبي المعالي الجويني<sup>(1)</sup>، واشتغل عليه، وجدَّ في التحصيل حتى تخرَّج في مدَّة قريبة<sup>(۲)</sup> وصار من الأعيان المشار إليهم في زمن أستاذه<sup>(۳)</sup>، فكان أنظر أهل زمانه؛ وجلس للإقراء في حياة إمامه<sup>(٤)</sup> بعد أن برع في الفقه، ومهر في الكلم والجدل<sup>(٥)</sup>. وشرع في التصنيف في ذلك الوقت<sup>(۱)</sup>، وكان أستاذه يتبجَّع به<sup>(۷)</sup>؛ ولم يزل ملازماً له إلى حين وفاته<sup>(٨)</sup> عام ٤٧٨ هـ<sup>(٩)</sup>.

والملاحظ أن الغزالي لم يدرس على أستاذ غير الإمام الجويني فيما بعد (١٠) ؛ كذلك فإن أشر أستاذه الجويني كان قوياً إلى حدٍّ كبير ، حتى يمكننا أن نعدَّه أثراً حاسماً في تطور الغزالي الفكري (١١) .

#### ٣ - إقامته عند نظام الملك: العسكر: ٤٧٨ هـ - ٤٨٤ هـ

لمَّا مات إمامه ، خرج من نيسابور إلى العسكر(١٢) ـ المخيّم

<sup>(</sup>١) شذرات الذهب ١١/٤.

<sup>(</sup>٢) الوافي بالوفيات ١/٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) وفيات الأعيان ٤ /٢١٧ .

<sup>(</sup>٤) شذرات الذهب ١١/٤.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٣.

<sup>(</sup>٦) الوافي بالوفيات ١/ ٢٧٤، وشذرات الذهب ١١/٤، ووفيات الأعيان ٢١٧/٤ وسير أعلام النبلاء ٣٢٣/١٩.

<sup>(</sup>٧) وفيات الأعيان ٢١٧/٤، وسير أعلام النبلاء ٢٩٣/١٩.

<sup>(</sup>٨) الوافي بالوفيات ١/٢٧٤، وفيات الأعيان ٢١٧/٤.

<sup>(</sup>٩) راجع ترجمة الإمام الجويني وأخباره في ملحق تراجم الأعلام ضمن ملاحق هذا الكتاب.

<sup>(</sup>١٠) العقل في الإسلام ، كريم عزقول ، ص ٣٨ .

<sup>(</sup>١١) الغزالي ، تيسير شيخ الأرض ص ٨ .

<sup>(</sup>١٢) عسكر نيسابور: المدينة المشهورة بخراسان، فيها محلَّة تسمَّى العسكر. والعسكر

السلطاني<sup>(1)</sup> - ولقي الوزير نظام الملك<sup>(۲)</sup>. وكان مجلسه محط رحال العلماء ومقصد الأثمة والفصحاء؛ فوقع للغزالي أمور تقتضي علوّ شأنه، من ملاقاة الأثمة ومناظرة الفحول ومناطحة الكبار<sup>(۳)</sup>، وجرى بينهم الجدال والمناظرة في عدّة مجالس<sup>(٤)</sup>، وكان ذلك بحضرة نظام الملك<sup>(٥)</sup>، فظهر الغزالي عليهم<sup>(٢)</sup>، وانبهر له الوزير<sup>(۷)</sup>، فأقبل عليه وحل منه محلاً عظيماً، الغزالي عليهم وطار اسمه في الآفاق<sup>(۸)</sup>، وسار بذكره الركبان<sup>(۱)</sup>، فولاًه نظام الملك التدريس في نظاميَّة بغداد سنة أربع وثمانين وأربعمائة<sup>(۱)</sup>، وله أربع وثلاثون سنة<sup>(۱)</sup>.

#### ٤ ـ التدريس في المدرسة النظامية: بغداد: ٤٨٤ هـ - ٤٨٨ هـ

قَدمَ الغزالي مدينة بغداد للتدريس في نظاميتها، وكان ذلك في جمادي الأولى سنة أربع وثمانين وأربعمائة(١٢)، فأعجب به أهل العراق

<sup>=</sup> مجتمع الجيش حين يأتي لدخول مدينة يعسكر خارجها أحياناً ، أو بعد أن يفتحها يعسكر الجيش خارجها في ناحية من نواحيها، ومع مرور الزمن يصبح العسكر هذا مدينة أو بلدة أو محلّة تابعة لمدينة . راجع: معجم البلدان، مادة عسكر، (المجلد الرابع ص ١٢٤).

<sup>(</sup>١) هكذا سمَّاه الذهبي، راجع: سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) وفيات الأعيان ٢١٧/٤، والوافي بالوفيات ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) شذرات الذهب ١١/٤ - ١١.

<sup>(</sup>ع) وفيات الأعيان ٢١٧/٤.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٣.

<sup>(</sup>٣) وفيات الأعيان ٢١٧/٤، والوافي بالوفيات ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>٧) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٣.

<sup>(</sup>٨) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٩) وفيات الأعيان ٢ /٢١٧، والوافي بالوفيات ١ / ٢٧٥.

<sup>(</sup>١٠) سير أعلام النبلاء ٢٩/٣٢٣، وشذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>١١) البداية والنهاية ١ / ١٧٤ ، سير أعلام النبلاء ١٩ / ٣٢٩.

<sup>(</sup>١٢) وفيات الأعيان ٢١٧/٤.

وارتفعت عندهم منزلته (۱)، ونفذت كلمته وعظمت حشمته (۲)، حتى غلبت على حشمة الأمراء والوزراء، وضُرِب به المثل، وشُدَّت إليه الـرحال (۲)، وحضر عنده رؤوس العلماء فتعجبوا من فصاحته واطلاعه ( $^{(4)}$ )، وقال القاضي أبو بكر بن العربي: رأيته ببغداد يحضر مجلسَ درسِه نحو أربعمائة عمامة من أكابر الناس وأفاضلهم، يأخذون عنه العلم ( $^{(6)}$ ).

وكانت هذه الفترة من حياته فترة إنتاج خصب، فقد أخذ في تأليف الكتب في الأصول والفقه والكلام والحكمة (١).

## ه \_ تزهُّده وانقطاعه عن التدريس: دمشق ـ مكة: ٨٨٨ هـ ـ ٤٩٠ هـ

في ذي القعدة، سنة ثمان وثمانين وأربعمائة (٧)، شرفت نفس أبي حامد عن رذائل الدنيا فرفضها واطرحها وأقبل على العبادة والسياحة (٨)، وسلك طريق الزهد والانقطاع عن الناس (٩)، تاركاً جميع ما كان عليه في بغداد من شهرة وصيت ومركز، مظهراً العزم على الخروج لمكة لأداء فريضة الحجّ؛ فتوجّه إلى الشام واعتكف في زاوية بالمسجد الأموي، وظل في دمشق حتى ذي القعدة عام ٤٩٠هـ(١٠)، حيث قصد الحج وزيارة رسول الله على (١٠).

<sup>(</sup>١) الوافي بالوفيات ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب ٢/٤، والوافي بالوفيات ١/٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية ١٧٤/١٢.

<sup>(</sup>٥) شذرات الذهب ١٣/٤.

<sup>(</sup>٦) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٩.

<sup>(</sup>٧) وفيات الأعيان ٢١٧/٤، والوافي بالوفيات ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>٨) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٩) وفيات الأعيان ٢١٧/٤، والوافي بالوفيات ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>١٠) طبقات الشافعية الكبرى ٤/٤٤، والمنقذ من الضلال ص ١٣٠.

<sup>(</sup>١١) المنقذ من الضلال ص ١٣٠، سير أعلام النبلاء ١٩/٣٣٠.

# ٦ \_ اشتغاله بالعبادة وإيثاره للعزلة: دمشق: ٩٠٠ هـ ـ ٤٩٨ هـ

لمَّا رجع الغزالي من أداء فريضة الحج توجَّه إلى الشام وأقام في مدينة دمشق يذكر الدروس في زاوية الجامع في الجانب الغربي منه (١) وقد عرفت هذه الزاوية آنذاك به (٢). وفي هذه الأثناء صنَّف كتباً عديدة يقال إن «الإحياء» منها (٣).

ويذكر العلماء الذين ترجموا للغزالي، أنَّ مدة إقامته في دمشق كانت عشر سنين (٤)، وهي تشمل زيارته الأولى لها بعد انقطاعه عن التدريس، ثم إقامته فيها بعد رجوعه من الحج (٥).

٧ - السياحة والاجتهاد في العبادة: بيت المقدس - مصر: 84٨ هـ - ٥٠٠ هـ

توجَّه أبو حامد من دمشق إلى بيت المقدس، واجتهد في العبادة وزيارة المشاهد والمواضع المعظَّمة (٦)، فقد جاور بالقدس (٧)، ويروي أنه كان يدخل كل يوم الصخرة ويغلق بابها على نفسه. كذلك توجَّه إلى الخليل لزيارة مقام إبراهيم عليه السلام (٨)..

ثم قصد مصر، وأقام مدَّة بالإسكندريَّة (٩)، ولعلَّه أراد زيارة مساجد مصر وأضرحة الأولياء فيها.

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان ٤ /٢١٧، والوافي بالوفيات ١ / ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) الوافي بالوفيات ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) شذرات الذهب ١٢/٤، البداية والنهاية ١٧٤/١٢، سير أعلام النبلاء ٢٩/٣٢٣.

<sup>(</sup>٤) شذرات الذهب ١٢/٤، سير أعلام النبلاء ١٩ / ٣٣٤.

<sup>(</sup>٥) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٦) وفيات الأعيان ٤/٢١٧، الوافي بالوفيات ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>٧) سير أعلام النبلاء ١٩/٣٣٠ و٣٣٤.

<sup>(</sup>٨) المقصد الأسنى ص ٨.

<sup>(</sup>٩) سير أعلام النبلاء ١٩/٣٣٤، شذرات الذهب ١٢/٤، الوافي بالوفيات ١/٧٥٠.

ويقال: إنه عزم منها على ركوب البحر للاجتماع بالأمير يوسف بن تاشفين، صاحب مراكش لما بلغه منه من محبَّة أهل العلم والإقبال عليهم، فبلغه نعي المذكور ـ وكان ذلك عام خمسماية ـ فصرف عزمه عن تلك الناحية، وعاد إلى وطنه بطوس (٢).

#### ٨ ـ العودة إلى الوطن والاشتغال بالعبادة: ٥٠٠ هـ ـ ٥٠٠ هـ

بعد أن بلغه نعي يوسف بن تاشفين عاد إلى وطنه بطوس، وصنَّف بها كتباً نافعة (٢) مفيدة في عدة فنون (٣)؛ وأقبل على العبادة وملازمة التلاوة ونشر العلم وعدم مخالطة الناس (٤).

ثم إن الوزير فخر الملك أبو المظفر علي بن نظام الملك، لما وَزَرَ على خراسان لسنجر حاكمها من قبل أخيه محمد بن ملكشاه، حضر إلى الغزالي والتمس منه القدوم إلى نيسابور والتدريس بنظاميّتها(٥). وتشير المصادر إلى أن فخر الملك ألح عليه كل الإلحاح(٢)، وأن الغزالي ألزِم بالتدريس في نظامية نيسابور(٢)، وأجاب إلى ذلك بعد تكرار المعاودات(٨)، لكنه ما لبث أن ترك التدريس فيها وعاد إلى بيته في وطنه.

ولا ندري كم هي المدَّة التي قضاها الغزالي في نيسابور يدرِّس في نظاميتها. لكننا نعلم أن وفاة يوسف بن تاشفين التي جعلته يعود من الإسكندرية إلى طوس، ووفاة فخر الملك الذي ألزمه بالتدريس في نظامية

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ١٩/٣٣٤، الوافي بالوفيات ١/٢٧٥، وفيات الأعيان ٤/٢١٧.

<sup>(</sup>٢) الوافي بالوفيات ١ / ٢٧٥ .

<sup>(</sup>٣) وفيات الأعيان ٢١٧/٤.

<sup>(</sup>٤) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٤.

<sup>(</sup>٦) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٧) وفيات الأعيان ٢/٨/٤، الوافي بالوفيات ١/٥٧٥، البداية والنهاية ١٢/١٧٤.

<sup>(</sup>٨) وفيات الأعيان ٤/٢١٨.

نيسابور، كانتا في العام ذاته، أي عام خمسماية للهجرة (١)، لذا يمكننا أن نرجِّع أن الغزالي استطاع أن يتخذ وفاة فخر الملك ذريعة لترك المدرسة النظامية، والعودة سريعاً إلى وطنه، والتخلُّص من الإلزام الذي مارسه عليه هذا الوزير.

لهذا لم نعتبر مدة بقائه في نيسابور للتدريس في المدرسة النظامية مرحلة مهمة من حياته يجب الوقوف عندها.

وهكذا عاد الغزالي إلى وطنه بطوس، وعاد إلى ما كان عليه من رغبة في كيفية قضاء أيامه الأخيرة، فأقام بها، واتخذ له داراً حسنة وغرس فيها بستاناً أنيقاً (٢)، وابتنى إلى جوار داره خانقاه للصوفية ومدرسة للمشتغلين بالعلم، ووزَّع أوقاته على وظائف الخير، من ختم للقرآن ومجالسة أهل القلوب (٣)، بحيث لا يمضي لحظة منها إلا في طاعة من التلاوة والتدريس، والنظر في الأحاديث، وحفظ الأحاديث الصحاح (٤)، وخصوصاً البخاري. ويروي الذهبي (٥) أنَّ الغزالي سمع صحيح البخاري من أبي الطوسي، وأن خاتمة أمره كانت إقباله على طلب الحديث ومجالسة أهله ومطالعة الصحيحين.

ولعلَّ السبب في إقبال على طلب الحديث شدَّة نقد العلماء والمحدِّثين له ولكتابه «الإحياء» ففيه أحاديث كثيرة غرائب ومنكرات

<sup>(</sup>١) راجع خبر وفاة فخر الملك في البداية والنهاية ١٦٧/١٢.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ١٧٤/١٢.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ١٧٤/١٢ ، وفيات الأعيان ٢١٨/٤ ـ ٢١٩

<sup>(</sup>٤) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٥ ـ ٣٢٦ و ٣٣٤.

وموضوعات (١) ، ومن الأحاديث الباطلة جملة (٢) ، ومن الواهيات كثير (٣) حتى قال أبو الفرج ابن الجوزي: صنَّف أبو حامد الإحياء ، وملأه بالأحاديث الباطلة ، ولم يعلم بطلانها (٤) .

ورغم هذا فالأحياء كما ذكر العلماء، من أنفس الكتب وأجملها(°)، وهو الأعجوبة العظيم الشأن(٦)، وهو غاية في النفاسة(٧)،

قال الذهبي<sup>(^)</sup>: ما زال الأئمة يخالف بعضهم بعضاً، ويردُّ هذا على هذا. وما زال العلماء يختلفون ، ويتكلَّم العالم في العالم باجتهاده، وكل منهم معذور مأجور، ومن عاند أو خرق الإجماع فهو مأزور، وإلى الله تُرجعُ الأمور<sup>(٩)</sup>.

وانتقل أبو حامد الغزالي إلى رحمة ربّه، يوم الإثنين رابع عشر من جمادى الأخرة سنة خمس وخمسمائة بالطابران، وهي قصبة طوس (١٠)، بعد مقاساة لأنواع من القصد والمناوأة من الخصوم والسعي فيه إلى الملوك(١١).

رحم الله الإمام أبا حامد، فأين مثله في علومه وفضائله، ولكن لا ندَّعى عصمته من الغلط والخطأ(١٢) .

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ٢ / ١٧٤ .

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ١٩/٣٤٠.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ١٩ / ٣٤١.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ٢٤٢/١٩.

<sup>(</sup>٥) وفيات الأعيان ٢١٧/٤.

<sup>(</sup>٦) شذرات الذهب ١٣/٤.

<sup>(</sup>٧) الوافي بالوفيات ١ / ٢٧٥ .

<sup>(</sup>٨) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٤٢.

<sup>(</sup>٩) سير أعلام النبلاء ١٩/٣٢٧.

<sup>(</sup>١٠) وفيات الأعيان ٢١٩/٤.

<sup>(</sup>١١) سير أعلام النبلاء ١٩/٣٢٥.

<sup>(</sup>۱۲) سير أعلام النبلاء ١٩/٣٤٦.

# ثانياً: الكتاب: منهاج العابدين

منهاج العابدين (١)، أو منهاج العابدين إلى الجنَّة (٢)، أو منهاج العابدين إلى جنَّة ربِّ العالمين (٣)، للإمام أبي حامد الغزالي .

والعابد هـو القائم بحق العبادة، التي هي ثمرة العلم... واختيار أولي الأبصار... وهي سبيل السعادة ومنهاج الجنة (٤).

والنَّهْجُ والمَنْهَجُ والمِنْهاج: الطريق الواضح البيِّن (°). وفي التنزيل: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنا مِنْكُم شِرْعَةً وَمِنْهاجاً ﴾ ( المائدة: ٤٨ )، ولعل العلماء أخذوا لفظة «منهاج» الواردة في الآية الكريمة واستعملوها حسب مقتضى الحاجة أو الفن الذي كتبوا فيه. فقد استعملت هذه اللفظة عند كثير من العلماء والمؤلفين في فنون مختلفة؛ وكما يبدو فالمنهاج هو الطريق الواضح البيِّن الذي يجب أن يسلكه طالب فنَّ من الفنون أو علم من العلوم.

<sup>(</sup>١) كما ورد في المخطوطة (أ) وفي النسخة المطبوعة ( هـ ) .

<sup>(</sup>٢) كما ورد فيُّ آخر المخطوطة (ب): تمُّ منهاج العابدين إلى الجنَّة.

<sup>(</sup>٣) كما ذكره الكديري في شرحه: سراج السالكين شرح منهاج العابدين إلى جنَّة ربِّ العالمين.

<sup>(</sup>٤) را. افتتاحية منهاج العابدين.

<sup>(</sup>٥) را. القاموس المحيط ولسان العرب.

ومن أمثلة ذلك ما ذكره صاحب كشف الظنون(١):

فمن كتب الحديث وشرحه: منهاج الابتهاج لشرح مسلم بن الحجاج.

ومن كتب الأصول: المنهاج في الأصول.

ومن كتب الفقه: منهاج الدراية في فروع الحنفية، وكذلك منهاج الطالبين.

ومن كتب البلاغة: منهاج البلاغة.

ومن كتب النحو: منهاج الأدب في التصريف.

ومن كتب التاريخ: منهاج السلوك.

ومن كتب الطب والدواء: منهاج البيان في ما يستعمله الإنسان.

ومن كتب الوعظ: منهاج الواعظين.

ومن كتب التربية الدينية: المنهاج في العبادة، منهاج القاصدين، منهاج العابدين

#### ١ ـ صحة نسبة الكتاب للغزالي:

إن المخطوطات التي بين أيدينا تظهر بوضوح عند ذكر اسم الكتاب ومؤلفه أن صاحب الكتاب هو أبو حامد الغزالي، كذلك نقرأ في الأسطر الأولى من افتتاحية الكتاب ما نصّه: قال الشيخ الفقيه الصالح الزاهد عبد الملك بن عبد الله: أملى عليَّ شيخي . . . أبو حامد الغزالي . . . . هذا الكتاب .

وذكر صاحب كشف الطنون عندما أورد اسم الكتاب(٢)، أنه للغزالي .

وأورد الدكتور عبد الرحمن بدوي في كتاب «مؤلفات الغزالي» $^{( au)}$ ،

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ٢ / ١٨٧٠ ـ ١٨٨٠ .

<sup>(</sup>٢) كشف الظنون ٢ / ١٨٧٦ .

<sup>(</sup>٣) مؤلفات الغزالي ص ٢٣٤.

«منهاج العابدين» في القسم الأول من الكتاب، أي ضمن الكتب المقطوع بصحة نسبتها إلى الغزالي، مرتبة حسب تاريخ تأليفها، فكان المنهاج آخر كتاب في هذا القسم.

وذكره فهرس مخطوطات دار الكتب الظاهرية بدمشق - قسم التصوف - ونسبه إلى أبي حامد الغزالي أيضاً (١)؛ كما ذكره الزركلي في «الأعلام» من بين مؤلفات الغزالي (٢).

هذا وقد أثير كثير من الجدل حول صحة نسبة الكتاب إلى الغزالي ؛ والسبب في هذا الجدل هو أن محيي الدين بن عربي في كتابه «محاضرة الأبرار ومسامرة الأخيار» (٣). ينسبه إلى أبي الحسن على المسفّر السّبتي (٤)، وكان زاهداً مغموراً لقيه ابن عربي بسبتة وقال: أنه مؤلف منهاج العابدين ورسالة النفخ والتسوية، اللذين يُنسبان كلاهما للغزالي، بل والصحيح أنهما ليسا للغزالي بل لأبي الحسن على المسفّر السبتي.

وأول من أشار إلى هذه الشبهة هو السيد محمد بن الحسيني الزبيدي الشهير بمرتضى، وذلك في كتابه «إتحاف السادة المتقين بشرح أسرار إحياء علوم الدين»، الفصل التاسع عشر، في ذكر مصنفاته \_ أي الغزالي \_ التي سارت بها الركبان؛ الرقم (٧٥) يقول: «ومنها: منهاج العابدين إلى جنّة ربّ العالمين، قيل: هو آخر تآليفه، ربّه على سبع عقبات.

قلت (والكلام للزبيدي): ولم يـذكره السَّبكي في تعـداد مصنَّفاتـه. ورأيت في كتاب المسامرة للشيخ الأكبر محيـي الدين بن عربي ـ قدَّس الله

<sup>(</sup>١) فهـرس مخطوطـات دار الكتب النظاهـريـة ـ قسم التصـوف ـ الجـزء الثـاني، ص ٧٨٠ ـ ٧٨٦.

<sup>(</sup>۲) الأعلام ٧/٢٢.

<sup>(</sup>٣) طبع هذا الكتاب في مجلدين، ونشرته دار اليقظة العربية \_ ١٩٦٨. را. ١/٢٢٤.

<sup>(</sup>٤) نسبة إلى سَبْتَه، بلدة مشهورة من بلاد المغرب، على البحر تقابل جزيرة الأندلس (را. معجم البلدان ١٨٢/٣)

سرَّه ـ ما نصَّه: أن الشيخ أبا الحسن علي بن خليل السبتي، كان عالماً بالحقيقة، عارفاً، مخمول الذكر، رأيته بسبتَة وتباحثت معه. ورأيت له تصانيف منها: منهاج العابدين الذي يُعزى لأبي حامد وليس له (١).

ومن هنا، تلقَّف ماسينيون هذه الشبهة وذكرها في كتابه «عذاب الحلَّج» (ج ٢ ص ٢٠ تعليق ١)، وفي إثره جرى بويج، فشكَّك في صحة نسبة المنهاج إلى الغزالي اعتماداً على ما ذكره ابن عربي.

وعلى عكس هذا نرى جوشه، واسين بلاثيوس، وجماردنر، وبماور، كلَّهم يقولون إن الكتاب للغزالي<sup>(٢)</sup>.

ويبدو لنا أن الكتاب صحيح النسبة للغزالي لأسباب عدَّة أهمها:

- ١ ـ إن الذين ترجموا للغزالي وأشاروا إلى مؤلفاته عزوا هذا الكتاب له.
- ٢ ـ إن مقدمة الكتاب تشير بوضوح إلى أن مؤلفه الغزالي أملى هذا الكتاب
   المختصر على تلميذه عبد الملك بن عبد الله، وهو آخر كتاب صنّفه.
- ٣ ـ إن الكتاب هو حلقة في سلسلة كتب الغزالي الوعظية التي كان يلقيها
   على تلاميذه، بل هو واسطة العقد فيها.
- إن الإشارات الواردة داخل الكتاب والتي تعيد القارىء إلى مؤلفات سابقة للغزالى تدلُّ بوضوح على صحة نسبة الكتاب.
- ٥ ـ إن الأحاديث النبوية الواردة داخل الكتاب هي في معظمها من ضمن
   مجموعة الأحاديث الواردة في كتاب الأحياء.
- ٦ إن الرجوع إلى الكلام الذي ساقه ابن عربي في كتابه «محاضرة الأبرار ومسامرة الأخيار» يُظهر أن هذا الكلام مقحم في سياق نص مأخوذ عن

<sup>(</sup>١) إتحاف السادة المتقين بشرح أسوار إحياء علوم الدين لمرتضى الزبيدي ٢٧/١. راجع: مؤلفات الغزالي ص ٤٩٤ ـ ٤٩٥.

<sup>(</sup>۲) مؤلفات الغزالي ص ۲۳۷ ـ ۲۳۸.

كتاب المحاسن والأضداد للجاحظ في باب المماجنات، يتحدث فيه الجاحظ عن أخبار عنان جارية الناطفي؛ وهذا مما يضعف صحة كلام ابن عربي وصحة نسبته إليه. (را. محاضرة الأبرار ٢٢٢/١).

٧- إن اطلاعنا على القصيدة التي يوردها ابن عربي لأبي الحسن على المسفّر، والذي يدّعي نسبة كتاب المنهاج له، يُظهر لنا نزعتها الصوفية الحلولية (١) البعيدة كل البعد عن مضمون المنهاج، الخالي كليًا من هذه النزعة، والمشتمل على دعوة لتربية النفس على العبادة والطاعة، وللتغلّب نوازع النفس الأمّارة بالسوء.

٨ - إن خبر الواحد لا يقف أمام الأخبار العدّة التي تذكر أن منهاج العابدين
 هو لأبي حامد الغزالي ، وهو آخر ما صنّفه .

٩ - قد يكون لأبي الحسن علي المسفر كتاب يحمل العنوان ذاته، وقد ظن ابن عربي عندما رأى كتاب أبي الحسن، أنه هو نفسه الكتاب المنسوب إلى الغزالي، ولعل ابن عربي كان يسمع بكتاب الغزالي دون أن يراه، فلما رأى كتاب أبى الحسن ظنه هو، وقال ما قال.

#### ٢ ـ تاريخ تأليفه وموقعه من كتبه الأخرى:

عاد الغزالي إلى وطنه طوس عام خمسمائة للهجرة، وعاد إلى ما كان عليه من رغبة في كيفية قضاء أيامه الأخيرة، فأقام بها، واتخذ له داراً حسنة،

(١) من هذه القصيدة نختار الأبيات التالية:

قُلْ لإخوانِ راونسي مستاً لا تنظنوا السموت موتاً إنه فاخلعوا الأجساد عن أنفسكم فانسا البوم أناجي ملأ عاكف في البلوح أقرا وأرى ما أرى نفسسي إلا أنتُمُ

فبكوني إذ راوني حزنا لحياة هي غايات المنا تبصروا الحق جهاراً بينا وأرى البحق جهاراً علنا كل ما كان ويأتي ودنا واعتقادي أنكم انتم أنا وابتنى إلى جواره خانقاه للصوفية ومدرسة للمشتغلين بالعلم، ووزَّع أوقاته على وظائف الخير، من ختم للقرآن، ومجالسة أهل القلوب<sup>(۱)</sup>، بحيث لا يمضي لحظة منها إلَّا في طاعة من التلاوة والتدريس والنظر في الأحاديث، وخصوصاً البخاري<sup>(۳)</sup>.

في هذه المرحلة الأخيرة من عمر أبي حامد، صنَّف كتابه منهاج العابدين، وأرجَّع أن الغزالي صنَّفه في آخر هذه المرحلة أي ما بين عامي ٥٠٥ هـ. وذلك للأسباب التالية:

١ ـ وجود إشارة واضحة صريحة في افتتاحية الكتاب أنه أملاه على تلميذه عبد الله ، وأنه آخر كتاب صنفه ، ولم يَسْتَمْـل منه إلا خواص أصحابه .

٢ - أن الأحاديث النبوية الواردة في الكتاب هي في معظمها أحاديث صحيحة وحسنة، فقد خلا الكتاب من تلك الأحاديث الموضوعة أو الباطلة أو الواهية التي وردت في الإحياء، والتي كانت سبباً أساسياً في مطاعن العلماء عليه (٤). وهذا ما يفسر سبب رجوعه إلى كتب الحديث في أيامه الأخيرة للنظر فيها، ولحفظ الأحاديث الصحاح وخصوصاً البخاري كما سبق وأشرنا.

ولا شك أن مثل هذه العملية تحتاج إلى وقت، فإذا عرفنا أنَّه بعد أن عاد عام ٥٠٠ هـ إلى طوس، اضطر للتدريس في نيسابور مدة، ثم رجع بعدها ثانية إلى طوس، ثم عكف على النظر في كتب الحديث وحفظ

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ٢١/٤/١، وفيات الأعيان ٢١٨/٤ ـ ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ١٩/٥٣٦ ـ ٣٢٦، و ٣٣٤.

<sup>(</sup>٤) راجع ما أورده الذهبي من أقوال العلماء كابن الجوزي حول أحاديث الأحياء: سير أعلام النبلاء ١٩/ ٣٤٠\_٣٤٢.

الصحاح وخصوصاً البخاري وكل ذلك احتاج إلى وقت صُرف بعد عام ٥٠٠ هـ . وهذا ما يؤيد ترجيحنا أن الغزالي صنَّف كتاب المنهاج في العامين الأخيرين من حياته.

٣- هناك إشارات أخرى أقلً أهمية مما ذكر ت، لكنها تتفق مع الحالة النفسية الهادئة التي أراد أن يعيشها الغزالي بعيداً عن الصراع مع العلماء ومخاصمتهم والرد على افتراءاتهم ودعاويهم. فبعد أن صنّف في قطع هذه الطريق - أي الطريق المؤدي إلى الجنة - كتباً كإحياء علوم الدين، والقربة إلى الله تعالى، وأسرار المعاملات، واحتوت على دقائق من العلوم اعتاصت على أفهام العامة، فقدحوا فيها، وخاضوا فيما لم يحسنوه منها(۱)، عاد الغزالي إلى نفسه التي هدأت وسكنت فرأى أن الحال - الجديدة - اقتضت النظر إلى كافة خلق الله تعالى - لا إلى جماعة خاصة منهم - «فابتهلت إلى من بيده الخلق والأمر، أن يُوفقني لتصنيف كتاب يقع عليه الإجماع»(۱). وطلب الإجماع دليل علي الراحة والهدوء لا طلب الصراع والخصومات، وهذه هي حالة في آخر أيام عمره.

#### ٣ ـ مضمون الكتاب وأهميته:

أراد الغزالي من هذا الكتاب شرح كيفية سلوك طريق الآخرة (٣)، وذلك بالعبادة التي هي ثمرة العلم وطريق الأتقياء ومنهاج الجنَّة (٤)، حتى ينتفع به المبتدىء والمنتهي، والقوي والضعيف (٥)، فهو للعامة وليس للخاصة كما هو كتاب القربة إلى الله تعالى أو كتاب أسرار معاملات الدين،

<sup>(</sup>١) افتتاحية منهاج العابدين

<sup>(</sup>٢) م. س.

<sup>(</sup>٣) المنهاج: الورقة ٩٧ ].

<sup>(</sup>٤) م. س: الورقة ٢/أ.٠

<sup>(</sup>٥) م. س: الورقة ٣٤/ب.

الذي لا ينتفع به إلاَّ فحول العلماء الراسخون في العلم(١).

لذا يقول الغزالي: «فاقتصرت في هذا الكتاب الشريف على نكت وجيزة اللفظ، غزيرة المعنى، تقنع من تأملها، وتدعه على واضحة من الطريق، إن شاء الله تعالى (٢).

ولعلَّ الغزالي تعب في آخر أيامه من الاختلاف مع العلماء والمحدِّثين فأراد أن يكتب كلاماً واضحاً سهلًا مفهوماً لا يعتاص على أحد. يقول: «فابتهلت إلى من بيده الخلق والأمر، أن يوفَّقني لتصنيف كتاب يقع عليه الإجماع (٣)، ولا يعترض عليه معترض ».

من هنا تبرز أهمية كتاب منهاج العابدين من بين كتب الغزالي التي ألَّفها في الموضوع ذاته أو في مواضع أخرى.

كذلك فالكتاب يتناول النفس البشرية بالوصف والعلاج مما علق أو يعلق بها من شرور وآثام أو ميل نحوها. فقد «سألت الله أن يُطْلِعَني على سِرً معالجة النفس، وأنْ يُصْلِحَني ويُصلحَ بي»(٤).

ويظهر الغزالي كرجل عالم بالأخلاق عظيم، قابض على زمام موضوعه تماماً، دقيقٍ إلى الغاية، نفساني ذَرِب، مصنّفٍ عجيب في ضروب الأخلاق، يُعرب عن أفكاره بفيض ٍ وحرارة تفرضان على قارئه الإعجاب

إنه يقرر نظرية معتدلة عن التصوف الإسلامي الذي يُبعد مذهب وحدة الوجود والحلولية وغيرها مما أُخذ على بعض رجال الصوفية.

<sup>(</sup>١) م. س: الورقة ٣٤/ب.

<sup>(</sup>٢) م. س: الورقة ٤٤/أ.

<sup>(</sup>٣) م. س: الورقة ٣/أ.

<sup>(</sup>٤) م. س: الورقة ٤٤/أ.

فالغزالي يمسك التصوف ضمن حدود مرسومة بدقة وعناية متناهيتين، ويجعل منه مدرسة رائعة لإيمان متواضع وقلب ملؤه النقاوة والصفاء، ينعكسان خلقاً إسلامياً مثالياً.

لم يخرج الغزالي عن جادَّة السنَّة، وإنما رغب في أن يجعل لتعاليمها وأحكامها تأثيراً مباشراً على حياة المسلم، أعظمَ نبلاً وأوثقَ اتصالاً بالقلب، وأن يقرِّب بينها وبين المثل الأعلى الذي يبغيه ويحبِّذه للفرد المسلم.

## ٤ ـ منهج الغزالي وأسلوبه في هذا الكتاب:

يقرُّ الغزالي أن المنهجُ الذي اتبعه في هذا الكتاب كان بالهام من الله تعالى، وهو ترتيب فريد لم يذكره في غير هذا الكتاب. يقول: «... وألهمنى فيه ترتيباً عجيباً لم أذكره في المصنفات التي تقدَّمت» (١).

ثم يبيّن الغزالي هذا الترتيب الذي ألهمه إياه مولاه في طريق العبادة، فرأى أن فيها سبع عقبات هي: عقبة العلم، عقبة التوبة، عقبة العوائق، عقبة العوارض، عقبة البواعث، عقبة القوادح، عقبة الحمد والشكر، وبتمامها يتمُّ كتاب منهاج العابدين إلى الجنة (٢).

بعد ذلك يتتبَّع الغزالي هذه العقبات بشرح يقتصر على نكت وجيزة اللفظ، غزيرة المعنى، تقنع من تأملها وتدعه على واضحة من الـطريق أن شاء الله(٣).

والكلمة عند الغزالي تجري من بين شفتيـه من غير أن تجفُّ، لمـا

<sup>(</sup>١) م. س: الورقة ٣/أ.

<sup>(</sup>٢) م. س: الورقة ٥/ب. وقد ورد في معجم مخطوطات دار الكتب الظاهرية بدمشق أن منهاج العابدين يضم سبع عقبات وأربع موتات. والمعروف أن الغزالي لم يتكلم في المنهاج إلا على العقبات السبعة، ولعلَّ الناسخ أو غيره أضاف عبارة الموتات الأربعة هذه. والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) م. س: الورقة ٤٤/أ.

يهبها من حياة وعاطفة صادقة، وتتدفق الكلمات والعبارات بغزارة لا تنافي الرقة واللطافة وسرعة الانسياب والتأثير في القلوب والنفوس.

#### مخطوطات الكتاب:

يورد الدكتور عبد الرحمن بدوي في كتابه «مؤلفات الغزالي» أماكن وجود مخطوطات منهاج العابدين وأرقامها في مكتبات العالم؛ ولا نبالغ إذا قلنا أن مخطوطات هذا الكتاب تكاد تكون موجودة في معظم المكتبات العالمية المشهورة. ونود أن نضيف إلى ما ذكره الدكتور بدوي أن هناك نسختين من المنهاج في صنعاء باليمن (- فهرست مخطوطات مكتبة الجامع الكبير - صنعاء):

- النسخة الأولى: أولها: حدثني الشيخ الفقيه الصالح الزاهـد. . . وآخرها: كل خير وامة، وهي مرآة تريك الحسنات والسيئات.

الخط نسخي جيد، عدد أوراقها ٨١ ورقة، عدد الأسطر في الـورقة ٢٥ سطراً، قياسها ٣٢ × ٢١. والملاحظ أنها تبدأ بحدثني وليس بأملي كغيرها من المخطوطات التي بين أيدينا ولعلّها ناقصة من آخرها . ورقم هذه النسخة (٤١٢) .

ـ النسخة الثانية: خطها نسخي معتاد، وتـاريخ نسخهـا هو محـرّم ١٠٢٠ هـ. أوراقها ١٣٨، في الورقة الواحدة ١٧ سطراً وقيـاسها ٢٠ × ١٥، وقد كتبت بمصوّع، وهي من وقف محمد بن الحسن، ورقمها (٢٠٣٤).

أما النسخ التي استطعت الحصول عليها أو على صورة لها فهي :

#### أ ـ نسخه دار الكتب الظاهرية بدمشق رقم: ٥٨٧٤ تصوُّف.

أوَّلها: الحمد لله الملك الحكيم، الجواد الكريم، العزيز الرحيم. . . . اعلموا إخواني أسعدكم الله وإيَّانا بمرضاته أن العبادة ثمرة العلم . . .

آخرها: فهذا ما أردنا أن نذكره في شرح كيفية سلوك طريق الآخرة، وقد وفّينا بالمقصود، وصلّى الله على خير مولود دعا إلى أفضل معبود، محمد صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيرا.

#### مواصفاتها:

الخط نسخي واضح، الحبر أسود، وبعض الكلمات بالأحمر. عدد أوراقها سبع وتسعون ورقة، في كل صفحة تسعة عشر سطراً، وعدد كلمات السطر الواحد ما بين ١٢ ـ ١٥ كلمة تقريباً.

قياس الورقة: ١٧,٥ × ١٣,٥ سم مع هامش ٣ سم. والنسخة مراجعة ومقابلة، وفي هوامشها تصويبات وتوضيحات. وفي آخرها ذكر لعدد من المقابلات والمطالعات.

ناسخها: محمد بن سالم الحسباني.

تاريخ النسخ: ١٦ ذي الحجة سنة ٨٧٧ هـ.

وقد رمزت إلى هذه النسخة ب (أ) واعتمدها أصلاً للتحقيق لأسباب عدة أهمها:

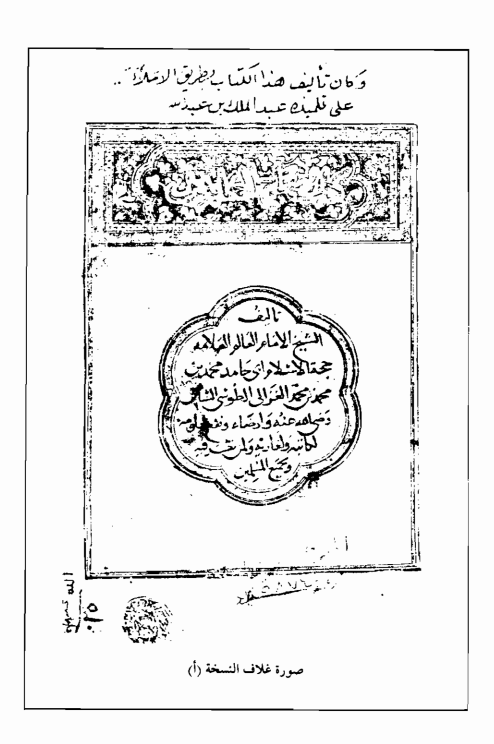
- ـ إنها من أقدم النسخ التي بين يدي.
- \_ إنها تامة كاملة من بدايتها حتى نهايتها.
  - ـ أن خطُّها هو أوضح الخطوط.

فحيثما ذكرت عبارة «في الأصل» فإنني أعنى هذه النسخة (أ)

ب ـ نسخة ثانية في دار الكتب الظاهرية بدمشق: رقم ٨٢٤٥ تصوف.

أولها: في الدين والحكم، إذ لا تجتمع هذه الأمة على ضلالة... وهذا يعني أنه سقط من أول هذه النسخ خمس وعشرون ورقة تقريباً تضم افتتاحية الكتاب والعقبة الأولى، والعقبة الثانية، ونصف العقبة الثالثة.

آخرها: كالنسخة السابقة.



البَّالِثِّمُ الرَّجْمِ ، وَحسنا اللَّهُ دُنِمُ الْوَكُمُ بع ذبنه المكد الحكيم وللواد الكيم والعرز الرحيم والذي فطر التوام والارجع فيعدي الخدم الامروا الدرس يحتده وماطوالن والانتر الالمان بن أبد كالطور عليه والتوللما بدين والدال على لاع للناطري وكرالديه مريسًا وَلَمْ وَيُرْبُ أُوهُ وَاعْلِمالْمِهُ مِ وَالصَّلَامِ عَلَيْ مُسْلِحًا مِنْ السَّلَامِ عَلَي م وعل المالا برار الطبير المممين وسلم وعدام الدراعلوا احوا فاسعدكم الله وإبانا بمصاندا العبادمة من العمر و فابد العرو و فاسد و المد و المامة الإولياء وطونوا لأفوماء وفهم الاعن ومفصد دوي فهؤ وسيعاد الكوام وحرفه المعال واعتباراوني آلامترار ومرسيسا الشعادة ومهاح الحند فالسالشان وتعالى الكرخ فاعدوت وكالمنفالي فناكا والمعظراة وكالسعنكم متنكودًا أمرانا نطورًا فها وماملاطور بامرمياد فيا المفاصر كا الخ المات تسايكها فاذاع طروة توع وتبعل متعث كمن العشار شروة المشفات بعده المتيافات غيطية الإفات كين العوانو والموانو فيتقالم الكرو المدالع عَرَيْهِ الْمُرْدَاءِ وَالْفَطَاعِ مَعْرِينَ الْإِسَاعَ وَالْآبَاعِ وَهُمَ كُذَاعِلَ كُونَ لكفار يولطن فيشيره فرانصه بقللافه أنسول الكصوا يتفعل وس الله خَنْتُ بِالْمُكَامِ مُوَالِلْارِخُنْتُ بِالشَّهُوَاتِ وَكَالِيمُولِينَا عَلَى وَيَه الاو الجنفة وأثينوم الاوال للدينهل بهتن تم مع د كريسك والعلا معمف والرئاضع فانزالد نرسوا والعث الملي والمتفركيان العرقبين ووالعل معهن والنافد بجين والاطرقرب والسمرجيد

و توري

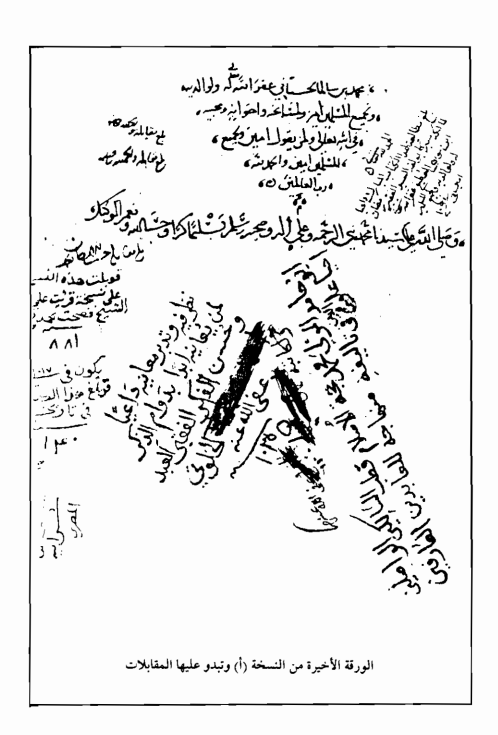
الورقة الأولى من النسخة (أ)

والاندك معادة وساخة والله من المرعاد المناه المناه الإيكارة وتعلقه المناه الإيكارة المناه ال

بنتنام

ķ

الورقة الأخيرة من النسخة (أ)



الزير قِالْكُم إِدْلَاجُنَّوَعُ هِذَهُ الامتذعَلَ عَنْدَلَة فَرَّفُ الإِمَاعِ فَإِ عليه جهو والانبغ والشبر وجعهم بالماك وضلات وأما أن بغتمار ير وأسر هذا من و المركب في الثاب الله بالماء بال لا تنفطعوا ما جغير وخاخانهم ويخيفا فاز فيفافؤة الدين وحاك لإسلام وعنظ اللما الآرل ولاخلوا ذلك من تؤكات وتظرم الله مالة ألذ ولذاك فوا وتن واخراديه اواراف زمات المندوالدب خذرعند البخاتم اللام مُعَلِّ لَا يُتَنَامُنَهُ وَأَمْرُهُمُ فِاللَّهِ وَأَلَدُ قَالْمُولَا أَوْلِي لِللَّهُ لِللَّهُ مِن المنس أوتبعم مرحوع الإسلام والزاعات العامدواة ذاب ولاأزاسار فالزخل فناكات الأوعكة الفوزة بوحسه والجاعات والجياب وسابرجنوع الاسلام من الموم كالم فأ ب دفيها ذوا كذا سبعنا مرحا للأنه إلى الهزيخة ورب عنوع في والم واحال والاخبار والمويل والنادوت بالشاب وتعقون الأم فنسند واخلن الطالبة الدى أمص والالمتمنود المنالنا والمروز في من المناقض المناقض المنافع وراي علية المِرْ الطَّالِون والمسل الوصل وفار الاعتاب والأخداب ما و

بداية النسخة (ب) ويلاحظ أنها ليست الورقة الأولى من الكتاب

الورقة الأخيرة من النسخة (ب)

تَالَيْتَ عَالِمام عِدا للكَ مِه عِدا للكَ مِه عِدا اللهُ المُنعِلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ حَدَبِهِ حَدَالفُرَّا لَى رَحَهُ السَّعِلِمِ هَيْلِ الكِدابِ وَصَوَا هَرِكَمَابِ صَنْعَهُ وَلِمَ يَسِتَمَا لَيْنَ عِبِوالْوَقِيَّ سابعاب وجوهنا كحدة الملث لكنم المبواد الكريم المن الرحيم الذي فالمرايين بتددة ودتكه مود فاللاديع بمكد ولم يخلقالجق كلانسكة لمسادة فالمابغ الكيف واعضم للقاصين والعلل لايم لتناكري فكنه يند بغذون فيار وبررى وسلاس علىم مالمهتديد والفلوة والسلام على يتعلم سلعه وعلى الكالوا واللسياج عين مسلم بعنلم لى يف لم لذاية اعلم في أخوا في السيد كواند وا يا با برجائة التا السيادة تُمَّةِ العلم وفائرة العروحا صلالعب وبضاعة كلاولياء علريق لاقوداد وتسمة كلاعزة ومقعد ووجب المقة ويتما والكذام وحرفته الميملة وخيا والفلا بعبار وجي سيا الشعادة ومزاج المنتهة فالانه نعاف ولما تشكم فلعبدون فأفكة اخ اقاها كان ككريزاء وكان سعيم شكويًا تماناه نظانا فتأملنا طهقها فيهيانها الدخاية مفاصدها التحقيلها فيساككها فاخب طيقعسره كانه معرمبيله جبكيرة المتبانث شديدة المشفات ببيرة المسأفان علمة الأفات كينوه الموابق والموافع منية المراث المقاطع عربي الأعداء والمقطاع عنينة لأشياع والانباع ويمكذ ايجب وتكومه لأنا كمرتف المطينة فيعيده فانفريغا لآماك دسيط لتسعيرالتلام اقا لماز خنت المكاره وانالنا دخفت بالنهوات ويكل وسوالي الاوان المستاعرية بربوية إلاات الثاملهل شهوة أبمع ذلك كمرفات السيث والزمان صب فالمرالذيب متزاحهم فالعناء قبلنل والشغلكيس والعرقصيي وغالعل تعقيج

الورقة الأولى من النسخة (ج)

معالمات كالماعلانف المالك وينالك ويتناس اسفناه الإلا أعامه ومعاده صع كآمادك برالتدم اوتغابر الغلم ويستغفع مع افعالمنا الميته لاتعان فاع لمن أ فتستغغ فادذعنياه والمهرناه مدالعلم بديوه امته تعالى عالمققعيريض وتشتغؤه سة كاخطرة دعتنا الى تعبنع وتزيه في كذاب سطهاه وكلآ نظناه اوعلم فلأه وبسالداره عبلنان يكرستكلاخوات باعلمناه عامليره ولوجهد بدمردين ولاجعله وكالاعلينا فانتعضه فمينه المساكمات اذااردت اعلنا اكمينا ان جواد كرم فهزاما آرونا ذكن ع سنره كيفية سلوك الاخرة وقع وفيا المقولة وصلياته على خريولود و دعاء الاافطرب عن يجرالنه والحالم والطابم وسلمسليا كمنيكا اليوس المتويث فبيت التهادة واصفح الدّلانة وجبعمة حَتَىٰنَاهُ الْمِقْبِوءِ وَهَوَهُ سِنَاوَهُمُ الْمُحْكِيلُ . وَلَاحَكُا وَالْفَوْجُ الْمُ بانه العلم العنظيم . . . مُ مَعَلَّكُنَابِ بمِن الدي وعدة وجس وفيق ء بدر سنجان فه في النه السهور المثلث الذوايين ومائه سكلات تنهجرة النبوية سزيع المنظم عفراته العلقالاف ولاستادى ع م المنتآء والمولكاء والنمراء والكر القالمن

الورقة الأخيرة من النسخة (ج)

#### مواصفاتها:

الخط نسخ معتاد، لكنه أقل إتقاناً من خط النسخة السنابقة، الحبر أسود، وبعض الكلمات بالأحمر.

عدد أوراقها خمس وتسعون ورقة، والترقيم فيها متسلسل من الرقم واحد إلى آخر المخطوطة، وهذا يعنى أن الذي رقَّمها ليس ناسخها.

في كل ورقة منها واحد وعشرون سطراً، وعدد كلمات السطر الواحد ما بين ٩ ـ ١٢ كلمة تقريباً.

قيـاس الورقـة: ٢٣,٥× ١٥,٥ سم منع هـامش ١,٥ سم تقـريبـاً والنسخة مراجعة، وفي هوامشها بعض التصويبات.

ويلاحظ أنَّ الورقة الأولى أُقحِمَت فيها، وتعود إلى شرح مختصر للرسالة المسمَّاة بذخيرة السلامة، وضعه حسين بن الشيخ طعمة البيتماني الشافعي الدمشقي؛ وهو من وقف نقيب السادة الأشراف في الشام محمد سعيد آل حمزة.

ناسخها: أحمد بن على الحلبي.

تاريخ النسخ: ١٥ جمادي الأولى سنة ٨٤٢ هـ.

وقد رمزت إلى هذه النسخة بـ (ب)، ولم أعتمدها أصلاً لعملي مع أنها أقدم من النسخة الأولى، وذلك للنقص الواقع في أولها، لكنني اعتبرت نصها مرجِّحاً إذا اختلفت النُسخ ولم يكن في النسخة الأصلية ما يساعد على الترجيح.

### جـ ـ نسخة قونية (بتملُّك المحقق)

هذه النسخة كنت قد اشتريتها من دكان صغير يبيع الكتب القديمة في أحد أسواق قونية وذلك عام ١٩٧١، وهي ضمن مجموع مخطوط يشتمل: إضافة إلى منهاج العابدين، كتاب الكشف والتبيين، وتفاسير

مجموعة من سور القرآن الكريم.

أولها: قال الشيخ الإمام عبد الملك بن عبد الله، أملى على شيخي الإمام حجة الإسلام، زين الدين أبو حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي رحمة الله عليه هذا الكتاب، وهو آخر كتاب صنَّفه.... وهو هذا، الحمد لله الملك الحكيم، الجواد الكريم، العزيز الرحيم...

آخرها: فهذا ما أردنا ذكره في شرح كيفية سلوك الآخرة ، وقد وفّينا بالمقصود، وصلى الله على خير مولود، ودعاء إلى أفضل مبعوث محمد البنّي، وعلى آله وأصحابه وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين.

مواصفاتها: الخط نسخي جيد، والحبر أسود.

عدد أوراقها تسع وثمانون ورقة، في كل ورقة منها واحد وعشرون سطراً، وعدد كلمات السطر الواحد ما بين ١٢ ـ ١٥ كلمة تقريباً.

قياس الورقة ١٠ × ١٦ سم مع هامش ٢ سم تقريباً.

النسخة مراجعة، وفي الهوامش تصويبات.

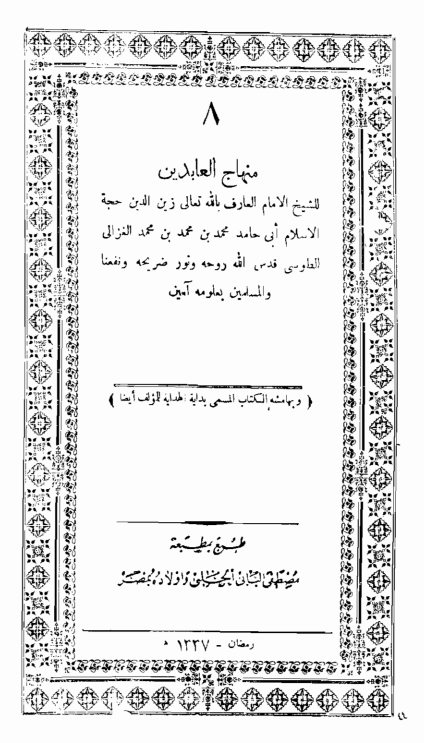
ناسخها: عثمان بن محمد، وهو مالكها أيضاً.

تاريخ النسخ: صفر ١١٤٢ هـ.

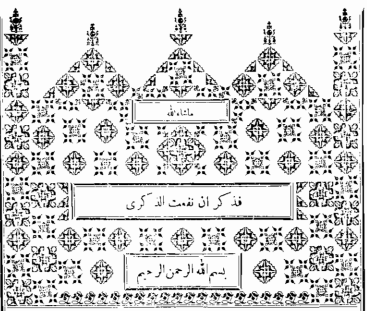
وقد رمزت إلى هذه المخطوطة بـ (ج)

#### ٦ ـ طبعات الكتاب:

طبع كتاب منهاج العابدين أول مرة في القاهرة عام ١٢٨٨ هـ، ثم طبع ثانية عام ١٢٨٨ هـ ثم ثالثة ١٣٠٥ هـ، وفي هذه الطبعات ظهر الكتاب منفرداً. وبعد ذلك أعيد طبع الكتاب وبهامشه بداية الهداية الذي هو للغزالي أيضاً، أو المنهاج بهامش البداية وذلك من عام ١٣٠٦ هـ حتى عام ١٣٥١ هـ، وذلك بمطبعة البابي الحلبي بمصر.



صورة غلاف النسخة المطبوعة



قال الشيخ العقية الصالح الزاهد عبدا المك بن عبدالله غفر اللكه أملى على منيخي الاجل الامام الزاهد السعيدا اوفق حجة الاسلامزين الدبن شرف الامة أبوحامد محسبن محدالغزالي الطومي قدس الله روحه ورفعالمه فيالجنة درجته هذا السكتاب الخنصر وهوآخر كتاب صنفه ولم يستمله منه الاخواصأصحابه وهو (الحديثة) الملكالحسكيم الجوادالكر بم العزيزالرحيم الذيخاق الانسان فأحسن تقوبم وفطرالسمواتوالارض بفدرته ودبر الامورز الدارين بحكمته وماخلني الجن ا والانسالالعبادته فالطريقالياواضحالقاصدين والدليلعليهلائم للباظرين واكن القييشل من يشاء وبهدى من يشاء وموأعلم بالمهندين والصلاة على سيد المرساين وعلى آله الايرار الطبيين الطاهرين وسلم وعظم الى يومالدين والملموا اخواني أسعدكمانة واباي بمرضاته } أن العبادة بمرة العلم وفالدةالعمر وحاصلالعبيدالاقوياء وبضاعة الاواباء وطريق الانقياء وقسمة الاعزة ومقصد ا ذوى الهمة وشعاراالكرام وحوفة الرجال واختيارأ ولى الابصار وهي ببرل السعاءة ومنها الجنة قال[الح المقامالي وأنار بكم فانهدون وقال حالي النحدا كان لكم جزاء وكان سميكم شكوراه ثمانا نظرنا فيها وتأملنا طريقها من مباديها الى مقاصدها التي هي أماني سألك مافاذا هي طرين وعر وسبيل صعب كشيرةالعقبات شديدذا لشقات بعيه فالمسافات عظيمة الآفات كشبره العرائق والموانع حقيقة المهالك والمقاطم غزيرة الاعداء والقطاع عزيزةالاشباع والانباع ومكمابجب أن تكون لانها لحريق الجنة فيصبرهاما تصديقالم اقاله صلى المة عليه وسلم ألاوان الجبة مفت بالمكاره وال المارحف بالشهوات وقال صلى الله عليه وسلم ألاوان الجـــ شون بربوة ألاوان النارسهل بسهوة مُمع ذلك كلمه فان العبدصعيف والرمان صعب وأمرالدين متراجع والفراغ قابل والنغل كثير واحمر قسير وفىالعمل تقصبر والناقد بصير والاجل قريب والسفر بعيد والطاعة هىالزاد فلابد منها وهي فالتةفلامردلها فنظفر بها فقدفاز وسعاأبدالآبدين ودهرالداءرين ومنفانهذلك خشرمع

( سمانة الرحر الرحيمة) قال الشبخ الامام العالم المترونج الاسلاموركة الاندأ بوحامه محمدين مجمد ابرمجمد الغزال الطرمي فبدس الله روحيه ونور صريحه آمين والجدية حق حدر والملازوال لامعلي خبر خاتمه محمہ وعلی آله وصحبه من بعده (أمابعد) فاعراجه الحريص القبل على أفتناس ألعلم الظهر من نفسه صدق الرغبة وفرط التعطش اليه أنك ان كنت تقصد بطلب العر المنافسة والمباهاة والتقدم ع لى الأفران واسلاة وجوه الناس البك وجع حطام الدنيا فانت ساعرتي ھەس دېنىڭوھاك ئفسىك ويع آخرنىك بدنياك فصفة الشغاب وتجارتك باثرة ومعمس معين لك علىءميانك ونسريك الث فى خــىرانك وھوكبائع مر من قاطع طريق كما من آعان على معصبة واو بشطركلة كان شربكاله فبهاوان كانت نيتك وقمدك بيئاك وبيزالله لعالىمن طلب العدلم الحداية دون مجسر الرواية فأبشر فان

4

وقد استطعت الحصول على إحدى هذه النسخ المطبوعة في مصر عام ١٣٣٧ هـ ورمزت إليها بـ (هـ). وعدد صفحات هذه النسخة خمس وتسعون صفحة.

#### ٧ ـ شروح الكتاب ومختصره:

ذكر صاحب كشف الطنون(١)، أن شمس الدين البلاطنسي شرح المنهاج شرحين كبيراً وصغيراً؛ ثم اختصر المنهاج في جزء وسمّاه بغية الطالبين، أوَّله: الحمد لله الذي وفَّق من شاء من عباده.

ويذكر الدكتور عبد الرحمن بدوي في «مؤلفات الغزالي» ( ٢٣٦ ) أن البلطنسي توفي حوالي ٥٥٠ هـ/١٤٤٦ ، ومن مختصره مخطوط في برلين برقم ٣٢٦٧. وأن هناك شرحاً آخر لمصطفى البكري، منه مخطوط في برلين برقم ٣٢٦٩، وشرحاً لعبد الوهاب الشعراني سمَّاه مقاصد منهاج العابدين منه مخطوط في بنكيبور بالهند .

كذلك شرح المنهاج الشيخ إحسان بن محمد دحلان الجمفسي الكديري، أوله: هذا شرح وجيز منيف، وتحرير رائق شريف، على كتاب منهاج العابدين إلى جنَّة ربِّ العالمين. . . سمَّيته: سراج الطالبين على منهاج العابدين إلى جنَّة ربِّ العالمين (٢).

وقد طبعته ونشرته شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، سنة ١٣٧٤ هـ/ ١٩٥٥ م في جـزأين: الأول: ٥٤٤ صفحة والثانى: ٥٥٤ صفحة أي ما مجموعة ١١٠٠ صفحة تقريباً.

ومع أهمية هذا الشرح إلا أنه شرح مفصًل يبعد القارىء عن جمال النص وعمق تأثيره ويدخله في شروحات مستفيضة أحياناً، يمكن الاستغناء

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ٢/١٨٧٦.

<sup>(</sup>٢) يذكر الدكتور عبد الرحمن بدوي أن سراج السالكين لمحمد بن عبد الحق بن شاه محمد وأنه طبع بمصر سنة ١٣٣١ هـ وأن للزيني دحلان كتاب تنبيه الغافلين ولعلَّه ع

عنها. وقد استعنت بهذا الشرح في عملي ورمزت إليه بحرف (د).

#### ٨ ـ ترجمة الكتاب:

تُرجم منهاج العابدين إلى اللغتين التركية والفارسية حسب ما تشير المصادر التي بين أيدينا. فقد ذكر صاحب كشف الظنون أن إلياس بن عبد الله المعروف بنهاني نقله إلى التركية سنة ٩٢٥ هـ وألحق به مسائل العبادات الخمس (١). ويذكر فهرس مخطوطات دار الكتب الظاهرية بدمشق (٢)، ترجمة أخرى للمنهاج إلى التركية قام بها عناني المتوفي سنة ٩٢٥ هـ، منها نسخ في جوتا ٧٧، وأيا صوفيا ١٧٢٢، وفاتح ٢٨٧٦.

كذلك ترجم المنهاج إلى الفارسية شيخ يوسف يدهه ساكن أيرج، المتوفَّى سنة ٨٣٤هـ، ومنه نسخ في بنكيبور ١٣٧٩، ليدن ١٢٥/٤، الديوان الهندي ١٨٦٥، الجمعية الأسيوية في البنغال ١١٦٥. كما أن هناك ترجمة فارسية للمنهاج طبعت ببومباي سنة ١٢٩٤هـ في ١٢٧٠ صفحات (٣).

<sup>=</sup> تلخيص منهاج العابدين، طبع بمصر سنة ١٢٩٨ هـ .

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ٢/١٨٧٦، ويذكره الدكتور بدوي ضمن تلخيصات المنهاج لا ضمن ترجماته ويذكر أن منه مخطوط في برلين برقم ٢٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) فهرس مخطوطات دار الكتب الظاهرية بدمشق \_ تصوّف \_ ٢ / ٧٨٦ .

<sup>(</sup>۴) م . س .

#### ثالثاً: التحقيق

١ ـ النَّسخ المعتمدة: اعتمدت في تحقيق كتاب منهاج العابدين على ثلاث نسخ خطيّة (١)، ونسختين مطبوعتين (٢)، أما النسخ الخطية فهي حسب أهميتها:

- أ \_ نسخة خطية موجودة في دار الكتب الظاهرية (مكتبة الأسد) بدمشق، رقمها ٥٨٧٤ تصوّف، تاريخ نسخها عام ٨٧٧ هـ.
- ب ـ نسخة خطية ثانية موجودة في دار الكتب الظاهرية (مكتبة الأسد) بدمشق، رقمها ٨٢٤٥ تصوُّف، تاريخ نسخها عام ٨٤٢ هـ.
  - جـ ـ نسخة خطية ثالثة مصدرها قونية بتركيا، وهي بتملُّك المحقق.
- د ـ نسخة مطبوعة ضمن شرح للكتاب باسم: سراج الطالبين شرح منهاج العابدين إلى جنة ربً العالمين، للشيخ إحسان بن محمد دحلان الكديرى. طبعت عام ١٣٧٤ هـ/١٩٥٥ م بمصر في جزأين كبيرين.
- هـ \_ نسخة مطبوعة وبهامشها بداية الهداية للمؤلف أيضاً، طبعت

<sup>(</sup>١) راجع ما ذكرناه عند الحديث على مخطوطات الكتاب.

<sup>(</sup>٢) راجع ما ذكرناه عند الحديث على طبعات الكتاب.

عام ١٣٣٧ هـ بمصر في خمس وتسعين صفحة.

#### ٢ ـ المنهج المعتمد في التحقيق:

رغبة في إخراج النص إخراجاً علمياً جيداً يسهل على القارىء مطالعته والاستفادة منه على أفضل وجه، رأينا أنه من المناسب اعتماد المنهج التالي:

- أ : تقطيع الكتاب إلى أبواب وفصول تتفق مع مضمونه.
- ب: إضافة عناوين في المتن وفي الهوامش حيث تدعو الحاجة .
  - ج: شرح المفردات وإيضاح المشكل منها.
  - د : ضبط أوزان الأبيات الشعرية الواردة مع ذكر بحورها.
    - هـ: تخريج الآيات القرآنية الواردة.
- و: تخريج الأحاديث النبوية وبيان درجة صحتها ومكان ورودها أي الكتب الحديثية، مع إعطائها رقماً متسلسلًا من أول الكتاب إلى آخره.
- ز : وضع فهرس أبجدي بالأحاديث النبوية الواردة، مرتب حسب بدايـة الحديث ومكان وروده تسهيلًا للعودة إليه.
- ح: التعريف بالأعلام الواردة أسماؤهم ، مع إعطاء نبذة مختصرة عنهم وإرشاد الباحث والراغب في المزيد من المعلومات.
- إلى المصادر والمراجع التي ترجمت لهم، وذلك ضمن ترتيب أبجدي.
- ط: وضع فهرس أبجدي بالإعلام مع ذكر مكان ورودها في الكتاب. ويشكل هذا الفهرس مع الملحق الخاص بتراجم الاعلام وحدة موضوعية تقدم للباحث خدمة مرجعية مميزة.

- ي : وضع فهرس بأسماء الكتب الواردة في متن الكتاب سواء أكانت للمؤلف أو لغيره .
- ك : إن ما وضع ضمن هــــلالين هــو زيـــادة من المحقق أو من النسـخ الأخرى.
- ل : إن الرقم المتسلسل ١ ٢ ٣ يشير إلى هوامش التحقيق التي أفردت لها ملحقاً خاصاً مرتباً على صفحات الكتاب تسهيلاً للاطلاع عليها.
- م : وضع فهرس بالأشعار الواردة مع ذكر قائلها ومكان ورودها وبحورها، مرتب على القوافي.
  - ن : وضع فهرس بأهم مصادر التحقيق.

وفي الختام، أسأل الله تعالى أن يكون هـذا العمل خـالصاً لـوجهه الكـريم، وأن يثيبني على ما وفّقني إليـه من خير وصـواب، ويغفـر لي ما اقترفت يداي من أخطاء، ويلهمنى من لديه علماً ورشداً.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين

د. محمود حلاوي
 بيروت في ۲۷ رمضان ۱٤٠٨ هـ
 الموافق ۱۳ أيار ۱۹۸۸ م

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ وَحَسْبُنا اللَّهُ ونِعْمَ الوكيل

### ( إفتاحية الكتاب)

(قَالَ الشَّيْخُ الفَقِيهُ الصَّالِحُ الزَّاهِدُ ، عَبْدُ الملِكِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ ، غَفَرَ اللَّهُ لَهُ : أَمْلَى عَلَيَّ شَيْخِي الأَجَلُ ، الإِمَامُ الزَّاهِدُ ، السَّعِيدُ المُوفَقُ ، حُجَّةُ الإِسْلاَمِ ، زَيْنُ الدِّينِ ، شَرَفُ الأُمَّةِ ، أَبُو حَامِد مُحمَّدُ بْنُ مُحمدِ بنُ مُحمَّدٍ الإِسْلاَمِ ، زَيْنُ الدِّينِ ، شَرَفُ الأَمَّةِ ، أَبُو حَامِد مُحمَّدُ بْنُ مُحمدِ بنُ مُحمَّدٍ الْغَزَالِيُّ الطُّوسِيُّ ، قَدْسَ اللَّهُ رُوحَهُ ، وَرَفَعَ اللَّهُ في الْجَنَّةِ دَرَجَتَهُ ، هٰذَا الْعَزَالِيُّ الطُّوسِيُّ ، قَدْسَ اللَّهُ رُوحَهُ ، وَرَفَعَ اللَّهُ في الْجَنَّةِ ذَرَجَتَهُ ، هٰذَا الْكَتَابِ المُحتَصِرَ ، وهُ وَ آخِرُ كِتَابِ صَنَّفَهُ ولمْ يَسْتَمْ لِ مِنْهُ إلا خَوَاصُّ الْكَتَابِ المُحتَصِرَ ، وهُ وَ آخِرُ كِتَابِ صَنَّفَهُ ولمْ يَسْتَمْ لِ مِنْهُ إلا خَوَاصُّ الْكَرْدِ إلا كَوْلِيمِ ، الْعَزِيزِ [1/1] أَلْحَمَدُ لِلَّهِ الْمَلِكِ الحَكيم ، الجَوادِ الكريم ، الْعزيزِ [1/1] أَلْحَرَيزِ الْمَالَمُ وَاتِ الرَّحِيمِ ، الَّذِي (خَلَقَ الإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيم ، وَ) (١) فَطَرَ السَّمْ وَاتِ الرَّرِينِ بِحِكْمَتِهِ ، وَمَا خَلَقَ الْجِنَّ وَالْمُ وَلَا اللَّهُ يُضِلُ الْمُورَ (٢) في الدَّارَيْنِ بِحِكْمَتِهِ ، وَمَا خَلَقَ الْجِنَّ وَالْمُ وَلَا اللَّهُ يُضِلُ أَنْ اللَّهُ يُضِلُ مَن يَسْاءُ وَيَهِ لِي مَنْ يَسْاءُ وَهُ مِ وَلَكِنَّ اللَّهُ يُضِلُّ مَن يَسْاءُ وَيَهِ لِي مَنْ يَسْاءُ وَهُ مَ وَلَكِنَّ اللَّهُ يُضِلُ مِنْ يَسْاءُ وَيَهِ لِي مَنْ يَسْاءُ وَهُ مَ وَلَكِنَّ اللَّهُ يُضِلُ مِنْ يَسْاءُ وَيَهِ لِي مَا يَسْاءُ وَيَهُ مِنْ يَسْاءُ وَهُ مَا يَلْكُونُ اللَّهُ يُولِي اللَّهُ يُعْمِلُ الْمُؤْلِدِينَ ، وَلٰكِنَّ اللَّهُ يُضِلَّ مَن يَسْاءُ وَيَهُ مِن يَسْاءُ وَيَهُ مِنْ يَسْاءُ وَهُمُ وَالْمُلْكِ اللَّهُ يُعْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ يُعْمَلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلِ اللْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُ

والصَّلَةُ عَلَى محمد سَيِّدِ المُرْسَلِينَ ، وَعَلَى آلِهِ الْأَبْرَارِ الطَّيِّبِينَ أَجِمعين ، وَسَلِّمْ وَعَظِّمْ إلى يَوْمِ الدِّين .

<sup>(</sup>أ) المقدّمة من نسخة (د)، وقد خلت نسخـة (أ) منها . وجـاءت في نسخة (ج) مختصرة، وهي تتفق مع ما جاء في (هـ) .

آعْلَمُوا إِخْوَانِي، أَسْعَدَكُمُ اللَّهُ وَإِيَّانَا عَرْضَاتِهِ، أَنَّ الْعِبَادَةَ تُمَرَّةُ الْعِلْم وَفَاثِدَةُ الْعُمْرِ ، وَحَاصِلُ العبد ، وَبضَاعَةُ الأَوْلِياءِ ، وَطَرِيقُ الأقوياء(١) ، وَقَسْمَة (٢) الْأَعِزَّةِ ، وَمَقْصِدُ ذَوى الْهِمَّةِ ، وَشِعَــارُ الْكِـرَامِ ، وَحِــرْفَةُ الرِّجالِ ، وَآخْتِيَارُ أُولِي الْأَبْصَارِ ؛ وَهِيَ سَبِيلُ السَّعادَةِ وَمِنْهَاجُ الْجَنَّةِ ؛ قال اللَّهُ تبارك وتَعَالى : ﴿ وَأَنَّا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾ . [ الأنبياء : ٩٢ ] وقالَ تَعالى : ﴿ إِنَّ هَٰذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءً وَكَانَ سَعْيُكُمْ مَشْكُوراً ﴾ [ الإنسان : ٢٢ ] ثُمَّ إنَّا نَظَرْنَا فيهَا ، وَتَأَمَّلْنَا طَرِيقَهَا ، مِنْ مَبادِيهَا إلى مَقَاصِدِهَا (٣) الَّتِي هِيَ أَمَانِي سَالِكِيهَا ، فَإِذَا هِيَ طُرِيقٌ وَعُرٌ ، وَسَبِيلٌ صَعْبٌ ، كَبِيرَةُ الْعَقَبَاتِ(٤) ، شَدِيدَةُ المَشْقَاتِ ، بَعِيدَةُ المَسافَاتِ ، عَظِيمَةُ الأفاتِ ، كَثِيرَةُ الْعَوَائِقِ وَالمَوَانِعِ ، خَفِيَةُ المَهالِكِ<sup>(ه)</sup> وَالمَقـاطِعِ ، غَـزيرَةُ الْأَعْدَاءِ وَالْقُطَّاعِ ، عَـزيزَةُ الأَشْيـاعِ وَالأَتْباعِ ؛ وَهٰكَـذَا يَجِبُ أَنْ تَكُونَ ، لَّإِنَّهَا طَرِيقُ الْجَنَّةِ ، فَيَصِيرُ هٰذَا تَصْدِيقاً لِما قَالَهُ رسول الله ﷺ : « إنَّ الْجَنَّةَ حُفَّتْ بِالْمَكَارِهِ ، وَإِنَّ النَّارَ حُفَّتْ بِالشَّهَوَاتِ »<sup>()</sup> وَقَالَ ﷺ : « أَلاَ وَإِنَّ الْجَنَّةَ حَزْنٌ بِرُبْوَةٍ ، أَلا وَإِنَّ النَّارَ سَهْلٌ بِسَهْوَةٍ » (ب) . ثُمَّ مَعَ ذٰلِكَ كُلِّهِ فَإِنَّ الْعَبْدَ ضَعِيفٌ ، وَالزَّمَانُ صَعْبُ ، وَأَمْرُ الدِّينِ مُتَرَاجِعٌ ، والمعين(٦) قَلِيلٌ ، وَالشُّغْلُ كَثِيرٌ ، وَالْعُمْرُ قَصِيرٌ ، وَفِي الْعَمَلِ تَقْصِيرٌ ، وَالنَّاقِدُ بَصِيرٌ ، وَالْأَجَلُ /ب] ۚ قَريبٌ ، وَالسَّفَرُ بَعِيدٌ / وَالطَّاعَةُ هِيَ الزَّادُ فَلاَ بُدَّ مِنْهَا ، وَهِيَ فائِتَةٌ فَلاَ مَـرَدَّ لَهَا ؛ فَمَنْ ظَفِرَ بِهَا فَقَدْ فَازَ وَسَعِدَ أَبَدَ الأبدِينَ ( وَدَهْرَ الدَّاهِرِينَ ) ، (٧) وَمَنْ فَاتَهُ ذُلِكَ فَتَهُ خَسِرَ مَعَ الْخَاسِرِينَ ، وَهَلَكَ مَعَ الْهَالِكِينَ ؛ فَصارَ هٰذَا

(أ) راجع تخريج الحديث رقم ١.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٢.

الْخَطْبُ إِذِن وَاللَّهِ مُعْضَلًا ، وَالْخَطَرُ عَظِيماً ، وَلِذَٰلِكَ عَزَّ مَنْ يَقْصِدُ هٰذَا الطَّرِيقَ وَقَلَّ كما قيل : « إذا عَظُمَ المطلوبُ قلَّ المُساعِدُ » (١) ثُمَّ عَزَّ مِنَ الْقاصِدِينَ مَنْ يَسْلُكُهُ ، ثُمَّ عَزَّ مِنَ السَّالِكِينَ مَنْ يَصِلُ إِلَى المَقْصُودِ وَيَظْفَرُ الْقاصِدِينَ مَنْ يَصِلُ إِلَى المَقْصُودِ وَيَظْفَرُ بِالْمَطْلُوبِ ، وَهُمُ الأَعِزَّةُ الَّذِينَ آصْطَفَاهُمُ اللَّهُ عَزَّ وَجَل لِمَعْرِفَتِهِ وَمَحَبَّتِهِ ، وَسَلَّهُمْ بِتَوْفِيقِهِ وَعِصْمَتِهِ ، ثُمَّ أَوْصَلَهُمْ بِفَضْلِهِ إلى رِضْوَانِهِ وَجَنَّتِهِ . وَسَلَّالُهُ ، جَلَّ ذِكْرُهُ ، أَنْ يَجْعَلَكُمْ وَإِيّانَا مِنْ أُولئِكَ الْفَائِزِينَ بِرَحْمَتِهِ .

نَعَمْ ، وَلَمَّا وَجَدْنَا هٰذِهِ الطَّرِيقَ عَلَى هٰذِهِ الصَّفَةِ ، نَظَرْنا فَأَمْعَنَّا النَّظَرَ في كَيفيَّة قَطْعِهَا ، ومَا يَحْتاجُ إِلَيْهِ الْعَبْدُ مِنَ الْأَهْبَةِ والعُدَّةِ والآلةِ وَالْحِيلةِ مِنْ عِلْم وعمَل ، عَسَى أَنْ يَقْطَعُها بِحُسْنِ تَوْفيقِ اللَّهِ تَعَالَى في سَلاَمَةٍ ، وَلا يَنْقَطِعُ (٢) فِي عَقباتِها المُهْلِكَةِ ، فَيَهْلِكَ مع الهالِكِينَ ، والعياذُ باللَّهِ .

فصنفنا في قطع هذه الطّريق وسُلوكِها كُتباً كإحْيَاءِ عُلوم الدِّينِ و (أسرار المعاملات والغاية القصوى) (٣) والقربة إلى الله عَزَ وجل (٥)، وغَيْرِ ذٰلِكَ ، واحْتَوَتْ عَلَى دَقَائِقَ مِنَ العلوم ، اعْتَاصَتْ عَلَى أَفْهامِ العَامَّةِ ، فَقَدَحُوا فِيهَا ، وَخَاضُوا فِيما لَمْ يُحْسِنُوهُ مِنْهَا (٤) ، فأي كلام أَفْصَحُ مِنْ كلام رَبِّ الْعَالمينَ ، وقَدْ قَالُوا ﴿ أَسَاطِيرُ الأَوَلِينَ ﴾ [ الفرقان : ٥ ] ، مَنْ كلام رَبِّ الْعَالمينَ ، وقد قَالُوا ﴿ أَسَاطِيرُ الأَولِينَ ﴾ [ الفرقان : ٥ ] ، ألم تَسْمَعُ إلى قوْل زينِ الْعابِدِينَ عليَّ بنِ الحُسَيْنِ بْنِ عليً بن أبي طالِبٍ ، رَضِيَ اللَّهُ عنهم (٥) ، حيث يقول مضمِّناً : [ البسيط ]

إنّي لأكتُم مِنْ عِلْمِي جَوَاهِرَهُ كَيْ لا يَرَى الحقّ ذُو جَهْلٍ فَيَفْتَتِنا وقد تَقَدَّمَ في هٰذَا أَبُو حَسَنٍ وقد تَقَدَّمَ في هٰذَا أَبُو حَسَنٍ إلى الْحُسَيْن وَأُوضَىٰ قَبِلهُ الحَسَنَا

<sup>(</sup>ج) هذه أسماء كتب أربعة ألفها الغزالي في هذا الموضوع .

يَا رُبَّ جَوْهَ رِ عِلْم لَوْ أُبُوحُ بِهِ

لَقِيلً لِي أَنْتَ مِمَنْ يَعْبُدُ الوَثَنَا

وَلاَسْتَحَلَّ رِجَالُ مُسْلِمُونَ دَمِي

يَرَوْنَ أَقْبَحَ ما يِأْتُونَهُ حَسَنَا

وَآقْتَضَتِ الحالُ عِنْدَ ذَوِي الدِّينِ النَّظَرَ إلى كَافَةِ خَلْقِ اللَّهِ بِعَيْنِ

وَآقْتَضَتِ الحالُ عِنْدَ ذَوِي الدِّينِ النَّظَرَ إلى كَافَة خَلْقِ اللَّهِ بِعَيْنِ

[7/1] الرَّحْمَةِ وَتَرْكِ المُمارَاةِ ، / فابْتَهَلْتُ إلى مَنْ بِيَدِهِ الخلْقُ وَالأَمْرُ ، أَنْ يُوفَقَنِي

لِتَصْنِيفِ كِتَابٍ يَقَعُ عَلَيْهِ الْإِجْماعُ ، وَيَحْصُلُ بِقرَاءَتِهِ الانتفَاعُ ، فأجَابَني

لِتَصْنِيفِ كِتَابٍ يَقَعُ عَلَيْهِ الْإِجْماعُ ، وَيَحْصُلُ بِقرَاءَتِهِ الانتفَاعُ ، فأجَابَني

لِلْلِكَ الَّذِي يُجِيبُ المُضْطَرَّ إِذَا دَعاهُ ، وأَطْلَعَني بِفَضْلِهِ عَلَى أُسرَادِ ذٰلِكَ ،

وَأَهْمَنِي فِيهِ تَرْتِيباً عَجِيباً ، لَمْ أَذْكُرْهُ فِي المُصَنَّفِاتِ الَّتِي تَقَدَّمَتْ فِي «أسرَادِ وأَلْكَ ، وَباللَّهِ التَّوْفِيقُ : (أ)

مُعَامَلاتِ الدِّينَ » ، وهُوَ الَّذِي أَنَا لَهُ وَاصِفٌ فأَقُولُ ، وَباللَّهِ التَّوْفِيقُ : (أ)

<sup>(</sup>أ) إلى هنا تنتهي افتتاحية الكتاب، ويبدأ التقديم للكتاب والتعريف بعمل المؤلف.

### ( تقديم ) ( الهداية إلى طريق العبادة )

إِنَّ أُوَّلَ ما يتنبّه الْعَبْدُ لِلعِبَادَةِ وَيَتَحَرَّكُ(١) لِسُلُوكِ طَرِيقِهَا بِخَطْرَةٍ سَمَاوِيَّةٍ ، وَتَوْفِيقٍ خَاصِ إِلْهِي ، وَهُو المَعْنِيُ بقولِه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى : ﴿ أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلامِ فَهُوَ عَلَى نُودٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ [ الزّمر : ٢٣ ] وإليه أشار صاحبُ الشَّرْع عَلَى فقالَ : ﴿ إِنَّ النُّورَ إِذَا دَخَلَ الْقَلْبَ انْفُسَحَ وَاليه أشار صاحبُ الشَّرْع عَلَى فقالَ : ﴿ إِنَّ النُّورَ إِذَا دَخَلَ الْقَلْبَ انْفُسَحَ وَالْشَرَحَ ، فقيلَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ هَلْ لِذَلِكَ مِنْ عَلَامَةٍ يُعْرَفُ بِهَا ؟ فقالَ : نعم ، التَجَافِي عَنْ دَارِ الْغُرُورِ ، وَالإِنَابَةُ إِلَى دَارِ الْخُلُودِ ، وَالإَسْتِعْدَادُ لِلْمَوْتِ قَبْلَ نُزُولِ الموْتِ » (ب) .

فإذَا خُطِرَ بِقَلْبِ الْعَبْدِ أُوَّلَ كُلِّ شَيْءٍ أَنِّي أَجِدُني مُنعَماً بضرُوبٍ مِنَ النَّعْمِ ، كالحيَاةِ والقُدْرَةِ وَالْعَقْلِ وَالنَّطْقِ وسائرِ المَعانِي الشَّرِيفَةِ وَاللَّذَاتِ ، وَمَا يَنصرِفُ عَنِّي مِنْ ضُرُوبِ المَضَارِّ والآفاتِ ، وَإِنَّ لَهَٰذِهِ ( النَّعَمِ ) (٢) مُنعِماً يُطالِبُنِي بِشُكْرِهِ وَجِدْمَتِهِ ، فَإِنْ أَغْفَلْتُ ذَٰلِكَ فَيُزِيلُ عَنِي نَعْمَتُهُ ، وَقَدْ بَعَثَ إِلَيَّ رَسُولًا أَيَّدَهُ بِالمُعْجِزَاتِ الخارِقَةِ وَيُلْقِينِ بَأْسَهُ ونِقْمَتَهُ ، وَقَدْ بَعَثَ إِلَيَّ رَسُولًا أَيَّدَهُ بِالمُعْجِزَاتِ الخارِقَةِ للعَادَاتِ الخارِجَةِ عَنْ مَقْدُودِ الْبشرِ ، وَأَخْبَرَنِي أَنَّ لِي رَبِّا جَلَّ ذِكْرُهُ قادِراً عَلَى أَنْ يُعاقِبَ إِنْ عَالِماً حَيَّ ( مُرِيداً ) (٣) مُتكلّماً ، يَأْمُرُ ويَنْهَى ، قادِراً عَلَى أَنْ يُعاقِبَ إِنْ عَالِماً حَيَّا ( مُرِيداً ) (٣) مُتكلّماً ، يَأْمُرُ ويَنْهَى ، قادِراً عَلَى أَنْ يُعاقِبَ إِنْ

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٣ .

عَصَيْتُهُ ، وَيُثِيبَ إِنْ أَطَعْتُهُ ، عَالِماً بِأَسرَارِي وما يَخْتَلَجُ في أَفْكارِي ، وَقَـدْ وَعَدَ وَأَوْعَدَ ، وَأَمَرَ بِالْتِزَامِ قَوَانِينِ الشَّرْعِ ، فَيقَعُ في قَلْبِهِ أَنَّهُ ممكِنُ ، إِذْ لاَ اسْتِحَالَةَ لِذَٰلِكَ في العَقْلِ ، بأَوَّلِ الْبَدِيهةِ ، فَيَخَافُ عَلَى نَفْسِهِ عِنْدَ ذَٰلِكَ وَيَفْزَعُ .

فَهَذَا خاطِرُ الْفَزَعِ الَّذِي يُنَبَّهُ الْعَبْدَ وَيُلْزِمُهُ الْحُجَّةَ ، وَيقَطْعُ عَنْهُ الْمَعْذِرَةَ ، وَيُوْطَعُ عَنْهُ الْمَعْذِرَةَ ، وَيُوْطَعُ عَنْهُ الْمَعْذِرَةَ ، وَيُوْطَعُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ الْعَبْدُ عِنْدَ ذَٰلِكَ ، وَيَقْلَقُ وَيَنْظُرُ فِي طَرِيقِ الخَلَاصِ وَحُصُولِ الْأَمَانِ لَهُ مِمَّا وَقَعَ بِقَلْبِهِ / ، أَوْ سَمِعَ فِي طَرِيقِ الخَلَاصِ وَحُصُولِ الْأَمَانِ لَهُ مِمَّا وَقَعَ بِقَلْبِهِ / ، أَوْ سَمِعَ (نِأَذُنِهِ ) (٢) ، فَلَمْ يَجِدْ فِيهِ سَبِيلًا سِوَى النَّظَرِ بِعَقْلِهِ فِي الدَّلائِل ، وَالاَسْتِدُلال ِ بالصَّنْعَةِ عَلَى الصَّانِع ، لِيَحصل لَهُ العِلْمُ وَالْيَقِين (٣) بِمَا هُوَ وَالاَسْتِدُلال ِ بالصَّنْعَةِ عَلَى الصَّانِع ، لِيَحصل لَهُ العِلْمُ وَالْيَقِين (٣) بِمَا هُوَ الغِيب ، وَيَعَلَمَ أَنَّ لَهُ رَبًّا كَلَّفَهُ وَامْرَهُ وَنَهَاهُ .

فَهَذِهِ (1) أَوَّلُ عَقَبَةٍ اسْتَقْبَاتُهُ في طَرِيقِ الْعِبَادَةِ ، وَهِي عَقَبَةُ الْعِلْمِ وَالْمَعْرِفَةِ ، لِيَكُونَ مِنَ الأَمْرِ عَلَى بَصِيرَةٍ ، فَيَأْخُذَ في قَطْعِهَا مِنْ غَيْرِ بُدِ (٥) ، بِحُسْنِ النَّظَرِ في الدَّلَاثِيلِ ، وَوُفُورِ التَّاأَمُٰلِ وَالتَّعَلَّم ، وَالسُّوَالِ مِنْ عُلَماءِ الاَّخِرَةِ اللَّذِينَ هِم أَدِلاَءُ الطَّرِيقِ ، وسُرُجُ الأَمَّةِ ، وَقَادَةُ الأَئِمَةِ ، وَالإِسْتِفَادَةِ مِنْهُمْ ، وَآسْتِهْدَاءِ الدُّعَاءِ الصَّالِحِ مِنهُمْ ، لِلتَّوْفِيقِ وَالإِعَانَةِ إِلَى أَنْ يَضْطَعَهَا مِنْهُمْ ، وَآسْتِهْدَاءِ الدُّعَاءِ الصَّالِحِ مِنهُمْ ، لِلتَّوْفِيقِ وَالإِعَانَةِ إِلَى أَنْ يَضْطَعَهَا مِنْهُمْ ، وَآسْتِهْدَاءُ الدُّعَاءِ الصَّالِحِ مِنهُمْ ، لِلتَّوْفِيقِ وَالإِعَانَةِ إِلَى أَنْ يَضْطَعَهَا مِنْهُمْ ، وَآسْتِهُدَاءِ الدُّعَاءِ الصَّالِحِ مِنهُمْ ، لِلتَّوْفِيقِ وَالإِعَانَةِ إِلَى أَنْ يَضْطَعَهَا مِنْهُمْ ، وَآسْتِهُ وَالْمَعْرَةِ وَالْعَلْمَ وَالْمَعْرَةِ وَالْمَعْرَةِ وَالْمَعْمَ ، وأَنَّ لَهُ إِلَيْهِ مِكُلِّ هُنِهِ النَّعَمِ ، وأَنَّهُ وَالْمَعْرَةِ وَالْعَلَمِ ، ومَحَلَّرَهُ الْكُفْرَ وَضُرُوبَ المَعلِوبِ المَعْرِقِةُ وَالْمَعْمِ النَّعَمِ ، وأَمَرَهُ بِخِدْمَة وطَاعَتِهِ ، بِظَاهِرِهِ وَبَاطِنِهِ ، وحَدَّرَهُ الْكُفْرَ وضُرُوبَ المَعامِقِي ، وحكَمَ لَهُ بالنَّوَابِ الخَالِد إِنْ أَطَاعَهُ ، وبالعِقَابِ الخَالِد إِنْ عَصَاهُ وَتَوَلَّى عَنْهُ . فَعِنْدَ ذَلِكَ تَبَعَثُهُ (٧) هٰذِهِ المَعْرِفَةُ وَالْيَقِينُ بالغَيْسِ عَلَى الْعَبْمِ لِلْهِ مُ وَمَاذًا يَلْزَمُهُ مَن الْعَيْسِ لِلْهِ مَ وَمَوْفَةً بِطَاهِرِهِ وَبَاطِنِهِ . فَعْدَ مَصُولُ هُذِهِ الْمَعْرِفَةِ بِاللَّهِ ، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، فَوَعَلَى ، فَوَمَوْلَةَ بِاللَّهِ ، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، فَوَمَاذًا يَلْزَمُهُ مَن الْعَلَى ، وَمَوْفَة بِاللَّهِ ، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ،

[٣/ب]

عقبات طريق العبادة ( جَهدَ حَتَّى يَتعلَّمَ )(١) مَا يَلْزُمُهُ مِنَ الْفَرَائِضِ الشَّرْعِيةِ ظَاهِراً وَبَاطِناً .

فلما آسْتَكُمَلَ الْعِلْمَ وَالْمَعْرِفَةَ بِالْفَرَائِضَ ، انْبَعَثَ لِيَأْخُذَ فِي الْعِبَادَةِ ، عقبة التوبة وَيَشْتَغِلُ بها ؛ فَنَظَرَ فَإِذَا هُوَ صَاحِبُ جِنَايَاتٍ وَذُنُوبٍ ، وَهٰذَا حَالُ الأَكْثَرِ مِنَ النَّاسِ ؛ فَيَقُولُ : كَيْفَ أَقْبِلُ عَلَى الْعِبَادَةِ وَأَنَا مُصِرَّ عَلَى الْمَعْصِيةِ الأَكْثَرِ مِنَ النَّاسِ ؛ فَيَعُولُ : كَيْفَ أَقْبِلُ عَلَى الْعِبَادَةِ وَأَنَا مُصِرَّ عَلَى المَعْصِيةِ اللَّكُثَرِ مِنَ النَّاسِ ؛ فَيَعُبُ : (عَلَيًّ)(٢) أَوَّلًا أَنْ أَتُوبَ إِلَيْهِ ، لِيَغْفِرَ لِي ذُنُوبِي ، وَيُخَلِّضُنِي مِنْ أَسْرِهَا ، وَأَتَطَهَّرَ مِنْ أَقْذَارِها ، فَأَصْلُحَ لِلْخِدْمَةِ وَبِسَاطِ وَيُخَلِّضُونَهُ مِنْ أَقْذَارِها ، فَأَصْلُحَ لِلْخِدْمَةِ وَبِسَاطِ الْقُرْبَةِ ، فَيَحْتَاجُ لاَ مَحَالَةَ إِلَى قَطْعِهَا ، التَّوْبَةِ لَى مَا هُوَ المَقْصُودُ مِنهَا ، فَأَخَذَ فِي ذٰلِكَ بِإِقَامَةِ / التَّوْبَةِ (٣) في المَا

عقبة العوائق

فَلَمّا حَصَلَتْ لَهُ التَّوْبَةُ الصَّادِقَةُ ، وَفَرَغَ مِن قَطْعَ هٰذِهِ الْعَقَبَةِ ، حَنَّ إِلَى الْعِبادَةِ ، لِيَأْخُذَ فِيها ، فَنَظَرَ فَإِذَا حَوْلَهُ عَوَائِقُ مُحْدِقَةٌ بِهِ ، كُلُّ وَاحِدةٍ مِنْها تَعُوقُهُ عَمَّا قَصَدَ مِنَ الْعِبادَةِ بِضَرْبٍ مِنَ التَّعْوِيقِ ، فَتَأَمَّلَ فَإِذَا هِي أَرْبَع : الدُّنْيا وَالْخُلْقُ وَالشَّيْطَانُ وَالنَّفْسُ ، فَاحْتَاجَ لاَ مَحَالَةَ إِلَى دَفْعِ هٰذِهِ الْعَوَائِقِ وَإِلَّا فَلا يَتَأتَّى لَهُ أمره مِنَ الْعِبادَةِ ؛ فَاسْتَقْبَلْتُهُ هٰهُنا : عَقَبِهُ وَإِلَّا فَلا يَتَأتَّى لَهُ أمره مِنَ الْعِبادَةِ ؛ فَاسْتَقْبَلْتُهُ هٰهُنا : عَقبِهُ الْعَوَائِقِ ، فَيَحْتَاجُ إِلَى قَطْعِهَا بِأَرْبَعَةِ أُمُودٍ : التَّجَرُّدِ عَنِ الدُّنْيَا، وَالتَّفَرُّدِ عَنِ الْمُخَلِقِ ، وَالمُحَارَبَةِ مَعَ الشَّيْطَانِ ومضادة النَّفْسِ (٤) .

حُقُوقِها وَشَرَائِطِها إِلَى أَنْ قَطَعَهَا .

فَأَمَّا النَّفْسُ فَأَشَدُّهَا ، إِذْ لَا يُمْكِنُهُ التَّجَرُّد عَنْهَا وَلَا أَنْ يَقْهَرَهَا بِمَرَّةٍ وَيَقْمَعُهَا (بالكلّية)(٥) كالشَّيْطَانِ ؛ إِذْ هِيَ المَطِيَّةُ وَالآلةُ ، وَلَا مَطْمَعَ أَيْضاً في مُوافَقَتِهَا عَلَى مَا يَقْصِدُهُ الْعَبْدُ مِنَ الْعِبَادَةِ وَالْإِقْبَالِ عَلَيْهَا ، إِذْ هِي مَجْبُولَةً عَلَى ضِدِّ الْخَيْرِ كَالهوى وَاتِّبَاعِهَا لَه ، فَاحْتَاجَ إِذاً إِلَى أَنْ يُلْجِمَهَا بِلِجَامِ التَّقْوَى ، لِتَبْقَى لَهُ فَلَا تَنْقَطِعَ ، وَتَنْقَادَ لَهُ فَلَا تَطْغَى ، فَيَسْتَعْمِلُها في المَصَالِح وَالمَرَاشِدِ ، فَيَسْتَعِينُ بِاللّهِ جَلَّ ذِكْرُهُ عَلَى ذٰلِكَ .

العوامري

فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ قَطْعِهَا ، رَجَعَ إِلَى قَصْدِ الْعِبَادَةِ ، فَإِذَا عَوَارِضُ تَعْتَرِضُهُ ، فَتَشْغَلُهُ عَنِ الْإِقْبَالِ عَلَى مَقْصُودِهِ مِنَ الْعِبَادَةِ ، وَتَصُدُّهُ عَنِ التَّفَرُّغ لِذٰلِكَ كَمَا يَنْبَغِى ؛ فَتَأَمَّلَ فَإِذَا هِيَ أَرْبَعَةٌ :

(الأول): الرِّرْقُ تَطَالِبُهُ النَّفْسُ بِهِ وَتَقُولُ: لَا بُدَّ لِي مِنْ رِزْقٍ وَقِوامٍ ، وَقَدْ تَجَرَّدْتُ مِن الدُّنْيا ، وَتَفَرَّدْتُ أَيْضاً عَنِ الْخَلْقِ ، فَمِنْ أَيْنَ يَكُونُ قِوامِي وَرِزْقِي ؟.

( وَالشَّانِي ) : الأَخْطَارُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ تَخَافُهُ أَوْ تَرْجُوهُ أَوْ تُرِيدُهُ أَوْ تَرْجُوهُ أَوْ تُريدُهُ أَوْ تَكْرَهُهُ ، وَلاَ تَدْرِي صَلاَحَهُ في ذلك أَوْ فَسَادَهُ ، فإنَّ عَوَاقِبَ الْأُمُورِ مُبْهَمَةٌ ، فَيَشْتَغِلُ قَلْبُهُ بِها ، فَإِنَّهُ رُبَّما يَقَعَ فِي فَسَادٍ أَوْ مَهْلَكَةٍ .

( وَالثَّالِثُ ) : الشَّدَائِدُ وَالمَصَائِبُ ، تُنْصَبُ عَلَيْهِ مِنْ كُلِّ جَانِبٍ ، لاَ سِيَّمَا وَقَدِ آنْتَصَبَ لِمُخَالَفَةِ الْخَلْقِ وَمُحَارَبَةِ الشَّيْطَانِ وَمُضَادَةِ النَّفْسِ ، سِيَّمَا وَقَدِ آنْتَصَبَ لِمُخَالَفَةِ الْخَلْقِ وَمُحَارَبَةِ الشَّيْطَانِ وَمُضَادَةِ النَّفْسِ ، /ب] فَكُمْ / مِنْ غُصَّةٍ يَتَجَرَّعُهَا، وَ(١) كَمْ ( مِنْ )(١) شِدَّةٍ تَسْتَقْبِلُهُ ، وَكَمْ ( مِنْ )(١) مُصِيبةٍ تَتَلَقَّاهُ ؟ .

( وَالرَّابِعُ ) : أَنْوَاعُ الْقَضَاءِ مِنَ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعالَى ، بِالْحُلْوِ وَالمُرِّ ، تَرِدُ عَلَيْهِ حَالًا فَحَالًا ، وَالنَّفْسُ تُسَارِعُ إِلَى السُّخْطِ ، وَتَبَادِرُ إِلَى الْفِتْنَةِ ، فَاسْتَقْبَلَتْهُ هُهُنَا عَقَبَةُ الْعَوَارِضِ الأَرْبَعَةِ ، فَاحْتَاجَ إِلَى قَطْعِهَا بِأَرْبَعَةِ أَشْيَاء : التَّوكُل عَلَى اللهِ سُبْحَانَهَ في مَوْضِع الرِّزْقِ ، وَالتَّفْويضِ إلى الله في مَوْضِع الرِّزْقِ ، وَالتَّفُويضِ إلى الله في مَواضِع الرَّزْقِ ، وَالتَّفُويضِ إلى الله في مَواضِع الدَّرْقِ ، وَالمَّضَا عِنْدَ نُزُولِ الْقَضَاءِ . وَالْمَرْضَا عِنْدَ نُزُولِ الْقَضَاءِ . فَأَخَذَ فِي قَطْع ِ هٰذِهِ الْعَقَبَةِ بِإِذْنِ اللَّهِ تَعَالَى وَتَسدِيدِهِ وَحُسْنِ تَأْيِيدِهِ (٢) .

فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ قَطْعِهَا وَعَادَ إِلَى قَصْدِ الْعِبَادَةِ ، نَظَرَ فَإِذَا النَّفْسُ فَاتِرَةً (ضَعِيفَةٌ)(٣) كَسْلَى ، لا تَنْشَطُ وَلا تَنْبَعِثُ لِخَيْرٍ كَمَا يَحِقُّ وَيَنْبَغِي ، وَإِنَّمَا مَيْلُهَا أَبُداً إِلَى ضَرَّ وَفُضُولٍ وَبَلِيَّةٍ

عقبةالبواعث

وَجَهَالَةٍ ، فَاحْتاجَ مَعَهَا هُهُنا إِلَى سَائِقٍ يَسُوقُهَا إِلَى الْخَيْرِ وَالطَّاعَةِ ، وَيُنْشِطُهَا فيه (۱) ، وَزَاجِرٌ يَزْجُرُهَا عَنِ الشَّرِ وَالمَعْصِيةِ ، وَيْفْتُرُها عَنْهُ وَهُما الرَّجَاءُ وَالْخَوْفُ ؛ فَالرَّجاءُ فِي عَظِيمٍ ثَوَابِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وَحُسْنِ مَا وَعَدَ مِنْ أَنْوَاعِ الْكَرَامَةِ ، وَتَذَكَّرِ ذٰلِكَ ، سَائِقٌ يَسُوقُهَا فَيَبْعَثُهَا عَلَى الطَّاعَةِ ، ويُحَرِّكُها أَنْوَاعِ الْكَرَامَةِ ، وَتَذَكَّرِ ذٰلِكَ ، سَائِقٌ يَسُوقُهَا فَيَبْعَثُهَا عَلَى الطَّاعَةِ ، ويُحَرِّكُها لِذٰلِكَ وَيُنشِّطُهَا ، وَالْحَوْفُ مِنْ أَلِيمَ عِقَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَصُعُوبَةِ مَا أَوْعَدَ مِنْ أَلِيمَ عِقَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَصُعُوبَةِ مَا أَوْعَدَ مِنْ أَلِيمَ عِقَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَصُعُوبَةِ مَا أَوْعَدَ مِنْ أَنْوَاعِ الْمَعْصِيةِ ، وَيُجَنِّبُهَا وَيَفْتُرُهَا عَنْ أَنْوَاعِ الْمَعْصِيةِ ، وَيُجَنِّبُهَا وَيَفْتُرُهَا عَنْ ذَلِكَ . فَهٰذِهِ عَقَبَةُ الْبَوَاعِثِ اسْتَقْبَلَتْهُ هُهُنَا ، فَاحْتَاجَ إِلَى قَطْعِهَا بِهِذَيْنِ ذَلِكَ . فَهٰذِهِ عَقَبَةُ الْبَوَاعِثِ اسْتَقْبَلَتْهُ هُهُنَا ، فَاحْتَاجَ إِلَى قَطْعِهَا بِهِ ذَيْنِ الْمَدْكُورَيْنِ (٢) ، فَأَخَذَ فِيها بِحُسْنِ تَوْفِيقِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، فَقَطَعَهَا .

فَلَمَّا فَرَغَ مِنْها ، رَجَعَ إِلَى الْإِقْبَالِ عَلَى الْعِبَادَةِ ، فَلَمْ يَرَ عَائِقاً وَلاَ عَبَه القوادح شَاغِلاً ، وَوَجَدَ بَاعِناً وَدَاعِياً ؛ فَنَشِطَ في الْعِبَادَةِ فَأَقَامَهَا ، وَعَانَقَهَا بِتَمَامِ الشَّوْقِ وَالرَّغْبِةِ فَأَدَامَهَا ، فَنَظَرَ فَإِذَا تَبْدُو لِهٰذِهِ الْعِبَادَةِ الَّتِي آحْتَمَلَ فِيهَا كُلَّ لَلْهُ وَلِيلَ وَالرَّغْبِةِ فَأَدَامَهَا ، فَنَظْرَ فَإِذَا تَبْدُو لِهٰذِهِ الْعِبَادَةِ الَّتِي آحْتَمَلَ فِيهَا كُلَّ ذَلِكَ اللَّهُ وَالْعُجْبُ ، تَارَةً يُرَائِي بِطَاعَتِهِ النَّاسَ ذَلِكَ اللَّهُ عَنْ ذَلِكَ وَيَلُومُ نَفْسَهُ ، فَيَعْجَبُ بِنَفْسِهِ فَيُحْبِطُ [٥/أ] فَيُفْسِدُهَا ، / وَأَخْرَى يَمْتَنِعُ عَنْ ذَلِكَ وَيَلُومُ نَفْسَهُ ، فَيَعْجَبُ بِنَفْسِهِ فَيُحْبِطُ [٥/أ] الْعِبَادَةَ عَلَيْهِ وَيُتْلِفُهَا. فَاسْتَقْبَلَتْهُ هُهُنَا عَقِبَةُ الْقُوادِحِ ، فَاحتاجَ إِلَى قَطْعِها الْعَبَادَةُ وَيَعْلِمُ اللّهِ الْمُحْوِهَا، لِيَسْلَمَ لَهُ مَا يَعْمَلُ مِنْ خَيْرٍ ؛ فَأَخَذَ فِي بِالْإَحْلَاصِ وَذِكْرِ المِنَّةِ وَنَحْوِهَا، لِيَسْلَمَ لَهُ مَا يَعْمَلُ مِنْ خَيْرٍ ؛ فَأَخذَ فِي الْعَقَبَةِ بِإِذْنِ اللّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، بِجِدٍ وَاحْتِيَاطٍ ، وَتَيَقَظُ بِحُسْن

عقبة الحمد والشكر فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ هَذَا كُلِّه ، حَصَلَتْ لَهُ الْعِبَادَةُ كَمَا يَحِقُ وَيَنْبَغِي ، وَسَلِمَتْ مِنْ كُلِّ آفَةٍ ، وَلٰكِنَّهُ نَظَرَ ، فَإِذَا هُو غَرِيقُ في بُحُورِ مِنَنِ اللَّهِ تَعَالَى وَأَيَادِيهِ ، مِنْ كُثْرَةِ مَا أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ بِهِ مِنْ إِمْدَادِ التَّوْفِيقِ وَالْعِصْمَةِ ، وَأَنْوَاعِ وَأَيَادِيهِ ، مِنْ كَثْرَةِ مَا أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ بِهِ مِنْ إِمْدَادِ التَّوْفِيقِ وَالْعِصْمَةِ ، وَأَنْوَاعِ التَّالِيدِ وَالْحِرَاسَةِ ، وَخَافَ أَنْ يَكُونَ مِنْهُ إِغْفَالُ لِلشَّكْرِ ، فَيَقَعُ في الْكُفْرَانِ ، وَلَيْحِرَاسَةِ ، وَخَافَ أَنْ يَكُونَ مِنْهُ إِغْفَالُ لِلشَّكْرِ ، فَيَقَعُ في الْكُفْرَانِ ، فَيَنْ حَلَّ عَنْ يَلْكَ المَرْتَبَةِ ٱلرَّفِيعَةِ ، الَّتِي هِي مَرْتَبَةُ الْخَدَمِ (٣) الْخَالِصِينَ لِلّهِ عَنْ وَجَلً ، وَتَزُولُ عَنْهُ تِلْكَ النَّعَمُ الْكَرِيمَةُ مِنْ ضُرُوبِ أَلْطَافِ اللَّهِ تَعَالَى عَزْ وَجَلً ، وَتَزُولُ عَنْهُ تِلْكَ النَّعَمُ الْكَرِيمَةُ مِنْ ضُرُوبِ أَلْطَافِ اللَّهِ تَعَالَى

عِصْمَةِ الْجَبَّارِ وَيَأْيِيده .

وَحُسْنِ نَظَرِهِ إِلَيْهِ ، فَاسْتَقْبَلَتْهُ هُهُنا عقبةُ الْحَمْدِ وَالشُّكْرِ فَأَخَذَ فِي قَطْعِهَا بِمَا أَمْكَنَهُ مِنْ كَثْرَةِ الْحَمْدِ وَالشُّكْرِ عَلَى كَثِيرِ نِعَمَهِ .

ثمرة العبادة

فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ ( قَطْع ) (١) هٰذِهِ الْعَقَبَةِ وَنَزَلَ (٢) ، فَإِذَا هُوَ بِمَقْصُودِهِ وَمُبْتَغَاهُ بَيْنَ يَدَيْهِ ، فَلَمْ يَسِرْ إِلَّا قَلِيلًا حَتَّى وَقَعَ في سَهْلِ الْفَضْلِ وَصَحْرَاءِ الشُّوق وَعَرَصَاتِ المَحَبَّةِ .

ثُمَّ يَقَعُ في رِيَاضِ الرِّضْوَانِ ، وَبَسَاتِينِ الْأَنْسِ إِلَى بِسَاطِ الإِنْبِسَاطِ ، وَمَوْتَبَةِ التَّقريبِ، وَمَجْلِسِ المُنَاجَاةِ، وَنَيْلِ الْخِلَعِ وَالْكَرَامَاتِ، فَهُوَ يَتَنَعَّمُ في هٰذِهِ الْحَالَاتِ (٣) ، وَيَتَقَلَّبُ في طِيبِهَا أَيَّامَ بَقَائِهِ وَبَقِيَّةَ عُمْرهِ ، بِشَخْص في الدُّنْيَا وَقَلْبِ في الْعُقْبَى ، يَنْتَظِرُ الْمَزيدَ (٤) يَوْماً فَيَوْماً ، وَسَاعَة فَسَاعة (٥) ، حَتَّى يَمَلُّ الْخَلْقَ كُلُّهُمْ ، وَيَسْتَقْذِرَ الدُّنْيَا وَيَحِنَّ إِلَى الْمَوتِ . وَاسْتَكْمَلَ الشُّوقَ إِلَى المَلَإِ الْأَعْلَى ، فَإِذَا هُوَ برُسُل رَبِّ الْعَالَمِينَ إِلَيْهِ ، يَرِدُونَ عَلَيْهِ ، بِالرَّوْحِ وَالرَّيْحَانِ ، بِالْبُشْرَى وَالرِّضْوَانِ ، مِنْ عِنْدِ رَبِّ رَاض غَيْرِ غَضْبانَ ، فَيَنْقُلُونَهُ في طِيَبةِ النَّفْسِ وَتَمامِ الْبِشْرِ وَالْأَنْسِ ، مِنْ هٰذِهِ [٥/ب] الدَّارِ الْفَانِيَةِ الْمُفْتِنَةِ ، إِلَى الْحضْرَةِ الْإِلَّهِيَّةِ ، وَمُسْتَقَرِّ رِيَاضِ الْجَنَّةِ / فَيَرَى لِنَفْسِهِ الضَّعِيفَةِ الْفَقِيرَةِ ، نَعِيماً وَمُلْكاً كَبِيراً (١) ، وَيَلْقَى هُناكَ مِنْ سَيِّدِهِ الرَّحِيمِ المُفْضِلِ الْكَرِيمِ ، جَلَّ ذِكْرُهُ مِنَ اللُّطْفِ وَالْعَطْفِ ، وَالتَّرْحِيبِ وَالتَّقْرِيبِ ، وَالإِنْعَامِ وَالإِكْرَامِ ، مَا لاَ يُجِيطُ بِهِ وَصْفُ الْوَاصِفِينَ ، وَلاَ نَعْتُ النَّاعِتِين ؛ فَهُوَ كُلَّ يَوْم في زِيَادَةٍ إِلَى أَبَدِ الآبِدِينَ ، فَيَا لَهَا مِنْ سَعَادَةٍ عَظِيمَةٍ، وَيَا لَهَا مِنْ دَوْلَةٍ عَالِيَةٍ، وَيَا لَهُ مِنْ عَبْدٍ مَسْعُودٍ، وَامْرىءٍ مَغْبُوطٍ وَشَأْنِ مَحْمُودٍ ، فَطُوبَى لَهُ وَحُسْنُ مَآبٍ ، نَسْأَلُ اللَّهَ الْبَرَّ الرَّحِيمَ سُبْحَانَهُ ، أَنْ يَمُنَّ عَلَيْنَا وَعَلَيْكُمْ بِهٰذِهِ النَّعْمَةِ الْعَظِّيمَةِ وَالمِنَّةِ الْجَسِيمَةِ ، وَمَا ذٰلِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزٍ ، وَأَنْ لَا يَجْعَلَنا مِنَ الَّذِينَ لَا نَصِيبَ لَهُمْ في هٰذَا الْأَمْرِ إِلا وَصْفُ وَسَمَاعٌ وَتُمَنِّ بِلاَ انْتِفاعِ ، وَأَنْ لاَ يَجْعَلَ مَا تَعَلَّمْنَا مِنَ الْعِلْمِ حُجَّةً عَلَيْنَا يَوْمَ

الْقِيامَةِ ، وَأَنْ يُوَفِّقَنا جَمِيعاً لِلْعَمَلِ بِذَٰلِكَ وَالْقِيامِ بِهِ كَما يُحِبُّ وَيَرْضَى ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ وَأَكْرَمُ الأَكْرَمِينَ . ( وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ وَشَرَّفَ وَكَرَّمَ ) (١) . فَهٰذَا هُوَ التَّرْتِيبُ الَّذِي أَلْهَمَنِي مَوْلاَيَ فَي طَرِيقِ الْعِبَادَةِ .

خُطَة الكتاب

وَاعْلَم الآن ، أَنَّ الْحَاصِلَ مِنَ الْجُمْلَةِ سَبْعُ عَقَبَاتٍ : الْأُولَى عَقَبَةُ الْعِلْمِ ، الشَّانِيةُ عَقَبَةُ النَّوْبَةِ ، الشَّالِفَةُ عَقَبَةُ الْعَوَائِقِ ، الرَّابِعَةُ عَقَبَةُ الْعَوَارِضِ ، الْخَامِسةُ (٢) عَقَبَةُ الْبَوَاعِثِ ، السَّادِسَةُ عَقَبَةُ الْقَوَادِح ، السَّابِعَةُ الْعَوَارِض ، الْخَامِسةُ (٢) عَقَبَةُ الْبَوَاعِثِ ، السَّادِسَةُ عَقَبَةُ الْقَوَادِح ، السَّابِعَةُ عَقْبَةُ الْعَوادِح ، السَّابِعَةُ عَقْبَةُ الْعَابِدِينَ إلَى جَنَّةِ رَبِّ عَقْبَةُ الْعَابِدِينَ إلَى جَنَّةِ رَبِّ العالمين .

وَنَحْنُ الآنَ نَتَبَّعُ هٰذِهِ الْعَقَباتِ ، بِشَرْحِ مُوجَزِ اللَّفْظِ ، مُشْتَمَلٍ عَلَى النَّكَتِ الْمَقْصُودَةِ مِنْ هٰذَا الشَّأْنِ كُلِّ مِنْهَا فِي بَابِ مَفْرَدٍ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى .

وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقِ وَالتَّسْدِيدِ بِمَنَّهِ ، وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلاَّ بِاللّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .

# العقبةُ الأُولى وَهِيَ عَقَبةُ الْعِلم

أَقُولُ وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ :

يَا طَالِبَ الْخَلَاصِ وَالْعِبادَةِ عَلَيْكَ أُوَّلًا ، وَقَقَكَ اللَّهُ ، بِالْعِلْمَ فَإِنَّـهُ الْقَطْبُ وَعَلَيْهِ الْمَدَارُ .

وَاعْلَمْ أَنَّ الْعِلْمِ وَالْعِبَادَةَ جَوْهَرَانِ لَإَجْلِهِمَا كَانَ كُلُّ مَا تَرَى وَتَسْمَعُ مِنْ تَصْنِفِ المُصَنَّفِينَ وَتَعْلِيمِ المُعَلِّمِينَ/ وَوَعْظِ الوَاعِظِينَ وَنَظَرِ النَّاظِرِينَ؛ بَلْ [1/أ] لَإَجْلِهِمَا أُنْزِلَتِ الْكُتُبُ وَأُرْسِلَتِ الرَّسُلُ، بَلْ لِأَجْلِهِمَا خُلِقَتِ السَّمْوَاتُ وَالأَرْضُ وَمَا فِيهِما مِنَ الْخَلْقِ. فَتَأَمَّلْ آيَتَيْنِ في كِتَابِ اللَّهِ عَزِّ وَجَلًّ :

إِحْدَاهُمَا: قَوْلُهُ تَعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سُمُواتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ ، يَتَنَزَّلُ الأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ، وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْماً ﴾ [ الطلاق: ١٢] وَكَفَى بِهٰذِهِ الآيَةِ دَلِيلًا عَلَى شَرْفِ الْعِلْم ، لا سِيَّمَا عِلْمَ التَّوْحِيدِ .

والآيةُ النَّانِيَةُ قَوْلُهُ جَلَّ مِنْ قَائِلِ : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [ الذاريات : ٥٦ ] . وَكَفَى بِهٰذِهِ الآيَةِ دَلِيلاً عَلَى شَرَفِ الْعِبَادَةِ وَلُيلاً عَلَى شَرَفِ الْعِبَادَةِ وَلُؤُومِ الإِقْبَالِ عَلَيْهَا ، فَأَعْظِمْ بِأَمْرَيْنِ هُمَا الْمَقْصُودُ مِنْ خَلْقِ الدَّارَيْنِ ، وَلَا يَتْعَبُ إِلَّا لَهُما ، وَلاَ يَنْظُرَ إِلاَّ فِيهِمَا . فَحَقَّ لِلْعَبْدِ أَنْ لاَ يَشْتَغِلَ إِلاَّ بِهِمَا ، وَلاَ يَتْعَبَ إِلاَّ لَهُما ، وَلاَ يَنْظُرَ إِلاَّ فِيهِمَا .

فَاعْلَمْ أَنَّ مَا سِوَاهُمَا مِنَ الْأُمُورِ بَاطِلٌ لَا خَيْرَ فِيهِ ، وَلَغْوُ لَا حَاصِلٌ لَهُ .

فَإِذَا عَلِمْتَ ذَٰلِكَ فَاعْلَمْ أَنَّ الْعِلْمِ أَشْرَفُ الْجَوْهَرَيْنِ وَأَفْضَلُهُمَا ، وَلِذَٰلِكَ قَالَ النَّبِيُ ﷺ : « إِنَّ فَضْلَ الْعَالِم عَلَى الْعَالِدِ كَفَضْلِي عَلَى ( أَدْنَى رَجُلِ مِنْ) (١) أُمَّتِي (١). وَقَالَ ﷺ : «نَظْرَةُ إِلَى الْعَالِم أَحَبُ إِلَيَّ مِنْ عِبَادَةِ سَنَةٍ صِيَامِهَا وَقِيَامِهَا (٣٠٠). وَقَالَ ﷺ : « أَلاَ أَدُلُكُمْ عَلَى أَشْرَفِ أَهْلِ سَنَةٍ صِيَامِهَا وَقِيَامِهَا (٣٠٠). وَقَالَ ﷺ : « أَلاَ أَدُلُكُمْ عَلَى أَشْرَفِ أَهْلِ الْجَنَّةِ ؟ قَالُوا : بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ ، قَالَ : هُمْ عُلَماءُ أُمَّتِي (٣٠٠).

العلم شجرة والعبادة ثمرتها

فَبَانَ لَكَ أَنَّ الْعِلْمَ أَشْرَفُ جَوْهَراً مِنَ الْعِبَادَةِ ، وَلَٰكِنْ لَا بُدَّ لِلْعَبْدِ مِنَ الْعِبَادَةِ مَعَ الْعِلْم ، وَإِلَّا كَانَ عِلْمُه هَبَاءً مَنْشُوراً . فَإِنَّ الْعِلْمَ بِمَنْزِلَةِ السَّجَرَةِ ، وَالْعِبَادَةَ بِمَنْزِلَةِ ثَمَرَةٍ مِنْ ثَمَرَاتِها ؛ فالشرَفُ لِلشَّجَرَةِ إِذْ هِيَ الشَّجَرَةِ ، وَالْعِبَادَةَ بِمَنْزِلَةِ ثَمَرَةٍ مِنْ ثَمَرَاتِها ؛ فالشرَفُ لِلشَّجَرَةِ إِذْ هِيَ الْأَصْلُ (٢) ، وَلَكِنَّ الإِنْتِفَاعُ إِنَّما يَحْصُلُ بِثَمَرَتِها . فإذاً لاَ بدّ مِنَ العِبَادَةِ لِيسْلَمَ شَرَفُ الْعِلْم (٣) ، وَلاَ بُدَّ لِلْعَبْدِ أَنْ يَكُونَ لَهُ مِنْ كِلاَ الْأَمْرَيْنِ حَظَّ لِيسْلَمَ شَرَفُ الْعِلْم (الْمَا لَلْهُ : آطْلُبُوا هٰذَا الْعِلْمَ طَلَباً لاَ يَضُرُّ بِالْعِلْمِ (١٤) .

وَلَمَّا اسْتَقَرَّ أَنَّهُ لَا بُدَّ لِلْعَبْدِ مِنْهُمَا جَمِيعاً ، فَالْعِلْمُ أَوْلَى بِالتَّقْدِيمِ لَا اللهِ اللهِ وَلَهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ : « الْعِلْمُ إِمَامُ الْعَمَلِ مِلْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ : « الْعِلْمُ إِمَامُ الْعَمَلِ مَا اللهُ اللهُ عَمَلُ تَابِعُهُ » (٥) .

وَإِنَّمَا صَارَ الْعِلْمُ أَصْلاً مَتْبُوعاً ، يَلْزَمُكَ تَقْدِيمُهُ عَلَى الْعِبَادَةِ لِأَمْرَيْنِ : أَحَدُهُمَا : لِتَحْصُلَ لَكَ الْعِبَادَةُ وَتَسْلَمَ ، فَإِنَّكَ أُوَّلاً يَجِبُ عَلَيْكَ أَنْ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٤.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٥ .

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ٦.

<sup>(</sup>د) راجع تخريج الحديث رقم ٧.

تَعْرِفَ الْمَعْبُودَ ثُمَّ تَعْبُدَهُ ، وَكَيْفَ تَعْبُدُ مَنْ لَا تَعْرِفُهُ بِأَسْمَائِهِ وَصِفاتِ ذَاتِهِ ، وَمَا يَجِبُ لَهُ وَمَا يَسْتَحِيلُ فِي نَعْتِهِ(١) ، فَرُبَّمَا تَعْتَقِدُ فِيهِ وَفِي صِفَاتِـهِ شَيْئًا ، وَالْعِيَاذُ بِاللَّهِ تَعَالَى مِمَا يُخالِفُ الْحَقِّ ، فَتَكُونَ عَبَادَتُكَ هَبَاءً مَنْثُوراً .

وَقَدْ شَرَحْنَا مَا فِي ذٰلِكَ مِنَ الْخَطَرِ الْعَظِيمِ فِي بِيانِ مَعْنَى شُوءِ الْخَاتِمَةِ مِنْ كِتَابِ الْخَوفِ مِنْ جُمْلَةِ كُتُبِ « إِحْيَاءِ عُلُومِ الدِّينِ » .

ثُمَّ يَجِبُ أَنْ تَعَلَمَ مَا يَلْزَمُكَ فِعْلُهُ مِنَ الْوَاجِبَاتِ الشَّرْعِيَّةِ عَلَى مَا أُمِرْتَ بِهِ لِتَفْعَلَ ذٰلِكَ وَمَا يَلْزُمُكَ تَرْكُهُ مِنَ الْمَناهِي لِتَتْـرُكَ ذٰلِكَ ، وَإِلَّا فَكَيْفَ تَقُــومُ بِطَاعَاتٍ لَا تَعْرِفُ مَا هِيَ ، وَكَيْفَ هِيَ ، وَكَيْفَ يَجِبُ أَنْ تُفْعَلَ ، أَمْ كَيْفَ تَجْتَنِبُ مَعَاصِيَ لَا تَعْلَمُ أَنَّهَا مَعَاصِ ، حَتَّى لَا تُوقِعَ نَفْسَكَ فِيهَا ، فَالْعِبَادَاتُ الشُّرْعِيَّةُ ، كَالطُّهَارَةِ وَالصَّلاةِ وَالصُّوم وَغَيْرِهَا ، يَجِبُ أَنْ تَعْلَمَهَا بأَحْكَامِها وَشَرَائِطِهَا ، حَتَّى تُقِيمَهَا . فَرُبَّما أَنْتَ مُقِيمٌ عَلَى شَيْءٍ سِنِينَ وَأَرْمَاناً ، مِمَّا يُفْسِدُ عَلَيْكَ طَهَارَتَكَ وَصَلَوَاتِكَ أَو تُخْرِجُهُمَا عَنْ كَوْنِهِمَا وَاقِعَتَيْنَ عَلَى وِفَاقِ السُّنَةِ ، وَأَنْتَ لاَ تَشْعُر بِذَٰلِكَ ، وَرُبُّمَا يَعْتَرضُ لَكَ مُشْكِل ، وَلاَ تَجِدُ مَنْ تَسْأَلُهُ(٢) عَنْ ذٰلِكَ وَأَنْتَ مَا تَعَلَّمْتُهُ .

ثُمَّ مَدَارُ هٰذَا الشَّأْنِ أَيْضاً عَلَى الْعِبَادَاتِ الْبَاطِنَةِ الَّتِي هِيَ مَسَاعِي الْقَلْبِ ، يَجِبُ أَنْ تَعْلَمها مِنَ التَّوكُّلِ وَالتَّفْويض وَالرِّضَا وَالصَّبْرِ وَالتَّوْبَةِ وَالإِخْلَاصِ ، وَغَيْر ذٰلِكَ مِمَّا سَيَأْتِي ذِكْرُهُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعالَى .

وَيَجِبُ أَنْ تَعْلَمَ مَنَاهِيَهَا الَّتِي هِيَ أَضْدَادُ هٰذِهِ الْأُمُورِ: كَالسُّخْطِ وَالْأَمَـلِ وَالرِّيَـاءِ وَالْكِبْرِ ( وَالْعُجْبِ )(٣) لِتَجْتَنِبَ ذٰلِـكَ ، فَإِنَّ لَهَـذِهِ فَرَائِضُ نَـصَّ اللَّهُ تَعَالَى عَلَى الْأَمْرِ بِهَا ، وَالنَّهْيِ عَنْ أَضْدَادِهَا فِي كِتَابِهِ الْعَزِيزِ ، وَعَلَى لِسَانِ نَبِيِّهِ ﷺ كَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكُّلُوا إِنْ كُنْتُمْ / مُؤْمِنِينَ ﴾ [ المائدة : ٢٣ ] ﴿ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [٧/أ]

[البقرة: ١٧٢] ﴿ وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِاللّهِ ﴾ [النحل: ١٢٧] وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَتَبَتّلْ إِلَيْهِ تَبْيِيلًا ﴾ [المزّمل: ٨] أَيْ أَخْلِصْ إِلَيْهِ إِخْلَاصاً. وَنَحُو ذٰلِكَ مِنَ الآيَاتِ. كَمَا نَصَّ عَلَى الأَمْرِ بِالصّلاَةِ وَالصَّوْمِ ؛ فَمَا لَكَ أَقْبَلْتَ عَلَى الصّلاةِ والصَّوْمِ ، وَتَرَكْتَ هٰذِهِ الْفَرَائِضَ ، وَالأَمْرَ بِهَا مِنْ رَبَّ وَالحَدْ فِي كِتَابِ وَاحِدٍ ؟ . بَلْ غَفَلْتَ عَنْهَا وَلاَ تَعْرِفُ شَيْنًا مِنْها ، أَعْرَكُ فَتْوَى مَنْ أَصْبَحَ بِعَاجِل حَظِّهِ مَشْغُوفاً ، حَتَّى صَيَّرَ المَعْرُوفَ مُنْكَراً وَالمُنْكَر مَعْرُوفاً ، وَمَنْ أَهْمَلَ الْعُلُومِ الّتِي سَمَّاهَا اللّهُ تَعَالى فِي كِتَابِهِ نُوراً وَحِكْمَةً مَعْرُوفاً ، وَمَنْ أَهْمَلَ الْعُلُومِ الّتِي سَمَّاهَا اللّهُ تَعَالى فِي كِتَابِهِ نُوراً وَحِكْمَةً وَهُدًى ، وَأَقْبَلَ عَلَى مَا بِهِ يَكْتَسِبُ الْحَرَامَ وَيَكُونُ مَصِيدَةً لِلْخُطامِ ؟ أَمَا تَخَافُ أَيُّهَا المُسْتَرْشِكُ أَنْ تَكُونَ مُضَيِّعاً لِشَيْءٍ مِنْ هٰذِهِ الْوَجِبَاتِ بَلْ لَكُورَامَ وَيَكُونُ مَصِيدَةً لِلْخُطامِ ؟ أَمَا لَاللّهُ مَنْ فَيْهِ اللّهُ مَتَالِهِ عَلَى مَا بِهِ يَكْتَسِبُ الْحَرَامَ وَيَكُونُ مَصِيدَةً لِلْخُطامِ ؟ أَمَا لَمُعْرَفِهَا اللّهُ مَنْ فَيْهِ الْمُسْتَرْشِكُ أَلْهُمُ اللّهُ عَلَى مَعْصِيةٍ مِنْ هٰذِهِ الْمَعَاصِي التِي تَسْتَوْجِبُ بِهِ النَّارِ ، وَتَثُرُكُ مُبَاحاً مِنْ طَعامٍ أَوْ شَرَابٍ أَوْ نَوْمٍ ، تَبْتَغِي بِهِ (١) قُرْبَ أَلَى اللّهِ عَزَ وَجَلّ ، وَالمَعْلَ عَلَى مَعْصِيةً مَحْضَةً ، فَتَظُنّهُ نِيَة خَيْرٍ بِجَهْلِكَ بِالْفُرُقِ بَيْنَهُما وَتَقَارُبِهِما فِي وَالْمَعْرِ الْمَعْلِ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَزْ وَجَلّ ، وَالأَمْلُ مَعْصِيةً مَحْضَةً ، فَتَظُنّهُ نِيَةً خَيْرٍ بِجَهْلِكَ بِالْفُرُقِ بَيْنَهُما وَتَقَارُبِهِما فِي اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلْ وَاللّهُ عَلْ اللّهِ عَلْ وَالْمَلَ ، وَاللّهُ عَلَى اللّهِ عَلْقُ وَلَمْ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلْ وَالْمَ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْكُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَاللّهُ عَلَولُكُ اللّهُ اللّهُ عَلْهُ الللّهُ ع

وَكَذَٰلِكَ تَكُونُ فِي جَزَعٍ وَسُخْطٍ وَتَظُنُّهُ تَضَرُّعاً وَابْتِهَالًا إِلَى اللَّهِ تَعَالَى ، وَتَكُونُ فِي رِيَاءٍ مَحْض ، وَتَحْسِبُهُ حَمْداً لِلَّهِ تَعَالَى ، أَوْ دَعْوَةً لِلنَّاسِ إلى الخَيْرِ فَتَأْخُذُ تَعُدُّ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى المَعَاصِيَ بِالطَّاعَاتِ، وَتَحْسِبُ الثّوَابَ الْعَظِيمِ في مَواضِع الْعُقُوبَاتِ، فَتَكُونُ فِي عُرُورٍ عَظِيمٍ وَعَفْلَةٍ قَبِيحَةٍ ، وهٰذِهِ وَاللَّهِ مُصِيبَةٌ فَظِيعَةُ لِلْعَامِلِينَ مِنْ غَيْرَ عِلْمٍ .

ثُمَّ مَعَ ذَٰلِكَ كُلِّهِ إِنَّ لِلْأَعْمَالِ الطَّاهِرَةِ عَلَائِقَ مِنَ المَسَاعِي الْبَاطِنَةِ تُصْلِحُهَا وَتُفْسِدُهَا : كَالْإِخْلَاصِ وَالرِّيَاءِ وَالْعُجْبِ وَذِكْرِ المَنَّةِ وَغَيْرِهِ ، فَمَنْ لَمْ يَعْلَمْ هٰذِهِ المَسَاعِي الْبَاطِنَةَ ، وَوُجُوهَ (٣) تَأْثِيرِهَا فِي الْعِبَادَاتِ الظَّاهِرَةِ لَمْ يَعْلَمْ هٰذِهِ المَسَاعِي الْبَاطِنَةَ ، وَوُجُوهَ (٣) تَأْثِيرِهَا فِي الْعِبَادَاتِ الظَّاهِرَةِ

وَكَيْفِيَّةُ الإِحْتِرَاذِ مِنْهَا وَحِفْظَ الْعَمَلِ عَنْهَا ، / فَقَلَّمَا يَسْلَمُ لَهُ عَمَلُ الطَّاهِرِ الشَّقَاءِ أَيْضًا ، فَتَفُوتُهُ طَاعَاتُ الظَّاهِرِ وَالْبَاطِنِ فَلاَ يَبْقَى فِي يَدِهِ غَيْرِ الشَّقَاءِ وَالْكَدِ (۱) ؛ وَهٰذَا هُو الْخُسَرانُ المُبِينُ . وَلِهٰذَا قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَيْرٍ عِلْم يُفْسِدُ أَكْثَرَ مِنْ صَلاَةٍ عَلَى جَهْلٍ ، فَإِنَّ الْعَامِلَ بِغَيْرِ عِلْم يُفْسِدُ أَكْثَرَ مِنَّ صَلاَةٍ عَلَى جَهْلٍ ، فَإِنَّ الْعَامِلَ بِغَيْرِ عِلْم يُفْسِدُ أَكْثَرَ مِمَّا يُصْلِحُ » (أ) . وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ يَنِي الْعِلْم « إِنَّهُ يُلْهَمُهُ السَّعَدَاءَ ، وَيُعْرَمُهُ الأَشْقِياءُ » (ب) فَالمَعْنَى ، وَالْعِلْمُ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى ، أَنَّ إِحْدَى شِقْوَتَيْهِ وَيُحْرَمُهُ الأَشْقِياءُ » (ب) فَالمَعْنَى ، وَالْعِلْمُ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى ، أَنَّ إِحْدَى شِقْوَتَيْهِ أَنْ لاَ يَتَعَلَّمَ الْعِلْم ، ثُمَّ يَشْقَى وَيَتْعَبُ فِي الْعِبَادَةِ عَلَى خَبْطٍ ؛ فَمَا يَكُونُ لَهُ أَنْ لاَ يَتَعَلَّمَ الْعِلْم خَا اللَّهِ مِنْ عِلْم لاَ يَنْفَعْ وَعَمَل لا يُرْفع (١) ، وَلِهٰذَا مِنْ عِلْم بَنْ عِلْم اللهَ عَنْهُمْ ، بِالْعِلْم خَاصَةً عَنْ الْعَالَةِ الْعَلَمَ عَنَايَةُ الْعُلْمَاءِ الزُّهُ اللهِ مِنْ عِلْم الْعَبُودِيَّة ، وَمِلاَكُ الْعِبَادَةِ وَالْخِدْمَةِ لِلّهِ مِنْ عِلْم الْعَبُودِيَّة ، وَمِلاكَ الْعِبَادَةِ وَالْخِدْمَةِ لِلّهِ وَالتَوْفِقِ . وَلَا الْعَبَادَةِ وَالْخِدْمَةِ لِلّهِ وَالتَوْفِقِ . وَلَا الْعَلَم الْعَلَمُ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلَم وَلَا الْعَلَم الْعَلَم الْعَلْم وَلَا الْعَلَم وَلَا الْعَلَم وَالْمُ الْعَلْمِ الْعَلْمَ الْعَلْمُ الْعَلْمَ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمَ الْعَلْمِ الْعَلْمُ وَلَا الْعَلَم الْعَلْمُ الْمَا الْعَلْمِ الْمُ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْعَلَى الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمَ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمِ الْمَالِمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمِ الْمَالِمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْمُعَلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُعْلِمُ

فَإِذَا تَبَيَّنَ لَكَ بِهٰذِهِ الْجُمْلَةِ أَنِ الطَّاعَةَ لَا تَحْصُلُ لِلْعَبْدِ ، وَلَا تَسْلَمَ لَهُ إِلَّ بِالْعِلْمِ ، فَيَلْزَمُ إِذاً تَقْدِيمُهُ فِي شَأْنِ الْعِبَادَةِ .

الْخَصْلَةُ النَّانِيَةُ الَّتِي تُوجِبُ تَقْدِيمَ الْعِلْمِ ۞ : إِنَّ الْعِلْمَ النَّافِعَ يُثْمِرُ خَشْيَةَ اللَّهِ تَعَالَى وَمَهَابَتَهُ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [ فاطر : ٢٨ ] وَذٰلِكَ أَنَّ مَنْ لَمْ يَعْرِفْهُ حَقَّ مَعْرِفَتِهِ لَمْ يَهَبْهُ حَقَّ مَهَابَتِهِ ، وَلَمْ يُعَرِفْهُ وَيُعَظِّمهُ مَهَابَتِهِ ، وَلَمْ يُعَظِّمهُ وَحُرْمَتِهِ ، ( فَبِالْعِلْمِ يَعْرِفُهُ وَيُعَظِّمهُ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٨ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٩ .

 <sup>(</sup>ج) ذكسر المؤلف فيما سبق أنبه يلزم تقديم العلم على العبادة لأمرين : أحدهما :
 لتحصل لك العبادة وتسلم ، والأمر الثاني هو هذه الخصلة الثانية .

وَيَهَابُهُ ﴾(١) ، فَصَارَ الْعِلْمُ يُثْمِرُ الطَّاعَةَ كُلَّهَا وَيَحْجُزُ عَنِ المَعْصِيَةِ كُلِّهَا بِتَوْفِيقِ اللَّهِ تعالى .

وَلَيْسَ وَرَاءَ هٰ ذَيْنِ مَقْصِدٌ لِلْعَبْدِ فِي عِبَادَةِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، فَعَلَيْكَ بِالْعِلْمِ ، أَرْشَدَكَ اللَّهُ ، يَا سَالِكَ طَرِيقَ الآخِرَةِ ، أُوَّلَ كُلِّ شَيْءٍ ، وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقَ بِفَضْلِهِ .

وَلَعَلَّكَ أَنْ تَقُولَ: قَدْ وَرَدَ فِي الْخَبَرِ عَنْ صَاحِبِ الشَّرْعِ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسِلاَمُهُ أَنَّهُ قَالَ: « طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِم » (أ) . فَمَا الْعِلْمُ الَّذِي طَلَبُهُ فَرْضٌ لاَزِمٌ ، وَمَا الْحَدُّ الَّذِي لاَ بُدَّ لِلْعَبْدِ مِنْ تَحْصِيلِهِ فِي الْعِبَادَةِ ؟ .

[٨/أ] العلوم المقروضة

علم التوحيد

فَاعْلَمْ أَنَّ الْعُلُومَ الَّتِي طَلَبُهَا / فَرْضُ فِي الْجُمَلَةِ ثَلَاثَةٌ : عِلْمُ التَّوْحِيدِ ، وَعِلْمُ السِّرِ ، أَعْنِي مَا يَتَعَلَّقُ بِالْقَلْبِ وَمَساعِيهِ ، وَعِلْمُ الشَّرِيعَةِ . [1] • وَأَمّا حَدُّ مَا يَجِبُ مِنْ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا ، فَالَّذِي يَتَعَيَّنُ فَرْضُهُ مِنْ عِلْمِ التَّوْحِيدِ ، مِقْدَارُ مَا تَعْرفُ بِهِ أُصُولَ الدِّينِ ، وَهُو (أَن تَعْلَم) (٢) أَنَّ لَكَ عِلْمِ التَّوْحِيدِ ، مِقْدَارُ مَا تَعْرفُ بِهِ أُصُولَ الدِّينِ ، وَهُو (أَن تَعْلَم) (٢) أَنَّ لَكَ إِلٰها عَالِما قَادِراً حَيًّا مُرِيداً مُتَكَلِّماً سَمِيعاً بَصِيراً وَاحِداً لاَ شَرِيكَ لَهُ ، مُتَصِفاً بِصِفَاتِ الْكَمالِ ، مُنزَها عَن دَلاَلاتِ الْحُدُوثِ (٣) مُنْفَرِداً بِالْقِدَمِ عَنْ كُلِّ بِصِفَاتِ الْكَمالِ ، مُنزَها عَن دَلاَلاتِ الْحُدُوثِ (٣) مُنْفَرِداً بِالْقِدَمِ عَنْ كُلِّ مِعْدَثِ ؛ وَأَنَّ مُحَمَّداً ﷺ عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ، الصَّادِقُ فِيمَا جَاءَ بِهِ عَنِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، وَفِيمَا وَرَدَ عَلَى لِسانِهِ مِنْ أُمُورِ الاَحِرَةِ . ثُمَّ مَسائِلُ فِي شَعَائِرِ السَّبَّةِ تَجِبُ مَعْرِفَتُهَا ؛ وَإِيَّاكَ أَنْ تَبْتَلِعَ فِي دِينِ اللَّهِ تَعَالَى ، مَا لَمْ يَأْتِ بِهِ السَّاتِ وَلَا أَنْ تَبْتَلِعَ فِي دِينِ اللَّهِ تَعَالَى ، مَا لَمْ يَأْتِ بِهِ كَالًى وَتَكُونَ مَعَ اللَّهِ شُبْحَانَهُ عَلَى أَعْظَم خَطْرٍ .

وَجَمِيعُ أَدِلَّةِ التَّوْحِيدِ مَوْجُودٌ أَصْلُهَا فِي كِتابِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَقَدْ ذَكَرَهَا شُيُوخُنَا رَحِمَهُم اللَّهُ فِي كُتُبِهِمُ الَّتِي صَنَّفُوها في أُصُولِ الدِّيَانَاتِ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ١٠ .

وَعَلَى الْجُمْلَةِ كُلُّ مَا لاَ تَأْمَنُ الهَلاَكَ مَع جَهْلِهِ فَطَلَبُ عِلْمِهِ فَرْضٌ لاَ يَسُوغُ لَكَ تَرْكهُ ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ ، وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ .

[7] ﴿ وَأَمَّا الَّذِي يَتَعَيَّنُ فَرْضُهُ مِنْ عِلْمِ السِّرِّ فَمَعْرِفَةُ مَوَاجِبِهِ وَمَنَاهِيهِ ، علم السر حَتَّى يَحْصُلَ لَكَ تَعْظِيمُ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَالإِخْلَاصُ (لَـهُ)(١) وَالنَّيَّةُ وَسَـلَامَةُ الْعَمَل ، وَعَامَةِ ذٰلِكَ يَأْتِي فِي أَتْنَاءِ كِتَابِنَا هٰذَا إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى .

[٣] • وَأَمَّا (مَا يَتَعَيَّنُ) (٢) مِنْ عِلْمِ الشَّسِرِيعَةِ . فَكُلُّ مَا تَعَيَّنُ عَلَيْكَ علم الشريعة فَرْضُ فِعْلِهِ ، وَجَبَ عَلَيْكَ مَعْرِفَتُهُ لِتُؤَدِّيَهُ ، كَالطَّهَارَةِ وَالصَّلَاةِ وَالصَّيَامِ ؛ أَمَّا الْحَجُّ وَالْجِهادُ، وَالـزَّكَاةُ إِنْ تَعَيَّنَ عَلَيْكَ ، وَجَبَ عَلَيْكَ عِلْمُها لِتُؤَدِّيَهَا وَإِلَّا فَلَا . فَهَذَا حَدُّ مَا يَلْزُمُ الْعَبْدَ تَحْصِيلُهُ مِنَ الْعِلْمِ لَا مَحَالَةَ ، وَيَتَعَيَّنُ فَرْضُهُ بِحَيْثُ لَا بُدًّ لَهُ مِنْ ذَلِكَ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَهَلْ يَفْتَرِضُ عَلَيَّ أَنْ أَتَعَلَّمَ مِنْ عِلْمِ التَّوْحِيدِ مَا أَنْقُضُ بِهِ مَا يَتَعَيَّن جَمِيعَ مِلَلِ الْكُفْرِ وَأَلْزِمُهُمْ حُجَّةَ الْإِسْلَامِ ، وَأَنْقُضُ ( بِهِ )(٣) جَمِيعَ الْبِدَعِ هذه العلوم وَأَلْزِمُهُمْ حُجَّةَ السُّنَّةِ ؟ .

> فَاعْلَمْ أَنَّ هٰذَا فَرْضٌ عَلَى الْكِفَايَةِ ، وَإِنَّمَا يَتَعَيَّنُ عَلَيْكَ مَا تُصَحِّحُ بِهِ آعْتِقادَكَ / فِي أُصُول ِ الدِّينِ لاَ غَيْرُ .

وَكَذَٰلِكَ لاَ يَتَعَيَّنُ عَلَيْكَ مَعْرِفَةُ فُرُوعِ عِلْمِ التَّوْحِيدِ وَدَقَائِقِه، وَالإِتْيَانُ عَلَى جَمِيعِ مَسَائِلِهِ ، نَعَمْ إِنْ وَرَدَتْ عَلَيْكَ شُبْهَةٌ فِي أُصُولِ الدِّينِ ، تَخَافُ أَنْ تَقْدَحَ فِي آعْتِقادِكَ ، فَيَتَعِيَّنُ عَلَيْكَ حَلُّ تِلْكَ الشَّبْهَةِ بِمَا أَمْكَنَ مِنَ الْكَلامِ الْمُقْنِعِ . وَإِيَّاكَ وَالمُمَارَاةَ وَالمُجَادَلَةَ ، فَإِنَّهَا دَاءُ مَحْضٌ لا دَوَاءَ لَهُ ، فَآحْتَرِزُ المُفَيْعِ . وَإِيَّاكَ وَالمُمَارَاةَ وَالمُجَادَلَة ، فَإِنَّهَا دَاءُ مَحْضُ لا دَوَاءَ لَهُ ، فَآحْتَرِزُ مِنْ أَنْ عَنْ أَنْ يَتَغَمَّدَهُ اللَّهُ تَعَالَى بِرَحْمَتِهِ وَفَضْلِهِ وَلَطْفه.

(۸ /ب]

ثُمَّ آعْلَمْ أَنَّهُ إِذَا كَانَ فِي كُلِّ قُطْرِ دَاعٍ مِنْ دُعَاةِ أَهْلِ السُّنَةِ يَحُلُّ الشُّبَهَ ، وَيُصَفِّي قُلُوبَ أَهْلِ الشُّبَهَ ، وَيُصَفِّي قُلُوبَ أَهْلِ الشُّبَهَ ، وَيُرُدُّ عَلَى أَهْلِ الْبِدَع ، وَيَشْتَغِلُّ بِهِذَا الْعِلْمِ ، وَيُصَفِّي قُلُوبَ أَهْلِ الشَّبَهَ ، وَيُصَفِّي قُلُوبَ أَهْلِ الْضَقِّ عَنْ وساوس المُبْتَدِعَةِ ، فَقَدْ سَقَطَ الْفَرْضُ عَمَّنْ سِوَاهُ .

وَكَذَٰلِكَ لَا يَلْزَمُكَ ( مِنْ )<sup>(١)</sup> مَعْرِفَةِ دَقَائِقِ عِلْمِ السَّرِّ ، وَجَمِيعِ شَرْحِ عَجَائِبِ الْقَلْبِ ، إِلَّا مَا يُفْسِدُ عَلَيْكَ عِبَادَتَكَ ؛ فَتَجِبُ مَعْرِفَتُهُ لِتَجْتَنِبَهُ .

وَمَا يَلْزَمُكَ فِعْلُهُ ، كَالإِخْلَاصِ وَالْحَمْدِ وَالشَّكْرِ وَالتَّـوَكُلِ وَنَحْـوِ ذَٰلِكَ ، فَيَلْزَمُكَ مَعْرِفَتُهُ لِتُؤَدِّيَهُ ، وَأَمَّا مَا سِوَاهُ فَلَا .

وَكَذَٰلِكَ لَا يَلْزَمُكَ مَعْرِفَةُ سَائِرِ أَبْوَابِ الْفِقْهِ ، مِنَ الْبُيُوعِ وَالْإِجَـارَاتِ وَالنَّكَاحِ وَالطَّلَاقِ وَالجِنَايَاتِ، وَإِنَّمَا كُلُّ ذَٰلِكَ فَرْضٌ عَلَى الْكِفَايَةِ.

فَإِنْ قُلْتَ : هٰذَا الْقَدْرُ مِنَ عِلْمِ التَّوْحِيدِ ، هَلْ يَحْصُلُ بِنَظَرِ الإِنْسَانِ مِنْ غَيْرِ مُعَلِّم ِ ؟ .

فَاعْلَمْ أَنَّ الْأَسْتَاذَ فَاتِحٌ وَمُسَهِّلٌ ، وَالتَّحْصِيلُ مَعَهُ أَسْهَلُ وَأَرْوَحُ ، وَاللَّهُ تَعالى بِفَضْلِهِ يَمُنُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ، فَيَكُونُ هُـوَ مُعَلِّمَهُمْ شُبْحَانهُ وَتَعَالى .

ثُمَّ آعْلَمْ أَنَّ هٰذِهِ الْعَقَبَةَ الَّتِي هِيَ عَقَبَةُ الْعِلْمِ ، عَقَبَةٌ كَوُّودٌ ، وَلٰكِنْ بِهَا يُنَالُ المَطْلُوبُ وَالْمَقَصُّودُ (٢) ، وَنَفْعُها كَثِيرٌ ، وَقَطْعُهَا شَدِيدٌ ، وَخَطَرُهَا عَظِيمٌ ؛ كَمْ مَنْ عَدَلَ عَنْهَا فَضَلَ ، وَكَمْ مَنْ سَلَكَهَا فَزَلَ ، وَكَمْ مِن تَائِهٍ فِيهَا مُتَحَيِّرٌ ، وَكَمْ مِنْ حائِرٍ مُنْقَطِع ، وَكَمْ مِنْ سَالِكٍ قَطَعَهَا فِي مَدَّةٍ يَسِيرَةٍ ، وَآخَرُ مُتَوَيِّرٌ ، وَكَمْ مِنْ سَالِكٍ قَطَعَهَا فِي مَدَّةٍ يَسِيرَةٍ ، وَآخَرُ مُتَوَدِّدُ فِيها سَبْعِينَ سَنَةً ، والأَهْرُ كُلُّهُ بِيدِ اللَّهِ .

[1/٩] أمَّا نَفْعُهُ فَعَلَى / مَا ذَكَرْنَا مِنْ شِدَةِ الْحَاجَةِ لِلْعَبْدِ إِلَيْهِ ، وَبِنَاءِ أَمْر الْعِبَادَةِ كُلِّهِ عَلَيْهِ ، لاَ سِيَّمَا عِلْمُ التَّوْحِيدِ وَعِلْمُ السِّرِّ.

العلم النافع

فَلَقَدْ رُوِيَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى أُوْحَى إِلَى دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَقَالَ: يَا دَاوُدُ تَعَلَّمِ الْعِلْمُ النَّافِعُ ؟ قَالَ: أَنْ تَعْرِفَ جَلَّالِي تَعَلَّم النَّافِعُ ؟ قَالَ: أَنْ تَعْرِفَ جَلَّالِي وَعَظَمَتِي وَكِبْرِيَائِي وَكَمَالَ قُدْرَتِي عَلَى كُلِّ شَيْءٍ ، فَإِنَّ هٰذَا هـو الَّــذِي يُقَرِّبُكَ إِلَيَّ .

الغاية من طلب العلم وَعَنْ عَلِي كَرَّمَ اللَّهُ وَجْهَهُ أَنَّهُ قَالَ : مَا يَسُرُّنِي أَنْ لَوْ مِتُ طِفْلاً وَأُدْخِلْتُ الْجَنَّةَ وَلَمْ أَكْبَرْ فَأَعْرِفَ رَبِّي ، فَإِنَّ أَعْلَمَ النَّاسِ بِاللَّهِ أَشَدُهُمْ له خَشْيَةً ، وَأَكْثَرُهُمْ عِبادَةً ، وَأَحْسَنُهُمْ فِي اللَّهِ نَصِيحَةً .

وَأَمَّا شِدَّتَهَا (أ) ، فَابْدُلْ نَفْسِكَ في الْإِخْلاصِ فِي طَلَبِ الْعِلْمِ ، وَلْيُكُنِ الطَّلَبُ طَلَبَ دِرَايَةٍ لاَ طَلَبَ رِوَايَةٍ . وَاعْلَمْ أَنَّ الخَطْرَ عَظِيمٌ في طَلَبَ الْعِلْمِ ، فَمَنْ طَلَبَهُ لِيَصْرِفَ بِهِ وُجُوهَ النَّاسِ إِلَيْهِ ، وَيُجَالِسَ بِهِ الْأَمَرَاءَ ، الْعِلْمِ ، فَمَنْ طَلَبَهُ لِيَصْرِفَ بِهِ الْحُطَامَ فَتِجَارَتُهُ بَائِرةٌ وَصَفْقَتُهُ خَاسِرَةً . وَيُبَاهِيَ بِهِ النَّظَرَاءَ ، أو يَتَصَيَّد بِهِ الْحُطَامَ فَتِجَارَتُهُ بَائِرةٌ وَصَفْقَتُهُ خَاسِرَةً . (قَالَ رَسُولُ اللَّهِ مَنْ عَلَبَ الْعِلْمَ الْعِلْمَ لِيُفَاخِرَ بِهِ الْعُلَمَاءَ ، أَوْ لِيُمَادِيَ بِهِ السُّفَهَاءَ ، أَوْ لِيَصْرِفَ بِهِ وُجُوهَ النَّاسِ إِلَيْهِ ، أَدْخَلَهُ اللَّهُ النَّارَ » (١٠) (١) .

قَالَ أَبُو يَنِيدَ الْبَسْطامِي رَحِمَهُ اللَّهِ : عَمِلْتُ فِي المُجَاهَدَةِ ثَـلَاثِينَ سَنَةً ، فَمَا وَجَدْتُ شَيْئاً أَشَدً عَلَىً مِنَ الْعِلْمِ وَخَطَرِهِ .

وَإِيَّاكَ أَنْ يُزَيِّنَ لَكَ الشَّيْطَانُ فَيَقُولَ لَكَ : إِذَا كَانَ قَدْ وَرَدَ هَذَا الْخَطَرُ الْعَظِيمُ فِي الْعِلْمِ فَتَرْكُهُ أُوْلَى ، فَلاَ تَظُنَّنَ ذَلِكَ . فَلَقَدْ رُوِيَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ قَال : « أُطْلِعْتُ لَيْلَةَ الْمِعْرَاجِ عَلَى النَّارِ ، فَرَأَيْتُ أَكْثَرَ أَهْلِهَا اللَّهِ عَنَ الْعَلْمِ » ﴿ وَاللّهُ مِنَ الْمَالِ ؟ قَالَ لاَ: مِنَ الْعِلْمِ » ﴿ وَمَنْ لاَ اللّهِ مِنَ الْمَالِ ؟ قَالَ لاَ: مِنَ الْعِلْمِ » ﴿ وَمَنْ لاَ

<sup>(</sup>أ) شدَّتها: تعود إلى شدَّة الحاجة إلى العلم.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ١١ .

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ١٢ .

يَتَعَلَّمُ الْعِلْمَ لَا تَتَأَتَّى لَهُ أَحْكَامُ الْعِبَادَة وَالْقِيامُ بِحُقُوقِها . وَلَوْ أَنَّ رَجُلاً عَبَدَ اللَّهَ عِبادَةَ مَلاَئِكَةِ السَّمَاءِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ، كَانَ مِنَ الخَاسِرينَ . فَشَمَّرْ فِي طَلَبِ اللَّهَ عِبادَةَ مَلاَئِكَةِ السَّمَاءِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ، كَانَ مِنَ الخَاسِرينَ . فَشَمَّرْ فِي طَلَبِ الْعِلْمِ بِالْبَحْثِ وَالتَّلْقِينِ وَالتَّدْرِيسِ ، وَآجْتَنِبِ الْكَسَلَ وَالمَلاَلَ ، وَإِلَّا فَأَنْتَ الْعِلْمِ الضَّلال ، وَالْعِيَادُ بِاللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ .

أصول العقيدة

[٩/ب]

ثُمَّ جُمْلَةُ الأَمْرِ أَنَّكَ إِذَا نَظَرْتَ فِي دَلَائِلِ صُنْعِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَأَمْعَنْتَ النَّظَرَ ، عَلِمْتَ أَنَّ لها إِلها قَادِراً عَالِماً حَيّاً مُرِيداً سَمِيعاً بَصِيراً مُتَكَلِّماً ، مُنَزَّها عَنْ حُدُوثِ الْكَلَامِ / وَالْعِلْمِ وَالْإِرَادَةِ ، مُقَدَّساً عَنْ كُلِّ نَقْص وَآفَةٍ ، مُنَزَّها عَنْ حُدُوثِ الْكَلَامِ / وَالْعِلْمِ وَالْإِرَادَةِ ، مُقَدَّساً عَنْ كُلِّ نَقْص وَآفَةٍ ، لَا يُوصَفُ بِصِفَاتِ المُحْدُودِينَ ، وَلَا يَجُوزُ عَلَيْهِ مَا يَجُوزُ عَلَى الْمَحْدُودِينَ (أَ) لَا يُوصَفُ بِصِفَاتِ المُحْدُودِينَ ، وَلَا يَجُوزُ عَلَيْهِ مَا يَجُوزُ عَلَى الْمَحْدُودِينَ (أَ) وَلَا يُشْبِهُ شَيْءً ، وَلَا تَتَضَمَّنُهُ الْأَمَاكِنُ وَالجِهَاتُ ، وَلَا تَتَضَمَّنُهُ الْأَمَاكِنُ وَالْجِهَاتُ ، وَلَا تَتَضَمَّنُهُ الْخُوادِثُ وَالْجِهَاتُ ، وَلَا تَتَضَمَّنُهُ الْخُوادِثُ وَالْإِفَاتُ .

وَنَظُرْتُ فِي مُعْجِزَاتِ الرَّسُولِ ﷺ، وَأَعْلاَم نُبُوتِه ، فَعلِمْتُ أَنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَأَمِينُهُ عَلَى وَحْيِه ، وَمَا كَانَ السَّلَفُ يَعْتَقِدُونَهُ ، مِنْ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يُرَى فِي الآخِرَةِ لأَنّهُ مَوْجُودُ وَلَيْسَ فِي جِهَةٍ مَحْدُودَةٍ وَهُو غَيْرُ مَحْدُود ، وَلاَ يَعْالَى يُرَى فِي الآخِرَةِ لأَنّهُ مَوْجُودُ وَلَيْسَ فِي جِهَةٍ مَحْدُودَةٍ وَهُو غَيْرُ مَحْدُود ، وَلاَ الْقُرْآنَ كَلاَمُ اللَّهِ تَعَالَى ، غَيْرُ مَحْدُوقٍ ، وَلَيْسَ بِحُرُوفٍ مُقطَّعَةٍ ، وَلاَ أَنْهُ الْمُحْدُوفِ مُقطَّعة ، وَلاَ الْقُرْآنَ كَلاَمُ اللَّهِ تَعَالَى ، فَكَانَ مِنْ جُمْلَةِ الْمَحْدُوفِ مُقطَّعة ، وَلاَ يَكُونُ فِي المُلْكِ وَالمَلكُوتِ فَلْتَةُ خَاطِرٍ ، وَلاَ لَفْتَةُ نَاظٍ ، إلاَّ بِقَضَاءِ اللَّهِ يَكُونُ فِي المُلْكِ وَالمَلكُوتِ فَلْتَةُ خَاطِرٍ ، وَلاَ لَفْتَةُ نَاظٍ ، إلاَّ بِقَضَاءِ اللَّهِ يَكُونُ فِي المُلْكِ وَالمَلكُوتِ فَلْتَةُ خَاطِرٍ ، وَلاَ لَفْتَةُ نَاظٍ ، إلاَّ بِقَضَاءِ اللَّهِ يَكُونُ فِي المُلْكِ وَالمَلكُوتِ فَلْتَةُ خَاطِرٍ ، وَلاَ لَفْتَةُ نَاظٍ ، وَالنَّهُ وَالضَّرَء اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى وَقَدَرِهِ ، وَإِرَادَتِهِ وَمَشِيئَتِهِ ، فَمِنْهُ الْخَيْرُ وَالشَّرُ ، وَالنَّفُعُ وَالضَّرُ ، وَالشَّوْ ، وَأَنَّهُ لاَ وَاجِبَ عَلَى اللَّهِ عَلَى لِسَانِ صَاحِبِ الشَّرَع ، وَالْمُودِ الآخِرَةِ ، كَالْحَشْرِ وَالنَّشُور ، وَالنَّشُو ، وَعَذَابِ الشَّرَع ، وَمَا وَرَدَ عَلَى لِسَانِ صَاحِبِ الشَّرْع ، وَمَا وَرَدَ عَلَى لِسَانِ صَاحِبِ الشَّرْع ، وَمَا وَرَدَ عَلَى لِسَانِ صَاحِبِ الشَّرْع ، وَمَا وَرَدَ عَلَى لِسَانِ صَاحِبِ الشَّوْء ، وَمَا وَرَدَ عَلَى لِسَانِ صَاحِبِ الشَّوْء ، وَمَا وَرَدَ عَلَى لِسَانِ صَاحِب الشَّرْقِ ، وَعَذَاب اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَامُهُ مِنْ أَمُودِ الآخِرَةِ ، كَالْحَشْرِ والشَفَاعَة ) (١٠ ، فَهٰذِهِ وَلَاللَّهُ مَالِهُ مِنْ أَمُودِ الآخِرَة وَلَقَ وَالْمَالِ ( والشَفَاعَة ) (١٠ ) ، فَهٰذِهِ وَلَمُ عَلَيْهِ وَلَو الْمَعْدِ وَلَالْمُ الْمَلْوِ ( والشَفَاعَة ) (١٠ ) ، فَهٰذِهِ وَلَالْمَالَا اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِهُ وَلَالْمُ الْمَالِهُ وَلَالْمَالَة وَلَا اللَّهُ الْمَالِهُ الْمَالِ الْمُعْمِلُوهِ الْمَالِقُودِ الْمَالِهُ وَلَا اللْمَالِهِ ( وال

<sup>(</sup>أ) أي : المخلوقين كما في النسخ الأخرى .

أَصُولُ دَرَجَ السَّلَفُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ عَلَى اعْتِقَادِهَا وَالتَّمَسُّكِ بِها ، وَوَقَعَ عَلَيْهَا الْإِجْمَاعُ قَبْلَ تَنَوُّعِ الْبِدَعِ وَظُهُورِ الْأَهْواءِ ، نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الإِبْتِدَاعِ فِي الدِّينِ وَآتِّبَاعِ الْهَوَى بِغَيْرِ دَلِيلٍ .

ثُمَّ نَظَرْتُ فِي أَعْمَالِ الْقَلْبِ وَالمَوَاجِبِ الْبَاطِنَةِ ، وَالمَنَاهِي الَّتِي تَأْتِي في هٰذَا الْكِتَابِ ، لِيَحْصُلَ لَكَ عِلْمُهُ ، ثُمَّ تَعْرفُ جُمَلةً مَا تَحْتَاجُ إِلَى أَسْتِعْمَالِهِ ، كَالطُّهَارَةِ وَالصَّلاّةِ وَالصَّوْمِ وَنحوه ؛ فإذًا فَعَلْتَ ، فَقَدْ أُدَّيْتَ فَرْضَ اللَّهِ عَلَيْكَ الَّذِي تَعَبُّدُكَ به فِي بَابِ الْعِلْم ، وَلَقَدْ صِرْتَ مِنْ عُلْمَاءِ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ ﷺ ، الرَّاسِخِينَ في الْعِلْمِ ، إِنْ عَمِلْتَ بِعِلْمِكَ ، وَأَقْبَلْتَ عَلَى عِمَارَةِ مَعادِكَ ، وَكُنْتَ عَبْداً عَالِماً عَامِلاً لِلَّهِ تَعالَى عَلَى بَصِيرَةٍ غَيْرَ جَاهِل ، وَلَا مُقَلِّدٍ وَلَا غَـافِل ، وَلَـكَ الشَّـرَفُ الْعَـظِيمُ ، وَلِعِلْمِـكَ القِيمَـةُ الْكَثِيـرَةُ وَالثَّوَابُ الْجَزِيلُ ، وَكُنْتَ قَدْ قَـطَعْتَ / هٰذِهِ الْعَقَبِةَ ، وَخَلَّفْتَهَا وَرَاءَكَ ، [١٠/أ] وَقَضَيْتَ حَقَّهَا بِإِذْنِ اللَّهِ تَعالَى ، وَاللَّهُ سُبْحَانَـهُ المَسْتُولُ أَنْ يُمِـدَّكَ وَإِيَّانَـا بِحُسْنِ تَوْفِيقِهِ وَتَيْسِيرهِ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ، وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إلَّا باللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .

| · |  |  |  |  |
|---|--|--|--|--|
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |

## الْعَقَبَةُ الثَّانِيَةُ وَهِيَ عَقَبَةُ التَّوْبَةِ

ثُمَّ عَلَيْكَ يَا طَالِبَ الْعِبَادَةِ ـ وَقُقَـكَ اللَّهُ لطاعتـه ـ بِالتَّـوْبَةِ ، وَذٰلِكَ وجوب التوبة لِأَمْرَيْنِ :

أَحَدُهُمَا : لِيَحْصُلَ لَكَ تَوْفِيقُ الطَّاعَةِ ، فإنَّ شُؤمَ الذُّنُوبِ يُورِثُ الْجِرْمَانَ ، وَيُعْقِبُ الْخِذْلاَنَ ، وَإِنَّ قَيْدَ الذُّنُوبِ يَمْنَعُ مِن المشي إلى طَاعَةِ اللَّهِ عز وَجَلّ ، وَالمُسَارَعةِ إلى خِدْمَتِهِ وإِنَّ ثِقَلَ الذُّنُوبِ يَمْنَعُ مِن الْخِفَّةِ لِلْمَخْسِرَاتِ ، وَالنَّشَاطِ إلى الطَّاعَاتِ ، وَإِنَّ الْإصْرَارَ عَلَى الذُّنُوبِ ، يُسَوِّدُ للْخَيْرَاتِ ، وَالنَّشَاطِ إلى الطَّاعَاتِ ، وَإِنَّ الْإصْرَارَ عَلَى الذُّنُوبِ ، يُسَوِّدُ الْقُلُوبَ ، فَتَجِدُها في ظُلْمَةٍ وَقَسَاوَةٍ وَلاَ خُلُوصَ فِيها وَلاَ صَفاوَة ، وَلا لَذَة لطَاعةٍ وَلاَ حَلاوَة ، وَإِنْ لَمْ يَرْحَمِ اللَّهُ عز وجل فَسَتَجُرُّ صَاحِبَهَا إلَى الْكُفْرِ وَالشَّقَاوَةِ .

فَيَا عَجَباً ، كَيْفَ يُسوقَّقُ لِلطَّاعَةِ مَنْ هُسوَ فِي شُؤْمِ (معصية )(١) وَقَسَاوةٍ ؟ وَكَيْفَ يُدْعَى إلى الْخِدْمَةِ مَنْ هُوَ مُصرًّ عَلَى الْمَعْصِيةِ وَالْجَفْوةِ ؟ وَكَيْفَ يُقَرَّبَ لِلمُنَاجَاةِ مَنْ هُوَ مُتَلَطِّحٌ بِالْأَقْذَارِ وَالنَّجَاسَاتِ ؟ فَفِي الْخَبَرِ عَنِ وَكَيْفَ يُقَرَّبَ لِلمُنَاجَاةِ مَنْ هُوَ مُتَلَطِّحٌ بِالْأَقْذَارِ وَالنَّجَاسَاتِ ؟ فَفِي الْخَبَرِ عَنِ الصَّادِقِ المُصَدَّقِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، أَنَّهُ قالَ (٢): « إِذَا كَذَبَ الْعَبْدُ تَنَحَى عَنْهُ الصَّادِقِ المُصَدَّقِ رَسُولِ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ المَلكانِ مِنْ نَتْنِ مَا يَحْرُجُ مِنْ فِيهِ » (أَ فَكَيْفَ يَصْلُحُ هٰذَا اللِّسَانُ لِذِكْرِ اللَّهِ عَزَ المَلكانِ مِنْ نَتْنِ مَا يَحْرُجُ مِنْ فِيهِ » (أَ فَكَيْفَ يَصْلُحُ هٰذَا اللِّسَانُ لِذِكْرِ اللَّهِ عَزَ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ١٣ .

فَلاَ جَرَمَ لاَ يَكَادُ يَجِدُ المُصِرُّ عَلَى الْعِصْيانِ تَوْفِيقاً ، وَلاَ تَخِفُّ أَرْكَانُهُ لِلعِبَادَةِ ، وإِنِ آتَفَقَ ، فَبِكَدٍ لاَ حَلاَوةَ مَعَهُ وَلاَ صَفْوَةَ ، وَكُلُّ ذَٰلِكَ لِشُؤْمِ اللَّيْلِ وَلَا ثَوْبِ وَتَرْكِ التَّوْبَة . وَلَقَدْ صَدَقَ مَنْ قَالَ أَن : إِذَا لَمْ تَقْوَ عَلَى قِيَامِ اللَّيْلِ وَصِيَامِ النَّهَارِ ، فَاعْلَمْ أَنَّكَ مَكْبُولٌ وَقَدْ كَبَّلَتْكَ خَطِيئَتُكَ . فَهٰذِهِ هٰذِهِ .

وَالنَّانِي مِنَ الأَمْرَيْنِ: إِنَّما تَلْزَمُكَ التَّوْبَةُ لِتَقْبَلَ عِبادَتُكَ، فَإِن رَبَّ الدَّيْنِ لَا يَقْبَلُ الْهَدِيَّةَ، وَذٰلِكَ أَنَّ التَّوْبَةَ عَنِ المَعاصِي وَإِرْضَاءُ الْخُصُومِ فَرْضُ لَازِمٌ، وَعَامَّةُ الْعِبَادَةِ الَّتِي تَقْصِدُهَا نَفْلُ، فَكَيْفَ يُقْبَلُ تَبَرُّعُكَ وَالدَّيْنُ فَرْضُ لاَزِمٌ، وَعَامَّةُ الْعِبَادَةِ الَّتِي تَقْصِدُهَا نَفْلُ، فَكَيْفَ يُقْبَلُ تَبَرُّعُكَ وَالدَّيْنُ وَلَيْنَ مُصِرِّ وَعَلَيْكَ حَالًّ لَمْ تَقْضِهِ ؟ أَم كَيْفَ تَتْرُكُ لِأَجْلِهِ الْحَلَلَ وَالمُباحَ / وَأَنْتَ مُصِرِّ عَلَى فِعْلِ المَحْظُورِ وَالْحَرَامِ ؟ وَكَيْفَ تُنَاجِيهِ وَتَدْعُوهُ وَتُثْنِي عَلَيْهِ، وَهُو عَلَى فِعْلِ المَحْظُورِ وَالْحَرَامِ ؟ وَكَيْفَ تُنَاجِيهِ وَتَدْعُوهُ وَتُثْنِي عَلَيْهِ، وَهُو وَالْعِياذُ بِاللَّهِ \_ عَلَيْكَ غَضْبانُ ؟ فَهٰ ذَا ظَاهِرُ حَالِ العُصَاةِ المُصِرِّينَ عَلَى الْمُعْصِيةِ . وَاللَّهُ المُسْتَعَانُ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَمَا مَعْنَى التَّوْبَةِ النَّصُوحِ وما حَدُّها ؟ وَمَا يَنْبَغِي لِلْعَبْدِ أَنْ يَفْعَلَهُ حَتَّى يَخْرُجَ مِنَ آلذُّنُوبِ كُلِّهَا فَأْقُولُ :

معنى التوبة

أُمَّا التَّوْبَةُ فَإِنَّها سَعْيٌ مِنْ مَساعِي الْقَلْبِ ، وَهِيَ عِنْدَ التَّحْصِيلِ فِي قَوْلِ الْعُلَمَاءِ ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ ، تَنْزِيهُ الْقَلْبِ عَنِ آلذَّنْبِ . قَالَ شَيْخُنَا (٢٠) رَحِمَهُ اللَّهُ في حَدِّ التَّوْبَةِ : إِنَّهُ تَرْكَ آخْتِيارِ ذَنْبِ سَبَقَ مِثْلُهُ عَنْهُ ، مَنْزِلةً لا صُورَةً ، تَعْظِيماً لِلَّهِ تَعَالَى وَحَذَراً مِنْ سَخَطِهِ ؛ وَلَهَا إِذاً أَرْبَعُ شَرَائِطَ :

<sup>(</sup>أ) أخرج أبو نعيم في الحلية (٩٦/٨) من حمديث محمد بن علي عن الفُضَيْل قوله : « إذا لم تقدر على قيام الليل وصيام النهار ، فاعلم انك محروم مكبّل كبّلتك خطيئتك » .

<sup>(</sup>ب) هو أبو بكر الطرطوسي كما في سراج السالكين ص ١٤٨ .

إِحْدَاهَا : تَرْكُ آخْتِيَارِ الذَّنْبِ ، وَهُوَ أَنْ يُوطِّنَ قَلْبَهُ وَيُجَرِّدَ عَزْمَهُ عَلَى شروط التوبة أَن لَا يَعُودُ إلى آلذُّنْبِ أَلْبَتَّهَ ؛ فَأَمَّا إِنْ تَرَكَ الذُّنْبَ وَفِي نَفْسِه أَنَّهُ رُبَّمَا يَعُهُ ﴿ إِنْيهِ ، أَوْ لاَ يَعْزِمُ عَلَى ذٰلِكَ ، بَلْ يَتَرَدَّدُ ، فَإِنَّهُ رُبَّما يَقَعُ لَهُ الْعَوْدُ ، فَإِنَّهُ مُمْتَنِعٌ عَن الذُّنْبِ غَيْرُ تَائِبِ عَنْهُ .

> وَالنَّانِيةُ : أَنْ يَتُوبِ عَنْ (١) ذَنْبِ قَدْ سَبَقَ عَنْهُ مِثْلُهُ ، إِذْ لَوْ لَمْ يَسْبَقْ عَنْهُ مِثْلُهُ لَكَانَ مُتَّقِياً غَيْرَ تَائِب ، أَلَا تَرَى أَنَّهُ يَصِحُ الْقَوْلُ بِأَنَّ النَّبِيَّ عِي كَانَ مُتَّقِياً عَنِ الْكُفْرِ ، وَلَا يَصِحُ الْقَوْلُ بِأَنَّهُ كَانَ تَائِبًا عَنِ الْكُفْرِ ، إِذْ لَمْ يَسْبِقْ مِنْهُ كُفْرُ بِحالٍ ، وَأَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ كَانَ تَائِباً عَنِ الْكُفْرِ لِمَا سَبَقَ عَنْهُ ذٰلِكَ .

وَالثَّالِثَةُ : أَنَّ الَّـذِي سَبَقَ ، يَكُونُ مِثْلَ ما يَتْرُكُ آخْتِيَارَهُ فِي الْمَنْزِلَةِ وَالدَّرَجَة ، لَا فِي الصُّورَةِ ؛ أَلَا تَرَى أَنَّ الشَّيْخَ الْهَرِمَ الفَانِيَ ، الَّذِي سَبَقَ مِنْهُ الزِّنَا وَقَطْعُ الطَّريق ، إِذَا أَرَادَ أَنْ يَتُوبَ عَنْ ذَٰلِكَ ، تُمْكِنُهُ التَّوْبَةُ لَا مَحالَةَ ، إِذْ لَمْ يُغْلَقْ عَنْهُ بَابُها ، وَلاَ يُمْكِنُهُ تَرْكُ آخْتِيَارِ الزِّنَا وَقَطْعُ الطّريق ، إِذْ هُوَ لَا يَقْدِرُ الآن عَلَى فِعْل ذٰلِكَ ، فَلَا يَقْدِرُ عَلَى تَرْكِ آخْتِيَارهِ ، فَلَا يَصِحُ وَصْفُهُ بَأَنَّهُ تَارِكُ لَهُ ، مُمْتَنِعٌ عَنْهُ ، وَهُوَ عَاجِزٌ عَنْـهُ ، غَيْرُ / مُتَمَكِّن ، لَكِنَّـهُ [١١/١١] يَقْدِرُ عَلَى ﴿ فِعْلَ ﴾ (٢) مَا هُوَ مِثْلُ الزِّنا وَقَطْعِ الطَّرِيقِ ، فِي الْمَنْزِلَةِ وَالدَّرَجَةِ ( كَالْكَذِبِ ) (٣) وَالْقَذْفِ وَالْغِيبَةِ وَالنَّمِيمَةِ ، إِذْ جَمِيعُ ذَٰلِكَ مَعَاص وَإِنْ كَانَ الإِثْمُ يَتَفَاوَتُ فِي حَقِ الآدَمِي ، فِي كُلِّ وَاحِدَةٍ بِقَدْرِهَا .

> ولْكِنْ جَمِيعُ هٰذِهِ المَعَاصِي الْفَرْعِيَّةِ ، كُلِّهَا بِمَنْزِلَةٍ وَاحِدَةٍ وَهِيَ دُونَ مَنْزِلَةِ الْبِدْعَةِ ، ومَنْزِلَةُ الْبِدْعَةِ دُونَ ( مَنْزِلَةِ )( الْكُفْرِ فَلِذَلِكَ صَحَّ مِنْهُ التَّوْبَةُ عن الزُّنَا وَقَطْعِ الطَّرِيقِ وَسَاثِر مَا مَضَى مِنَ الذُّنُوبِ الَّتِي هُوَ عَاجِزٌ عَنْ أَمْنَالِهَا الْيَوْمَ فِي الصُّورَةِ .

وَالرَّابِعَةُ: أَنْ يَكُونَ تَرْكُ آخْتِارِهِ ذَلِكَ ، تَعْظِيماً لِلَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، وَحَدَراً مِنْ سَخَطِهِ وَأَلِيم عِقَابِهِ ، مُجَرَّداً لاَ لِرَغْبَةً دُنْبُويَةٍ ، أَوْ رَهْبَةٍ مِنَ النَّاسِ ، أَوْ طَلَبِ ثناءٍ أَو صِيتٍ ، أَوْ جَاهٍ أَوْ ضَعْفٍ فِي النَّفْسِ أَوْ فَقْرِ أَوْ هَوانٍ أَوْ غَيْرِ ذَلِكَ . فَهٰذِهِ شَرَائِطُ التَّوْبَةِ وَأَرْكَانُها ، فَإِذَا حَصَّلْتَ هُوانٍ أَوْ غَيْرِ ذَلِكَ . فَهٰذِهِ شَرَائِطُ التَّوْبَةِ وَأَرْكَانُها ، فَإِذَا حَصَّلْتَ وَآسْتَكُمَلْتَ ، فَهِيَ تَوْبَةً حَقِيقِيَّةً صَادِقَةً .

وَأَمَّا مُقَدِّمَاتُ التَّوْبَةِ فَثَلَاتٌ :

مقدّمات التوبة

إِحْدَاهَا : ذِكْرُ غَايَةِ قُبْحِ الذُّنبِ .

وَالنَّانِيَةُ : ذِكْرُ شِدَّةِ عُقُوبَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَأَلِيم ِ سَخَطِهِ وَغَضَبِهِ الَّذِي لَا طَاقَةَ لَكَ بِهِ .

وَالثَّالِثَةُ: ذِكْرُ ضَعْفِكَ وَقِلَّةِ حِيلَتِكَ في ذَٰلِكَ ، فَإِنَّ مَنْ لَا يَحْتَمِلَ حَرَّ شَمْس وَلَطْمَة شُرْطِي وَقَرْصَ نَمْلَةٍ ، كَيْفَ يَحْتَمِلُ حَرَّ نَارِ جَهَنَّمَ ، وَضرْبَ مَقَامِعَ (أُ) الزَّبَانِيَةِ ، وَلَسَّعَ حَيَّاتٍ كَأَعْنَاقِ الْبُحْتِ (ب) ، وَعَقَارِبَ كَالْبِغَالِ ، خُلِقَتْ مَنَ النَّارِ في دَارِ الْغَضَبِ وَالْبَوَارِ ، نَعُوذُ بِاللَّهِ ثُمَّ نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ سَخَطِهِ وَعَذَابِهِ .

ُ فَإِذَا وَاظَبْتَ عَلَى لِهٰذِهِ الْأَذْكَارِ ، وَعَاوَدْتَهَا آنَاءَ اللَّيْلِ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ ، فَإِنَّهَا سَتَحْمِلُكَ عَلَى التَّوْبَةِ النَّصُوحِ مِنَ الذُّنُوبِ ، وَآللَّهُ المُوفِّقُ بِفَضْلِهِ .

فَإِنْ قِيلَ : أَنَيْسَ قَدْ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ : « النَّذَمُ تَوْبَةُ »۞ وَلَمْ يَذْكُرْ مِمَّا ذَكَرْتُمْ مِنْ شَرَائِطَهَا وَشَدَّدُتُمُ شَيْئاً ؟ يُقَالُ لَهُ :

<sup>(</sup>أ) المقامع : جمع مِقْمَعة ، وهي سياط من حديد رؤوسها معوَجّة . والـزبانيـة : الملائكة الغلاظ الشّداد .

<sup>(</sup>ب) البخت : نوع من الإبل طِوال الأعناق .

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ١٤.

الندم

آعْلَمْ أَوَّلًا أَنَّ النَّدَمَ غَيْرُ مَقْدُورِ لِلْعَبْدِ، أَلَا تَرَى أَنْهُ تَقَعُ النَّدَامَةُ عَنْ أُمُورِ فِي قَلْبِهِ، وَهُوَ يُرِيدُ أَنْ لَا يَكُونَ ذَٰلِكَ، وَالتَّوْبَةُ مَقْدُورَةً / لِلْعَبْدِ مَأْمُورٌ بها؟ ثُمَّ [١١/ب] إِنَّا قَدْ عَلِمْنَا أَنَّهُ لَوْ نَدِمَ عَلَى الذُّنُوبِ لَمَا ذَهَبَ بِذَٰلِكَ جَاهُهُ عِنْدَ النَّاسِ أَوْ مَالُهُ فِي النَّفَقَةِ فِيهَا ، فَإِنَّ ذٰلِكَ لاَ يَكُونُ تَوْبَةً بلا رَيْبٍ ، فَعَلِمْتَ بذٰلِكَ أَنَّ فِي الْخَبَرِ مَعْنَى لَمْ تَفْهَمْهُ مِنْ ظَاهِرِهِ ، وَهُـوَ أَنَّ النَّدَمَ لِتَعْظِيمِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، وَخَوْفِ عِقَابِهِ ، مِمَّا يَبْعَثُ عَلَى التَّوْبَةِ النَّصُوحِ ، فَإِنَّ ذٰلِكَ مِنْ صِفاتِ التَّائِبِينَ وَحَالِهِمْ ، فإنَّهُ إِذَا ذَكَرَ الأَذْكَارَ الثَّلاَثَةَ الَّتِي هِيَ مُقَدَّمَاتُ التَّوْبَةِ يندمَ . فَحمَلَتْهُ النَّدَامَةُ عَلَى تَرْكِ ٱخْتِيَارِ النَّذنب، وَتَبْقَى نَدَامَتُهُ فِي قَلْبِهِ في المُسْتَقْبَل تَحْمِلُهُ عَلَى الإبْتِهَالِ وَالتَّضَرُّع . فَلَمَّا كَانَ ذٰلِكَ مِنْ أَسْبَاب التُّوْبَةِ ، وَصِفاتِ التَّائِبِ ، سَمَّاهُ باسْمِ التَّوْبَةِ ، فَافْهَمْ ذٰلِكَ مُوفَّقاً إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعالَى بِفَضْلِهِ .

> فَإِنْ قُلْتَ كَيْفَ يُمْكِنُ الإِنْسانُ أَنْ يَصِيرَ بِحَيْثُ لاَ يَقَعُ مِنْهُ ذَنْبٌ أَلْبَتَّهَ مِنْ صَغِير أَوْ كَبير ؟ كَيْفَ وَأَنْبِياءُ اللَّهِ صَلَوَاتُ آللَّهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِمُ الَّـذِينَ هُمْ أَشْرَفُ خَلْقِ آللَّهِ تَعَالَى ، قَدِ آخْتَلَفَ ( فِيهِمْ )(١) أَهْلُ الْعِلْمِ : هَلْ نَالُوا هٰذِهِ الدّرَجَةَ أَمْ لا ؟

> فَاعْلَمْ أَنَّ هٰذَا الْأَمْرَ مُمْكِنَّ غَيْرُ مُسْتَحِيل ثُمَّ هُوَ هَيِّنٌ ، وَٱللَّهُ يَخْتَصُّ برَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ .

> ثُمَّ مِنْ شَرْطِ التَّوْيَةِ أَنْ لَا يَتَعَمَّدَ ذَنْبًا ، فَأَمَّا إِنْ وَقَعَ مِنْهُ بِسَهُو أَوْ خَطَإٍ فَهُوَ مَعْفُوًّ عَنْهُ بِفَضْلِ ٱللَّهِ تَعَالَى ، وَلهٰذَا هَيِّنٌ عَلَى مَنْ وَفَّقَهُ اللَّهُ تَعالَى .

> فَإِنْ قُلْتَ إِنَّمَا يَمْنَعُنِي مِنَ التَّوْبَةِ أَنِّي أَعْلَمُ مِنْ نَفْسِي أَنِّي أَعُـودُ إِلَى الذُّنْبِ وَلاَ أَثْبُتُ عَلَى التُّوبَةِ فَلاَ فَائِدَةَ فِي ذَلِكَ ، فَاعْلَمْ أَنَّ هٰذَا مِنْ غُرُور

الشَّيْطَانِ ، وَمِنْ أَيْنَ لَكَ هٰذَا الْعِلْمُ ؟ فَعَسى أَنْ تَمُوتَ تَائِباً قَبْلَ أَنْ تَعُودَ إِلَى النَّنْب .

وَأُمَّا الْخَوْفُ مِنَ الْعَوْدِ ، فَعَلَيْكَ الْعَزْمُ وَالصَّدْقُ فِي ذٰلِكَ ، وَعَلَيْهِ الْإِثْمَامُ ، فَإِنْ أَتَمَّ فَـذَاكَ ( مِنْ فَضْلِهِ ) (١) وَإِنْ لَمْ يَتِمَّ ، فَقَدْ غُفِرَتْ ذُنُوبُكَ السَّالِفَةُ كُلُّهَا ، وَتَحَلَّصْتَ مِنْها ، وَتَطَهَّرْتَ ، وَلَيْسَ عَلَيْكَ إِلَّا هٰذَا الحَدَثِ السَّالِفَةُ كُلُّهَا ، وَتَحَلَّصْتَ مِنْها ، وَتَطَهَّرْتَ ، وَلَيْسَ عَلَيْكَ إِلَّا هٰذَا الحَدَث اللَّذِي أَحْدَثُتُهُ الآن وَهٰذَا هُوَ الرِّبْحُ الْعَظِيمُ وَالْفَائِدَةُ الْكَبِيرَة وَلا يَمْنَعْكَ خَوْفُ اللَّذِي أَحْدَثُ النَّوْبَةِ ، فَإِنَّكَ مِنَ التَّوْبَةِ أَبَداً بَيْنَ إِحْدَى الْحُسْنَيْيْنِ / وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقِ وَالْهِدَايَةِ ؛ فَهٰذِهِ هٰذِهِ .

أقسام الذنوب وَأَمَّا الْخُرُوجُ عَنِ الـذُّنُوبِ وَالتَّخَلُّصُ مِنْهَا ، فَاعْلَمْ أَنَّ الـذُّنُوبَ فِي الْجُمْلَةِ ثَلَائَةُ أَقْسامِ :

أَحَدُهَا: تَرْكُ وَاجِباتِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْكَ ، مِنْ صَلَاةٍ أَوْ صِيَامٍ أَوْ زَكَاةٍ أَوْ كَفَّارَةٍ أَوْ غَيْرِها ، فَتَقَضِى مَا أَمْكَنَكَ مِنها .

وَالشَّانِي: ذُنُوبٌ بَيْنَك وَبَيْنَ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعالى ، كَشُرْبِ الْخَمْرِ وَضَرْبِ الْمَزَامِيرِ وَأَكُلِ الرَّبَا وَنَحْوِ ذٰلِكَ ، فَتَنْدَمُ عَلَى ذٰلِكَ ، وَتُـوَطِّنُ قَلْبَكَ عَلَى ذٰلِكَ ، وَتُـوَطِّنُ قَلْبَكَ عَلَى تَرْكِ الْعَوْدِ إِلَى مِثْلِهَا أَبَداً .

وَالثَّالِثُ : ذُنُوبٌ بَيْنَكَ وَبَيْنَ الْعِبادِ ، فَهْ ذَا أَشْكَلُ وَأَصْعَبُ ، وَهِيَ أَقْسَامٌ ، قَدْ تَكُونُ فِي المَّالِ أو فِي النَّفْسِ أَوَ فِي الْعِرْضِ ، أو فِي الْحُرْمَةِ ، أو فِي الدَّينِ .

لَّتِ فَمَا كَانَ فِي الْمَالِ فَيَجِبُ أَنْ تَرُدَّهُ عَلَيْهِ إِنْ أَمْكَنَكَ ، فَإِنْ عَجَزْتَ عَنْ ذُلِكَ بَغَيْبَةِ الرَّجُلِ أَوْ ذُلِكَ ، لِعَدَم ، وَفَقْرٍ فَتَسْتَحِلَّ مِنْهُ ، وَإِنْ عَجَزْتَ عَنْ ذُلِكَ لِغَيْبَةِ الرَّجُلِ أَوْ مَوْتِهِ ، وَأَمْكَنَ التَّصَدُّقُ عَنْهُ فَافْعَلْ ، فَإِنْ لَمْ يُمْكِنْ ، فَعَلَيْكَ بِتَكْثِيرِ حَسَناتِكَ مَوْتِهِ ، وَأَمْكَنَ التَّصَدُّقُ عَنْهُ فَافْعَلْ ، فَإِنْ لَمْ يُمْكِنْ ، فَعَلَيْكَ بِتَكْثِيرِ حَسَناتِكَ

الذنوب التي بين العباد وَالسُّجُوعِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى بِالتَّضَسُّعِ وَالإِبْتِهَالِ إليه أَنْ يُرْضِيَهُ عنْكَ يَوْمَ الْقِيامَةِ .

وَأَمَّا مَا كَانَ فِي النَّفْسِ ، فَتُمكِّنُهُ مِنَ الْقِصَاصِ أَوْ أَوْلِياءَهُ ، حَتَّى يَقْتَصَّ مِنْكَ أَوْ تُجْعَل فِي حِلِّ ، فَإِنْ عَجَزْتَ ، فَالسُّجُوعُ إلى اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ وَالابْتِهَالُ إِلَيْهِ أَنْ يُرْضِيَهُ عَنْكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ .

وَأَمَّا الْعِرْضُ فَإِنِ آغْتَبْتُهُ أَوْ بَهَتَهُ ﴿ أَوْ شَتَمْتُهُ ، فَحَقُّكَ أَنْ تُكَذَّبَ نَفْسَكَ بَيْنَ يَدَيْ مَنْ فَعَلْتَ ذَٰلِكَ عِنْدِهُ ، وَأَنْ تَسْتَحِلً مِنْ صاحِبِهِ إِنْ أَمْكَنَكَ ، هٰذَا إِنْ لَمْ تَخْشَ زِيَادَةَ غَيْظٍ وَهَيْج فِتْنَةٍ في أَظْهَارِ ذَٰلِكَ وَتَجْدِيدِهِ ، فَإِنْ خَشِيْتَ ذَٰلِكَ فَالرَّجُوعُ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى لِيُرْضِيَهُ عَنْكَ وَالاسْتِغْفَارُ الْكَثِيرُ لِصاحِبِهِ .

وَأَمَّا الْحُرْمَةُ بِأَنْ خُنْتَهُ فِي أَهْلِهِ أَوْ وَلَـدِهِ أَوْ نَحْــوِهِ ، فَلاَ وَجْـهَ لِلإِسْتِحْلال ِ وَالْإِظْهار ، لِأَنهُ يُولِّدُ فِتْنَةً وَغَيْظاً ، بَلْ تَتَضَرَّعُ إِلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لِيُرْضِيَهُ عَنْكَ ، وَيَجْعَلَ لَهُ خَيْراً كَثِيراً في مُقَابَلَتِهِ ، فَإِنْ أَمِنْتَ الْفِتْنَةَ وَالْهَيْج ِ ، وَهُو نَادِرٌ ، فَتَسْتَحِلَّ مِنْهُ .

وَأَمَّا فِي الدِّينِ بِأَن كَفَّرْتَهُ أَوْ بَدَّعْتَهُ أَوَ ضَلَلْتَهُ ، فَهُوَ أَصعَبُ الْأُمُورِ (() ، فَتَحْتَاجُ إِلَى تَكْذِيبِ / نَفْسِكَ عِنْدَ (() مَنْ قُلْتَ لَهُ ( ذَلِك ) (() ، وَأَنْ تَسْتَحِلَّ [٢١/ب] مِنْ صَاحِبِكَ إِنْ أَمْكَنَكَ ، وَإِلَّا فَالإِبْتِهَالُ إلى اللَّه تَعالى جِدّاً ، وَالتَّنَدُمُ عَلَى ذَلِكَ لِيُرْضِيَهُ عَنْكَ .

وَجُمْلَةُ الأَمْرِ فَمَا أَمْكَنَكَ مِنْ إِرْضَاءِ الْخُصُّومِ عَمِلْتَ، وَمَا لَمْ يُمْكِنْكَ رَاجَعْتَ اللَّهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بِالتَّضَرُّعِ وَالصِّدقِ ، لِيُرْضِيَهُ عَنْكَ ، فَيَكُونُ ذُلِكَ فِي مَشِيئَةِ اللَّهِ تَعَالَى يَوْمَ الْقِيامَةِ ، وَالرَّجَاءُ مِنْهُ بِفَضْلِهِ الْعَظِيمِ وَإِحْسَانِهِ ذَلِكَ فِي مَشِيئَةِ اللَّهِ تَعَالَى يَوْمَ الْقِيامَةِ ، وَالرَّجَاءُ مِنْهُ بِفَضْلِهِ الْعَظِيمِ وَإِحْسَانِهِ

<sup>(</sup> أ ) بهنّه : قذفته وافتريت عليه بالكذب .

الْعَمِيمِ ، أَنَّهُ إِذَا عَلِمَ الصَّدْقَ مِنْ قَلْبِ الْعَبْدِ فإنَّهُ يُرْضِي خُصَمَاءَهُ مِنْ خِزَانَةِ فَضْلِهِ ، وَلا حكم ، فَاعْلم هٰذِهِ حَقُّها رَاشِداً . فَهٰذِهِ هٰذِهِ .

فَإِذَا أَنْتَ عَمِلْتَ مَا وَصَفْنَاهُ ، وَبَرَّأْتَ الْقَلْبَ عَنِ آخْتِيَارِ مِثْلِهَا في الْمُسْتَقْبَل ، فَقَدْ خَرَجْتَ مِنَ الذُّنُـوبِ كُلِّهِـا ، وَإِنْ حَصَلَتْ مِنْكَ تَبْرِئَـةُ الْقَلْبِ، وَلَمْ يَحْصُلْ مِنْكَ قَضَاءُ الْفَوَائِتِ، وَإِرْضاءُ الْخُصُومِ، فَالتَّبِعَاتُ لَازِمَةٌ وَسَائِرُ الذُّنُوبِ مَغْفُورَةً .

وَلِهٰذَا الْبَابِ شَرْحٌ يَطُولُ فَلَا يَحْتَمِلُهُ هٰذَا الْمُخْتَصَرُ ، وَٱنْظُرْ كِتابِ التَّوْبَةِ مِنْ كُتِبِ « إحْيَاءِ عُلُومِ الدِّينَ » أُوَّلًا ، وَ « كِتابِ الْقُرْبَةِ إلى اللَّهِ » ثَانِياً ، وَ « كِتَابِ الْعَايَةِ الْقُصْوَى » ثالثاً ، تَجِدْ فَوَائِـدَ كَثِيرَةً وَشَـرْحاً جَمّـاً ، وَالَّذِي ذَكَرْناهُ هَا هُنا هُوَ الْأَصْلُ الَّذِي لَا بُدِّ مِنْهُ وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ.

> صعوبة اجتياز عقمة التوبة

( فصل ) ثُمَّ آعْلَمْ يَقِيناً أَنَّ هٰذِه الْعَقَبةَ ، عَقَبةٌ صَعْبَةٌ ، أَمْرُهَا مُهِمٍّ وَضَرَرُهَا عَظِيمٌ . فَلَقَدْ بَلَغَنَا عَنِ الْأَسْتاذِ أَبِي إِسْحَقَ الإِسْفَرَاينِي رَحِمَهُ اللَّهُ تعالى ، وَكَانَ مِنَ الرَّاسِخِينَ في الْعِلْم ، الْعَامِلِينَ ، أَنَّهُ قَالَ : دَعَوْتُ ٱللَّهَ سُبْحَانَهُ ثَلَاثِينَ سَنَةً أَنْ يَرْزُقَنِي تَوْبَةً نَصُوحاً ، ثُمَّ تَعَجَّبْتُ في نَفْسِي وقلتُ : سُبْحِانَ اللَّهِ ، حَاجَةً دَعَوْتُ اللَّهَ فِيهَا تَلاثِينَ سَنَةً فَمَا قُضِيَتْ إِلَى الآنَ ، فَرَأَيْتُ فِيمَا يَرَى النَّائِمُ ، كَأَنَّ قَائِلًا يَقُولُ لِي : أَتَتَعَجَّبْ مِنْ ذَٰلِكَ ؟ أَتَدْرِي مَاذَا تَسْأَلُ اللَّهَ سُبْحَانُه وَتَعالى ؟ إِنَّمَا تَسْأَلُ اللَّهُ عَزَّ وجلَّ أَنْ يُحِبَّكَ . أَمَا سَمِعْتَ قَوْلَهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ المُتَطَهِّرِينَ ﴾ [ البقرة : ٢٢٢]، أَفَهٰذِهِ حَاجَةٌ هَيِّنَةٌ ؟ فَانْظُرْ إِلَى هُؤُلاء الأَئِمَّةِ ، وَآهْتِمَامِهمْ وَمُوَاظَبَتِهِمْ عَلَى صَلَاحٍ قُلُوبِهِمْ ، وَالتَّزَوُّدِ لِمَعَادِهِمْ .

وَأُمَّا الضَّرَرُ/ المَخُوف (في تأخير التوبة)(١) فَإِنَّ أُوَّلَ الذَّنْبِ قَسْوَةً، [أ/ ١٣] وَآخِرَهُ وَالْعِيَاذُ بِاللَّهِ تعالى شُؤْمٌ وَشِقْوَةٌ ، فَإِيَّاكَ أَنْ تَنْسَى أَمْرَ إِبْلِيسَ وَبَلْعامَ بْن

الضرر في تأخير التوبة بَاعُورَاءَ ، كَانَ مَبْدَأُ أَمْرِهِمَا ذَنْباً وَآخِرُهُ كُفْراً فَهَلَكَا مَعَ الْهَالِكِينَ أَبَدَ الآبِدِينَ . فَعَلَيْكَ يَرحَمُكَ اللَّهُ بِالتَّيَقُظِ وَآلْجهد ، عَسَى أَنْ تَقْلَعَ مِنْ قَلْبِكَ عِرْقَ هٰذَا الإِضْرَادِ ، وَتُخلِّصَ رَقَبتكَ مِنْ هٰذِهِ الأَوْزَادِ ، وَلاَ تَأْمَنْ قَسَاوَةَ الْقَلْبِ وَتَأَمَّلْ حَالَكَ ؛ فَلَقدْ قال بَعْضُ الصَّالِحينَ : إِنَّ سَوَادَ الْقَلْبِ مِنَ الذَّنُوبِ(أ) .

وَعَلَامَةُ سَوادِ الْقلْبِ أَنْ لَا تَجِدَ مِنَ الذُّنُوبِ مَفْزَعاً ، وَلَا لِلطَّاعَةِ مَوْقِعاً ، وَلَا لِلْمَوْعِظَةِ مَنْجَعاً ، وَلَا تَسْتَحْقِرَنَ مِنَ ٱلذُّنُوبِ شَيْئاً فتَحْسِبَ نَفْسَكَ تَائِباً وَأَنْتَ مُصِرًّ عَلَى الْكَبَائِرِ .

## وانظر في ما قاله الشاعر : [ الكامل ]

لا تحقِرن من السذنوب أقلها إن القليل من السدوام كثير النه فَلَقْد بَلغَنا عَنْ كَهْمَس بْنِ الْحَسَنِ أَنَّهُ قَالَ : أَذْنَبْتُ ذَبْباً أَنَا أَبْكِي عَلَيْهِ مُنْذُ أَرْبَعِينَ سَنَةٍ ، قِيلَ ما هُوَيَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ؟ قَالَ : زَارَنِي أَخُ لِي فِي اللَّهِ ، مُنْذُ أَرْبَعِينَ سَنَةٍ ، قِيلَ ما هُوَيَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ؟ قَالَ : زَارَنِي أَخُ لِي فِي اللَّهِ مُنْدُ وَظَعَة فَاشْتَرَيْتُ لَهُ سَمَكاً ، فَأَكُلَ ، ثُمَّ قُمْتُ إِلَى حَائِطٍ جَارِي ، فَأَخَذْتُ مِنْهُ قِطْعَة طِينٍ فَعْسَلَ بِها يَدَهُ . فَنَاقِشْ نَفْسَكَ وَحَاسِبْها ، وَسارع إلى النَّوبَةِ ، وَبَادِرْ ، فَإِنْ الأَجَلَ مَكْتُوم ، وَالدُّنْيَا غُرُور ، وَتَضَرَّعَ إِلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعالى وَابْتَهِلْ فَإِنَّ الْأَجَلَ مَكْتُوم ، وَالدُّنْيَا آدَمَ عَليه السلام اللَّذِي خَلَقَهُ اللَّهُ عَزَّ وجلّ ( إليه ) (٢) ، وَاذْكُر حَالَ أَبِينَا آدَمَ عَليه السلام اللَّذِي خَلَقهُ اللَّهُ عَزَّ وجلّ بِيدِهِ ، وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ ، وَحَمَلَهُ إلى جَنَّتِهِ عَلَى أَعْنَاقِ المَلاَئِكَةِ ، لَمْ يَدِهِ ، وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ ، وَحَمَلَهُ إلى جَنَّتِهِ عَلَى أَعْنَاقِ المَلاَئِكَةِ ، لَمْ يَذِبُ إلا ذَنْبًا وَاحِداً ، نَزَلَ بِهِ ما نَزَلَ حَتَى يُرْوَى أَنَّ اللَّه تَعالَى قَالَ لَهُ : يَا يُذِبُ إِلا ذَنْبًا وَاحِداً ، نَزَلَ بِهِ ما نَزَلَ حَتَّى يُرُوى أَنَّ اللَّه تَعالَى قَالَ لَهُ : يَا ادْمُ أَيْ جَارٍ كُنْتُ لَكَ ، قَالَ نِعْمَ الْجَارُ يَا رَبِّ ، قَالَ يَا آدَمُ آخُورُ مِنْ عَصَانِي . وَضَعْ عَنْ رَأُسِكَ تَاجَ كَرَامَتِي ، فَإِنَّهُ لَا يُجَاوِرُنِي مَنْ عَصَانِي . .

<sup>(</sup>أ) مصداق هذا القول ما جماء في حديث أبي همريرة أن رسول الله ﷺ قال : « إن المؤمن إذا أذنب كانت نكتة سوداء في قلبه ، فمإن تاب ونسزع واستغفر ، صُقِلً قلبُه ، فإن زاد زادت » رواه ابن ماجه ١٤١٨/٢ الحديث رقم ٤٢٤٤ .

حَتَّى أَنَّهُ فِيمَا رُوِيَ ، بَكَى عَلَى ذَنْبِهِ مِائَتَيْ سَنَةٍ ، حَتَّى قَبِلَ تَوْبَتُه وَغَفَرَ ذَنْبَهُ الْوَاحِدَ .

هٰذَا حَالُه مَعَ نَبِيهِ وَصَفِيهِ فِي ذَنْبِ وَاحِدٍ، فَكَيْفَ حَالُ الْغَيْرِ فِي ذُنْبِ وَاحِدٍ، فَكَيْفَ حَالُ الْغَيْرِ فِي ذُنُوبٍ لاَ تُحْصَى ؟ وَهٰذَا تَضَرَّعُ التّائِبِ وَابْتِهَالُهُ ، فَكَيْفَ بِالمُصِرِّ المُتَعَسَّفِ ؟ المُتَعَسِّفِ ؟

وَلَقَدْ أُحْسَنَ مَنْ قالَ : [ المتقارب ] :

يَخَافُ عَلَى نَفْسِهِ مَنْ يَشُوبُ فَكَيْفَ تَرَى حَالَ مَنْ لَا يَتُسوبُ

/ فَإِنْ تُبْتَ ثُمَّ نَقَضْتَ ( التَّوْبَةَ ) ( ) وَعُدْتَ إِلَى الذَّنْبِ ثَانِياً ، فَعُدْ إِلَى التَوْبَةِ مُبَادِراً ، وَقُلْ لِنَفْسِكَ : لَعَلِّي أَمُوتُ قَبْلَ أَنْ أَعُودَ إِلَى الذَّنْبِ هٰذِهِ الْمَرَّةَ ، وَكَذْلِكَ ثَالِثاً وَرَابِعاً . وَكَمَا اتّخَذْتَ الذَّنْبَ وَالْعَوْدَ إِلَيْهِ حِرْفَةً ، فَاتَخِذِ التَّوْبَةَ وَالْعَوْدَ إِلَيْهِ حِرْفَةً ، فَاتَخِذِ التَّوْبَةَ وَالْعَوْدَ إِلَيْهَا حِرْفَةً ، فَلاَ تَكُنْ فِي التَّوْبَةِ أَعْجَزَ مِنْكَ فِي الذَّنْبِ ، وَلا التَّوْبَةَ وَالْعَوْدَ إِلَيْهَا حِرْفَةً ، فَالتَّوْبَةِ بِسَبِ ذَلِكَ ، فَإِنَّهُ دِلالَةُ الْخَيْرِ ؛ أَمَا تَسْمَعُ قُولُهُ وَلا يَمْنَعْكَ الشَّيْطَانُ مِنَ التَّوْبَةِ بِسَبِ ذَلِكَ ، فَإِنَّهُ دِلالَةُ الْخَيْرِ ؛ أَمَا تَسْمَعُ قُولُهُ وَلَا اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّجُوعِ إِلَى اللَّهِ سبحانه وتعالى بِالنَّذَامَةِ وَالاسْتِغْفَارِ ؛ وَتَذَكَّرْ قَوْلَهُ سُبْحَانُه وتَعَالَى : ﴿ وَمَنْ يَعْمَلْ سُوءاً أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِر وَتَذَكَّرْ قَوْلَهُ سُبْحَانُه وتَعَالَى : ﴿ وَمَنْ يَعْمَلْ سُوءاً أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِر اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَفُوراً رَحِيماً ﴾ [ النساء : ١١٠ ] فهٰذِهِ هٰذِهِ وَبِاللَّهِ اللَّهِ التَوْفِيقُ .

( فصل ) وَجُمْلَةُ الْأَمْرِ أَنَّكَ إِذَا آبْتَدَأْتَ فَبَرِّأْتَ قَلْبَكَ عَنِ الذَّنُوبِ كُلِّهَا ، بأَنْ تُوطّنَهُ عَلَى أَنْ لاَ تَعُودَ إِلَى الذَّنْبِ أَبْداً أَلْبَتَّةَ ، فليكن مَا كَانَ مِنْكَ عَلَى وَجْهٍ عَلِمَ آللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، صِدْقَ عَزْمِكَ مِنْ قَلْبٍ نَقِيٍّ ، وَتُرْضِي

إجراءات النوبة

[٦/ ١٣]

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم ١٥ .

الْخُصُومَ بِما أَمْكَنَكَ ، وَتَقْضِي الْفَوائِتَ بِمَا تَقْدِرُ عَلَيْهِ ، وَتَرْجِعَ في الباقي إِلَى اللّهِ سُبْحَانهُ وَتَعالَى بِالإِبْتَهَالِ وَالتَّضَرُّعِ لِيَكْفِيَكَ ذُلِكَ .

ثمَّ تَذْهَبَ فَتَغْتَسِلَ ، وَتَغَسِلَ ثِيابَكَ ، وَتُصَلِّي أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ كَمَا يَجِبُ ، وَتَضَعَ وَجُهَكَ بِالأَرْضِ في مَكَانٍ خَالٍ حيث لا يَرَاكَ إِلَّا اللَّهُ سُبْحَانَهُ ، ثُمَّ تَجْعَلَ التُّرَابَ عَلَى رَأْسِكَ ، وَتُمَرَّغَ وَجُهَكَ ، الَّذِي هُو أَعَزُ اعْضَائِكَ ، في التَّرَابِ بِدَمْع جَارٍ وَقَلْبِ حَزِينٍ وَصَوْتٍ عَالٍ ونداء خفي ، وَتَلُومَ نَفْسَكَ الْعَاصِيةَ على وَتَلُومَ نَفْسَكَ الْعَاصِيةَ على وَتَلُومَ نَفْسَكَ الْعَاصِيةَ على فعلها(١) ، وَتُوبِّكَ وَاحِداً وَاحِداً ، مَا أَمْكَنَكَ ، وَتَلُومَ نَفْسَكَ الْعَاصِيةَ على فعلها(١) ، وَتُوبِّخَهَا وَتَقُول : يَا نَفْسُ ، أَمَا تَسْتَحِي ، أَمَا آنَ لَكِ أَنْ تَتُوبِي وَرَجِعي ؟ أَلِكِ طَاقَةً بِعَذَابِ اللّهِ سُبْحَانَهُ ؟ أَلَكِ حَاجَةً بِسَحْطِ اللّهِ سُبْحَانَهُ ؟ وَتَذْكُرُ مِنْ هٰذَا / كَثِيراً وَتَبْكِي .

[1/11]

ثُمَّ تَرْفَعُ يَدَيْكَ إِلَى الرَّبِّ الرَّحِيمِ سُبْحَانَهُ وتعالَى وَتَقُولُ: إِلَهِي عَبْدُكَ الْأَبِقُ رَجَعَ إِلَى الصَّلْحِ ، عَبْدُكَ المُذْنِبُ الآبِقُ رَجَعَ إِلَى الصَّلْحِ ، عَبْدُكَ المُذْنِبُ الْعَنْدِ فَاعْفُ عَنِي بِجُودِكَ وَتَقَبَّلْنِي بِفَضْلِكَ ، وَٱنْظُرْ إِلَيَّ بِرَحْمَتِكَ ، اللَّهُمَّ آغْفِرْ لِي مَا سَلَفَ مِنَ النَّلُوبِ ، وَآعْصِمْنِي فِيمَا بَقِيَ مِنَ الأَجَلِ ، فَإِنَّ الْخَيْرَ كُلَّهُ بِيدِكَ ، وَأَنْتَ بِنَا رَءُوكُ رَحِيمٌ .

ثُمَّ تَدْعُو دُعَاءَ الشَّدَّةِ وَهُو: يَا مُجلِّي عَظائِمَ الْأُمُورِ يَا مُنْتَهِي هِمَّةِ الْمَهْمُومِينَ ، يَا مَنْ إِذَا أَرَادَ شَيئاً إِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ؛ أَحَاطَتْ بِنَا ذُنُوبُنا أَنْتَ المُذَخُورُ لَهَا يَا مَذْخُور لِكُلِّ شِدَّةٍ ، كُنْتُ أَدَّخِرُكَ لِهٰذِهِ السَّاعَةِ ، فَتُبْ عَلَيَّ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرِّحِيمُ .

ثُمَّ أُكْثِرْ مِنَ الْبُكاءِ وَالتَّذَلُّلِ وَقُلْ : يَا مَنْ لَا يَشْغَلُهُ سَمْعُ عَنْ سَمْعٍ ، يَا مَنْ لَا يَبْرَمُهُ إِلْحاحُ المُلِحِّينَ ، أَذِقْنِي بَرْدَ عَفْوِكَ يَا مَنْ لَا يَبْرَمُهُ إِلْحاحُ المُلِحِّينَ ، أَذِقْنِي بَرْدَ عَفْوِكَ

وَحَلَاوَةَ مَغْفِرَ تِكَ ، ( بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ )(١) إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ .

ثُمَّ تُصَلِّي عَلَى النَّبِيِّ ﷺ، وَتَسْتَغْفِرُ لِجَمِيعِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ، وَتَرْجِعُ إِلَى طَاعَةِ آللَّهِ جَلَّ جَلَالُهُ ، فَتَكُونُ قَدْ تُبْتَ تَوْبَةً نَصُوحاً ، وَقَدْ خَرَجْتَ مِنَ الذُّنُوبِ طَاهِراً كَيَوْمٍ وَلَدَتْك أُمُّك ، وَأَحَبَّكَ اللَّهُ عز وَجل وَلَكَ مِنَ الأَجْرِ وَالنَّوَابِ ، وَعَلَيْكَ مِنَ الْبَرَكَةِ وَالرَّحَمْةِ ، ما لاَ يُجِيطُ بِهِ وَصْفُ الْوَاصِفِينَ ، وَحَصَلَ لَكَ الأَمْنُ وَالْخَلاصُ وَنجَوْتَ مِنَ عُصَّةِ المَعاصِي الْوَاصِفِينَ ، وَحَصَلَ لَكَ الأَمْنُ وَالْخَلاصُ وَنجَوْتَ مِنَ عُصَّةِ المَعاصِي وَبَلِيَّتِها فِي الدُّنْيا وَالآخِرَةِ . وَكُنْتَ قَدْ قَطَعْتَ هٰذِهِ الْعَقَبَةَ ، بِإِذْنِ آللَّهِ تَعالَى ، وَاللَّهُ وَلِيُّ الْهِدَايَةِ والتوفيق بِمَنِّهِ وَفَضْلِهِ ، كما هو أهله .

## العقبة الثَّالِثَةُ وَهِيَ عَقبةُ العَوَائِقِ

ثُمَّ عَلَيْكَ يَا طَالِبَ الْعِبَادَةِ - وَفَقكَ آللَّهُ - بِدَفْعِ الْعَوَائِقِ ، حَتَّى تَسْتَقِيمَ عِبادَتُكَ . وَقَدْ ذَكَرْنا أَنَّ الْعَوَائِقَ أَرْبَعةٌ :

العائق الأوَّل : الدُّنيا

أَحَدُها : الدُّنْيَا ؛ وَدَفْعُهَا ( إِنَّما هُوَ )<sup>(١)</sup> بِالتَّجَرُّدِ عَنْهَا وَالزُّهْدِ فِيها . وَإِنَّمَا لَزَمَكَ هٰذَا التَّجَرُّدُ وَالزُّهْدُ لأَمْرَيْن :

أَحَدُهُمَا: لِتَسْتَقِيمَ لَكَ الْعِبَادَةُ / وَتَكَثُرَ، فَإِنَّ الرَّغْبَةَ في الدُّنْيا [١/١٠] تَشْغَلُكَ ( ظاهراً وباطناً ) (٢) ؛ أمَّا ظَاهِرُكَ فَبِالطَّلَب، وَأَمَّا بَاطِنُكَ فَبِالإِرَادَةِ وَحَدِيثِ النَّفْسِ ، وَكِلَاهُمَا يَمْنَعُ عَنْ الْعِبَادَةِ ، فإنَّ النَّفْسَ وَاحِدَةً ، وَالقَلْبَ وَاحِدُ ، فَإِذَا آشْتَغَلَ بِشَيْءٍ آنْقَطَعَ عَنْ ضِدِّهِ . وَإِنَّ مَثَلَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ، كَمَشَلِ الضَّرِيْنِ ، إِنْ أَرْضَيْتَ إحْدَاهُمَا أَسْخَطْتَ الْأَخْرَى ؛ وَأَنَّهُما كَالمَشْرِقِ وَالمَعْرِبِ ، بِقَدْرِ مَا تَمِيلُ إلى أَحَدِهِمَا ، أَعْرَضْتَ عَن الآخر .

وأمًّا شَغْلُهَا فِي الظاهِرِ فَقَدْ رَوَيْنا عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ رَضِيَ آللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ : حاوَلْتُ أَنْ أَجْمَعَ بَيْنَ الْعِبَادَةِ وَالتِّجَارَةِ فَلَمْ يَجْتَمِعَا ، فَأَقْبَلْتُ عَلَى الْعِبَادَةِ وَتَرَكْتُ التِّجَارَةَ .

وَعَنْ عُمَرَ رَضِيَ آللَّهُ عَنْهُ أَنَّه قَالَ : « لَوْ كَانَتَا مُجْتَمِعَيْنِ لأَحَدٍ غَيْرِي لآجْتَمَعَتَا لِي لِمَا أَعْطَانِي آللَّهُ تعالى مِنَ الْقُوَّةِ وَآللِّينِ » وإِذَا كَانَ الْحَدِيثُ

كَذَلِكَ فَالضِرُّ بِالفَانِيَةِ أُولَى ، والسَّلَامُ .

وَأَمَّا شَغْلُهَا لِلْقَلْبِ ، وَهُـوَ الْباطِنُ لِمَكَـانِ الإِرَادَةِ ، فَلَمـا رُوِيَ عَنِ النَّبِيِّ وَأَنَّهُ قَالَ :

«مَنْ أَحَبَّ دُنْيَاهُ أَضَرَّ بِآخِرَتِهِ ، وَمَنْ أَحَبَّ آخِرَتَهُ أَضَرَّ بِدُنْيَاهُ ؛ فَآثِرُوا مَا يَبْقَى عَلَى مَا يَفْنَى »(أ) فَبَانَ لَكَ أَنَّهُ إِذَا آشْتَغَلَ ظَاهِرُكَ بِالدُّنْيَا ، وَبَاطِئكَ بِإِرَادَتِها(١) ، فَلَا تَتَيَسَّرُ لَكَ الْعِبَادَةُ بِحَقِّهَا ، وَأَمَّا إِذَا زَهَدْتَ فِيها ، فَتَفَرَّغْتَ بِظَاهِرِكَ وَبَاطِئِكَ ، فَلَا تَتَيَسَّرُ لَكَ الْعِبَادَةُ ، بَلْ تُعَاوِنُكَ أَعْضَاؤُكَ .

وَلَقَدْ رُوِيَ عَنْ سَلْمَانَ الْفَارِسِيِّ رَضِيَ آللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ : « إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا زَهِدَ فِي اللَّنْيَا آسْتَنَارَ قَلْبُهُ بِالحِكْمَةِ ، وَتَعَاوَنَتْ أَعْضَاؤُهُ فِي الْعِبَادَةِ » فَهٰذِهِ هٰذِه .

وَالثَّانِي مِنَ الْأَمْرَيْنِ: أَنَّهُ يُكثِرُ قِيمَةَ عَمَلِكَ ، وَيُعَظِّمُ قَدْرَهُ وَشَرَفَهُ ؛ فَلَقَدْ قَالَ ﷺ : « رَكْعَتَانِ مِنْ رَجُلٍ زَاهِدٍ قَلْبُهُ ، خَيْرٌ وَأَحَبُ إلى آللَّهِ عَزَّ وَجَلً مِنْ عِبَادَةِ المُتَعَبِّدينَ إلَى آخِرِ آلدَّهْرِ ، أَبَداً سَوْمَداً » (ب).

فَإِذَا كَانَتِ الْعِبَادَةُ تَشْرُفُ وَتَكْثُر بِذَٰلِكَ ، فَحَقَّ لِمَنْ طَلَبَ الْعِبَادَةَ أَنْ يَزْهَدَ فِي الدُّنيَا وَيَتَجَرَّدَ عَنْهَا .

فَإِنْ قُلْتَ : فَمَا مَعْنَى الزُّهْدِ وَ ( مَا )(٢) حَقِيقته ؟ .

فَاعْلَمْ أُولًا / إِنَّ الزُّهْدَ عِنْد عُلَمَائِنا رَحِمَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى زُهْدَانِ: زُهْدُ مَقْدُورٌ لِلْعَبْدِ ، وَزُهْدٌ غَيْرُ مَقْدُورٍ ؛ فَالَّذِي هُوَ مَقْدُورٌ ثَلَاثَةُ أَشْيَاءَ :

(١) تَــرْكُ طَلَبِ الْمَفْقُودِ مِنَ آلـدُّنْيَا، (٢) وَتَفْـرِيقُ الْمَجْمُوعِ مِنْهـا، (٣) وَتَوْكُ إِرَادَتِهَا وَآخْتِيَارِها .

( أ ) راجع تخريج الحديث رقم ١٦ .

(ب) راجع تخريج الحديث رقم ١٧.

[۵۰/۱] معنی الزهد الزهد زهدان زهد مقدور وزهد غیر مقدور وَأُمَّا الزُّهْدُ الَّذِي هُوَ غَيْرُ مَقْدُورِ لِلْعَبْدِ ، فَهُوَ بُرُودَةُ الشَّيْءِ عَلَى قَلْب الزَّ اهد .

ثُمَّ الزُّهْدُ الَّذِي هُوَ مَقْدُورٌ ، مُقَدِّمَاتُ لِلزُّهْدِ الدِّي هُوَ غَيْـرُ مَقْدُور ؛ فَإِذَا أَتَى بِهِ الْعَبْدُ بِأَنْ لاَ يَطْلُبَ مَا لَيْسَ عِنْدَهُ مِنَ آلدُّنْيَا، وَأَن (١) يُفَرِّقَ مَا عِنْدَهُ مِنْهَا ، وَيَتْرُكَ بِالْقَلْبِ إِرَادَتَهَا وَآخْتِيَارَهَا (لأَجْلِ اللَّهِ وَعَظِيم ثَوَابهَ بتَذَكُّرهِ ﴾(٢) لأفاتِها ، أُوْرَثَتْهُ هذه بُرُودَةَ الدُّنْيَا عَلَى قَلْبهِ . وَهٰ ذَا عِنْدِي هُ وَ الزُّهْدُ الْحَقِيقِيُّ .

ثُمَّ آعْلَمْ أَنَّ أَصْعَبَ الْأُمُورِ الثَّلَاثَةِ إِنَّمَا هُوَ تَرْكُ الإرَادَةِ بِالْقَلْبِ ، إِذْ كَمْ تَرْك إرادة تَارِكٍ لَهَا بِظَاهِرِهِ ، مُحِبِّ مُريدٍ لَهَا بِبَاطِنِهِ ، فَهُوَ في مُكَافَحَة وَمُقَاساةٍ مِنْ نَفْسِهِ شَدِيدَةٍ ، وَالشَّأْنُ كُلُّهُ في هٰذَا . أَلَمْ تَسْمَعْ إلى قَوْلِهِ تعالى : ﴿ تِلْكَ الـدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلُهَـا لِلَّذِينَ لاَ يُـريـدُونَ عُلُوًّا في الأَرْضِ وَلاَ فَسَـاداً ﴾ [ القصص : ٨٣ ] عَلَّقَ الحُكْمَ بِنَفْى الإِرَادَةِ دُونَ الطَّلَبِ وَالْفِعْلِ للمُّرَادِ . وَقُوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْآخِرَةِ نَزَدْ لَهُ فَي حَرْثِهِ ، وَمَنْ كَانَ يَرِيدُ حَرْثَ آلدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْها ، وَمَا لَسهُ في الآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ ﴾ [ الشورى : ٢٠ ] وَقُولِهِ تَعَالَى : ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لَمِن نُرِيدٍ ﴾ [ الإسراء : ١٨ ] وقال : ﴿ وَمَنْ أَرَادَ الآخِرَةَ وَسَعَى لَهَا سَعْيَها ﴾ [ الإسراء : ١٩ ] أمَا تَرَى الإشَارَاتِ كُلُّهَا إِلَى الإِرَادَةِ ، فَأَمُّوهَا هُوَ المُهِمُّ إِذَنْ ؛ لَكِن الْعَبْدُ إِذَا وَاظَبَ وَاسْتَقَامَ عَلَى الْأُوَّلَيْن ، أَعْنِي التَّرْك والتَّفْرِيقَ ، فَمَأْمُولٌ مِنْ فَضْلِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، أَنْ يُـوفَّقَهُ لِـدَفْع هـ فِهِ الإرَادَةِ وَالاخْتِيارِ عَنْ قَلْبِهِ ، فَإِنَّهُ المُفْضِلُ الْكَرِيمُ عَزَّ وَجَلَّ .

> ثُمَّ الَّـذِي يَبْعَثُ عَلَى التَّرْكِ وَالتَّفْرِيقِ ، وَيُهَوِّنُ عَلَيْكَ ذٰلِكَ ، ذِكْرُ آفَاتِ الدُّنْيَا وَعُيُوبَهِا ، وَقَدْ أَكْثَرَ النَّاسُ الْقَوْلَ فِي ذٰلِكَ ، فَمِنْـهُ فِي قَوْل

بَعْضِهِمْ (أ): « تَرَكْتُ الدُّنْيا لِقِلَّةِ غَنَائِهَا وَكَثْرَةِ عَنَائِها ، وَسُرْعَةِ فَنائِهَا وَخِسَّةِ شُرَكَائِها ».

[10/ب] قالَ شَيْخِي / الإِمَامُ رَحِمَهُ اللَّهُ:

(لٰكِنْ يَجِيءُ) (١) مِنْ هَذا رَائِحَةُ السَّرْغَبَةِ (٤) ، لأَنَّ مَنْ شَكَا فِيرِآ أَحَبُ (٤) مَنْ تَدرَكَ شَيْسًا لِمَكَانِ الشُّركَاءِ فِيهِ (٣) أَحَبُ (٤) لَو آنْفَرَدَ بِهِ. فَالْقَوْلُ الْبَالِغُ فِيهِ، مَا قَالَهُ شَيْخُنَا ٤) فِيهِ (٣) أَحَبُ (٤) لَو آنْفَرَدَ بِهِ. فَالْقَوْلُ الْبَالِغُ فِيهِ، مَا قَالَهُ شَيْخُنَا ٤) رَحِمَهُ اللَّهُ: « إِنَّ الدُّنْيَا عَدُوّةٌ لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَأَنْتَ مُحِبُهُ ، وَمَنْ رَحِمَهُ اللَّهُ: « إِنَّ الدُّنْيَا عَدُوّةٌ لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَأَنْتَ مُحِبُهُ ، وَمَنْ رَحِمَةً اللَّهُ : « إِنَّ الدُّنْيَا عَدُوّةٌ ». قالَ : وَلأَنَّهَا فِي أَصْلِهَا وَسِخَةٌ جِيفَةٌ ، أَلا تَرَى أَحَبُ أَحَداً أَبْغَضَ عَدُوّهُ ». قالَ : وَلأَنَّهَا فِي أَصْلِهَا وَسِخَةٌ جِيفَةٌ ، أَلا تَرَى أَنْ الدنيا عدوّةً ، آخِر أمرها إلى الْقَذَرِ وَالْفَسَادِ ، وَالتَّلَاشِي وَالاضْمِحْلالِ لَكِنَّهَا جِيفَةٌ ضُمِّخَتْ بِطِيبٍ وَطُليَتْ بِزِينَةٍ ، فَاغْتَرَّ بِظاهِرِها الْغَافِلُونَ ، وَزَهَدَ فِيها الْعَاقِلُونَ .

حكم الزهد في الدنيا

فَإِنْ قُلت : فَمَا حُكْمُ الزُّهْدِ فِي الدُّنْيَا ، أَهُوَ فَرْضٌ أَمْ نَفْلُ ؟

فَاعْلَمْ : أَنَّ الزُّهْدَ يَقَعُ عِنْدَنا في الحَلَالِ وَالحَرَامِ ، فَهُوَ في الحَرَامِ فَرُضٌ ، وَفِي الْحَلَالِ نَفْلٌ .

ثُمَّ مَنْزِلَةً هٰذَا الْحَرَامِ لِمُسْتَقِيمِي الطَّاعَة ، بِمَنْزِلَةِ الْمَيْتَةِ المُسْتَقْذَرَةِ ، لَا يَقْدُمُ عَلَيْهَا إِلَّا عِنْدَ الضَّرُورَةِ بِمِقْدَارِ دَفْعِ الضَّرورَة .

وَأُمَّا الزُّهْدُ في الحَلَالِ فَإِنَّمَا يَكُونُ للَّابْدَالِ (٥٠) ، يَكُونُ عِنْدَهُم في

<sup>(</sup>أ) وهو قوّل يحيى بن معاذ الرازي، كما قاله ابن علوي الحداد في رسالته . (راجع سراج السالكين، ص ٢٠٢).

<sup>(</sup>ب) أي يجيء من قول بعضهم هذا . وهو ما سبق ذكره .

<sup>(</sup>ج) هو أبو بكر الورّاق ، كما في سراج السالكين ص ٢٠٣ .

<sup>(</sup>د) الأبدال : قوم يقيم الله بهم الأرض ، لا يموت أحدهم إلا قام مقامه آخر من الناسي

الْحَلَال بِمَنْزِلَةِ الْمَيْتَةِ ، لاَ يَتَنَاوَلُونَ مِنْهَا إِلَّا قَدْراً لاَ بُدَّ مِنْهُ .

وَالْحَرَامُ عِنْدَهُمْ بِمَنْزِلَةِ النَّارِ، لَا يَخْطُرُ بِبَالِهِمْ قَصْدُ تَنَاوُلِهَا بِحَالٍ ، فَهٰذَا مَعْنَى الْبُرُودَةِ عَلَى الْقَلْبِ بِأَنْ تَنقَطعَ هِمَّتَهُ عَنْها وَيَسْتَقْذِرَهَا وَيَسْتَنْكِرَهَا جِدًّا ، فَلَا يَبْقَى لَها في قَلْبِهِ اخْتِيَارُ وَلَا إِرَادَةً .

فَإِنْ قُلْتَ: كَيْفَ يُمْكِنُ أَنْ تَصِيرَ آلدُّنْيا في شَهَوَاتِها وَلَذَّاتِها الْعَجِيبَةِ مَثلُ الدنيا المَطْلُوبَةِ عِنْدَ إِنْسانِ بِمَنْزِلَةِ النَّارِ أَوْ بِمَنْزِلَةِ الجِيفَةِ المُسْتَجِيلَةِ، وَالْبِنْيَةُ بِنَيْتُنَا (أ) ، والطَّبْعُ طَبْعُنَا (ب) ؟

فَاعْلَمْ: أَنَّ مَنْ وُفِّقَ التَّوْفِيقَ الخَاصَّ، وَعَلِمَ آفَاتِهَا وَقَـذَرها في أَصلِها، تَصِيرُ عِنْدَهُ كَذَٰلِكَ ؛ وَإِنَّمَا يَتَعَجَّبُ مِنْ هٰذَا الرَّاغِبُونَ الْعُمْيَانُ عَنْ عُنْ عُنْ الدُّنْيَا وَآفَاتِهَا، المُغْتَرُونَ بِظاهِرِهَا وَزِينَتِهَا. وَسَأَضْرِبُ لَكَ مَثَلًا لِذَٰنْيَا وَآفَاتِهَا، المُغْتَرُونَ بِظاهِرِهَا وَزِينَتِهَا. وَسَأَضْرِبُ لَكَ مَثَلًا لِذَٰلَكَ :

<sup>=</sup> قال ابن دريد: الواحد بديل. راجع ما روي عن الابدال في مسند الإمام أحمد ابن حنبل: « الابدال في هذه الأمة ثلاثون » (ج ٥ ص ٣٢٢)، وحديث « الابدال يكونون بالشام وهم أربعون رجلاً » ( ١١٢/١).

وقال أبو الدرداء « إعلم أن لله عباداً يقال لهم الأبدال، خلف من الأنبياء هم أوتاد الأرض، فلما انقضت النبوّة أبدل الله مكانهم قوماً من أمّة محمد على لم يفضلوا الناس بكثرة صوم ولا صلاة ولا حلية، ولكن بصدق الورع وحسن النيّة وسلامة الصدر لجميع المسلمين، والنصيحة لهم إبتغاء مرضاة الله، بصبر من غير تجبّن، وتواضع من غير مذلّة، وهم قوم اصطفاهم الله واستخلصهم لنفسه» (سراج السالكين ص ٢٥٩). وقد أورد الترمذي حديث الأبدال في نوادر الأصول من قول أبي الدرداء، كما رُوي حديث الأبدال عن جماعة من الصحابة مرفوعاً وموقوفاً.

<sup>(</sup>أ) البنية بنيتنا: أي أننا خلقنا ضعفاء والبنية هي الفطرة .

<sup>(</sup>ب) والطبع طبعنا: أي ان من طبعنا شدة الحرص على الدنيا وملذاتها وشهواتها.

فَاعْلَمْ أَنَّ هٰذَا يُمَثَّلُ بِإِنْسَانٍ صَنَعَ خَبِيصاً أَنْ بِشَرَائِطِهِ مِنَ السُّكَرِ وَغَيْرِهِ ، ثُمَّ طَرَحَ فِيهِ قِطْعَةَ شُمَّ قَاتِل ، فأَبْصَرَ ذٰلِكَ رَجُلُ ، وَلَمْ يُبْصِرْهُ وَعَضَعَ / الْخَبِيصَ بَيْنَ أَيْدِيهِمَا مُزَيَّنَا مُزَخْرَفا ، فالرَّجُلُ الَّذِي أَبْصَرَ مَا جُعِلَ فِيهِ مِنَ السُّمِّ يَكُونُ زَاهِداً في ذٰلِكَ الخَبِيصِ ، لاَ يَخْطُرُ بِبَالِهِ أَنْ يَتَنَاوَل مِنْهُ بِحالٍ أَلْبَتَّةَ ، وَيَكُونُ ذٰلِكَ عِنْدَهُ بِمَنْزِلَةِ النَّارِ ، بَلْ أَصْعَبُ ، يَتَنَاوَل مِنْهُ بِحالٍ أَلْبَتَّة ، وَيَكُونُ ذٰلِكَ عِنْدَهُ بِمَنْزِلَةِ النَّارِ ، بَلْ أَصْعَبُ ، لِمَكَانِ مَا يَعْلَمُ مِنْ آفتِهِ وَلاَ يَغْتَرُّ بِظاهِرِهِ وَزِينَتِهِ ؛ وَأَمَّا الرَّجُلُ الآخَرُ الَّذِي لَمْ لِمَعْبُ ، وَحَرَصَ عَلَيْهِ وَلَمْ يَصْبِرْ عَنْهُ ، يُشْعِرُ مَنْ قَاعِهِ ، وَرَيْتَهِ ؛ وَحَرَصَ عَلَيْهِ وَلَمْ يَصْبِرْ عَنْهُ ، وَأَخَذَ يَتَعَجّبُ مِنْ صَاحِبِهِ الزَّاهِدِ فِيهِ ، وَرُبَّمَا يُسَفِّهُهُ فِي ذٰلِكَ .

فَهٰذَا مَثُلُ حَرَامٍ ٱلدُّنْيَا مَعَ الْبُصَرَاءِ الْمُسْتَقِيمِينَ ، وَالجُهَّالِ الرَّاغِبِينَ.

وأما حلال الدنيا ، وإنْ لَمْ يَطْرَحْ فِيهِ السَّمَ ، لَكِنْ بَصَقَ فِيهِ أَوِ آمْتَخَطَ ، ثُمَّ ضَمَّخَهُ (() وَزَيَّنَهُ . فَالرَّجُلُ الَّذِي شَاهَدَ مِنْهُ ذَٰلِكَ الْفِعْلَ ، يَكُونُ مُسْتَقْذِراً لِذَٰلِكَ الْخَبِيصِ ، نَافِراً عَنْهُ لاَ يَكَادُ يَقْدُمُ عَلَيْهِ إِلاَّ عِنْدَ الضَّرُورَةِ مُسْتَقْذِراً لِذَٰلِكَ الْخَبِيصِ ، نَافِراً عَنْهُ لاَ يَكَادُ يَقْدُمُ عَلَيْهِ إِلاَّ عِنْدَ الضَّرُورَةِ وَشِيدَةِ الحَاجَةِ ، وَالَّذِي لَمْ يُشَاهِدُ ذَٰلِكَ فَهُوَ جاهِلٌ بِمَا فِيهِ (() ، مُغْتَرُ يَظاهِرِهِ ، حَرِيصٌ عَلَيْهِ ، مُكِبُّ مُعْجِبُ مُحِبٌ . فَهٰذَا مَثَلُ حَلَالِ الدُّنْيَا مَعَ الْفَرِيقَيْنِ : أَهْلِ الْبُصِيرَةِ وَالاَسْتِقَامَةِ ، وَأَهْلِ الرَّغْبَةِ وَالْغَفْلَةِ . وَإِنَّمَا آخْتَلَفَ عَلَى الرَّجُلَيْنِ مَعَ تَسَاوِيهِما في الطَّبْعِ وَالْبِنْيَةِ لموضع النَّظر ، بِبَصَارَةٍ وَعِلْمٍ حَالُ الرَّجُلِيْنِ مَعَ تَسَاوِيهِما في الطَّبْعِ وَالْبِنْيَةِ لموضع النَّظر ، بِبَصَارَةٍ وَعِلْمٍ حَالُ الرَّجُلِيْنِ مَعَ تَسَاوِيهِما في الطَّبْعِ وَالْبِنْيَةِ لموضع النَّظر ، بِبَصَارَةٍ وَعِلْمِ وَعُلْمِ وَعُفْلَةٍ وَجِفَاءٍ كَانَ لِلآخَرِ ، فَلُو عَلِمَ الرَّاغِبُ ، وَعَمِي عَمَّا وَالْمُدُ مَا عَلِمَهُ الرَّاغِبُ ، لَكَانَ زَاهِداً مِثْلَهُ ، وَلَوْ جَهِلَ الزَّاهِدُ ، وَعَمِي عَمَّا فَعَلِمْ مَا عَلِمَهُ الرَّاغِبُ ، لَكَانَ رَاغِباً مِثْلَهُ ، وَلَوْ جَهِلَ الزَّاهِدُ ، وَعَمِي عَمَّا عَلِمَهُ الرَّاغِبُ ، لَكَانَ رَاغِباً مِثْلَهُ ؛ فَعَلِمْتُ بذلِكَ أَنَّ هٰذَا التَمْيِزَ لَمَكَانِ عَمِى عَنْهُ الرَّاغِبُ ، لَكَانَ رَاغِباً مِثْلُهُ ؛ فَعَلِمْتُ بذلِكَ أَنَّ هٰذَا التَمْبِيزَ لَمَكانِ عَمِى عَنْهُ الرَّاعِبُ ، لَكَانَ رَاغِباً مِثْلُهُ ؛ فَعَلِمْتُ بذلِكَ أَنَّ هٰذَا التَمْيِولُ لَعَكِمْ لَا لَوَالْمِلُ الْمَالِي الْعَلَامِ الْمَالِيَ الْمَالِي الْمَالِي الْمُ الْمُنَاءُ السَّامِي المَالِي الْمُ الْمُؤَالِيْنَ الْمُؤَالِقُولُ الْمَالِي الْمَالِمُ الْمُؤَالِ اللْمُ الْمُؤَالِقُ الْمُعِلَى الْمُؤَالِ الْمَالِي الْمَالِمُ الْمُؤَالِ الْمَالِقُ الْمَالِمِ الْمُؤَالِ الْمُعَلِي الْمُؤَالِ الْمُؤَالِي الْمَالِيُعِلَا الْمَعْلِيْ الْمُؤَالِ الْمَالِهُ الْمُؤَالِمُ الْمُؤَالِ الْمُعْلِمُ الْمُلِلَا ال

 <sup>(</sup>ج) الخبيص: نوع من الحلوى تعمله العـرب من التمر والسمن والأرز والـدبس ، وهو
 مأخوذ من الخبص بمعنى الخلط .

الْبَصائِرِ دُونَ الطَّبَائِعِ ، وَهٰذَا أَصْلُ مُفِيدٌ وَكَلَامٌ بَيِّنٌ سَدِيدٌ ، آعْتَرفَ بِهِ مَنْ عَقَلَ وَأَنْصَفَ ، وَآللَّهُ تَعَالَى وَلِيُّ الهِدَايَةِ وَالتَّوْفِيقِ بِفَضْلِه .

القدر المطلوب من الدنيا فَإِنْ قِيلَ : فَلاَ بُدَّ مِنْ قَدْرٍ مِنَ الدُّنْيَا لِيَكُونَ قِوَاماً لنَا ، فكَيْفَ نَزْهَـدُ فِيهَا ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الزَّهْدَ فِي الْفُضُولِ مِمَّا لاَ يَحْتَاجُ إِلَيْهِ فِي قِوَامِ الْبِنْيَةِ ، فَالْمُقْصُودُ الْقِوَامُ وَالْقُوَّةُ حَتَّى تَعْبُدَ اللَّهَ سُبْحَانَهُ ، لاَ الأَكْلُ وَالشَّرْبُ وَاللَّهُ تَعَالَى إِنْ شَاءَ أَقَامَهَا / بِشَيْءٍ وَسَبِ ، وَإِنْ شَاءَ أَقَامَهَا بِغَيْرِ [١٦/ب] سَبَبِ كَالْمَلائِكَةِ . ثُمَّ إِنَّ كَانَ بِشَيْءٍ فَيْرِهِ يُسَبِّبُهُ لَكَ مِنْ حَيْثُ لاَ تَحْتَسِبُ ، وَإِنْ شَاءَ فَيِشَيْءٍ غَيْرِهِ يُسَبِّبُهُ لَكَ مِنْ حَيْثُ لاَ تَحْتَسِبُ ، وَإِنْ شَاءَ فَيِشَيْءٍ غَيْرِهِ يُسَبِّبُهُ لَكَ مِنْ حَيْثُ لاَ تَحْتَسِبُ ، وَإِنْ شَاءَ فَيِشَيْءٍ غَيْرِهِ يُسَبِّبُهُ لَكَ مِنْ حَيْثُ لاَ تَحْتَسِبُ ، وَإِنْ شَاءَ فَيِشَيْءٍ غَيْرِهِ يُسَبِّبُهُ لَكَ مِنْ حَيْثُ لاَ تَحْتَسِبُ ، وَمَنْ يَتَقِى اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَنْ عَيْرِ طَلَب وَإِنْ لَمْ تَقْوَ عَلَى ذَلِكَ ( الزَّهْدِ ) ( ) وطَلَبْتَ وَأَرَدْتَ ، فَأَنْوِ اللهَ عَلْمَ هُوهِ وَاللَّذَةِ ؛ فَإِنْ لَمْ تَقْوَ عَلَى ذَلِكَ ( الزَّهْدِ ) ( ) وطَلَبْتَ وَأَرَدْتَ ، فَأَنْوِ اللهَ لِلْا فِرَادَةٍ ، فَإِنْ لَمْ تَقْوَ عَلَى ذَلِكَ ( الزَّهْدِ ) ( ) وطَلَبْتَ وَأَرَدْتَ ، فَأَنْوِ لِلْكَ الْعُدَّةُ وَالقَوَّةُ عَلَى عِبَادَةِ اللهِ سُبْحَانَهُ دُونَ الشَهْوَةِ وَاللَّذَةِ ؛ فَإِنْكَ إِذَا لِلْكَ الْعُلْبُ وَالْقَوَّةُ عَلَى عَبَادَةِ اللهِ سُبْحَانَهُ دُونَ الشَهْوَةِ وَاللَّذَةِ ؛ فَإِلْكَ إِلَى الْمُعْرَاقُ وَاللَّذَةِ ؛ فَإِلْكَ وَلَعْلَمْ هٰذِهِ الْجُمْلَةَ رَاشِدًا إِن شَاء وَلَا لَلْهُ النَّوْفِيقُ .

الْعَائِقُ النَّانِي: الْخَلْق:

ثُمَّ عَلَيكَ ، وَفَقكَ اللَّهُ ـ وَإِيَّاناً لِطَاعَتِهِ ، بِالتَّفَرُّدِ عَنِ الْخَلْقِ وَذلِكَ لأَمْرَيْن :

أَحَدُهُمَا : أَنَّهُمْ يَشْغَلُونَكَ عَنْ عِبَادَةِ اللَّهِ تَعالَى ، عَلَى ما حُكِيَ عَنْ

<sup>(</sup>أ) إن كان بشيء: أي إن كان أقامها الله تعالى بشيء .

بَعْضِهِمْ أَنْهُ قَالَ : مَرَرْتُ بِجَمَاعَةٍ يَتَرَامَوْنَ (أ) وَوَاحِدُ جَالِسُ بَعِيداً مِنْهُمْ ، فَأَرَدْتُ أَنْ أَكَلَّمَهُ فَقَالَ : ذِكْرُ آللَّهِ تعالى أَشْهَى إِلَيَّ مِنْ كَلَامِكَ ، فَقُلْتُ أَنْتَ وَحْدَكَ ؟ قَالَ مَعِي رَبِّي وَمَلَكَايَ ، فَقُلْتُ : مَنْ سَبَقَ مِنْ هُولَاءِ ؟ فَقَالَ : مَنْ غَفَرَ آللَّهُ لَهُ ، فَقُلْتُ : أَيْنَ الطَّرِيقُ ؟ فَأَشَارَ بِيدِهِ إلى السَّمَاءِ ، وَقَامَ وَتَركَنِي غَفَرَ آللَّهُ لَهُ ، فَقُلْتُ : أَيْنَ الطَّرِيقُ ؟ فَأَشَارَ بِيدِهِ إلى السَّمَاءِ ، وَقَامَ وَتَركَنِي وَقَالَ : أَكْثَرُ خَلْقَ لَكَ عَنْكَ شَاغِلً . فَالخَلْقُ إِذا يَشْغَلُونَكَ عَنِ الْعِبَادَةِ بَلْ وَقَالَ : أَكْثَرُ خَلْقَ لَكَ عَنْكَ شَاغِلً . فَالخَلْقُ إِذا يَشْغَلُونَكَ عَنِ الْعِبَادَةِ بَلْ يَوْعَعُونَكَ في الشَّرِ وَالْهَ لَاكِ عَلَى مَا قَالَ حَاتِمُ الأَصَمُّ رَحِمَةُ اللَّهُ عَلَيْهِ :

طَلَبْتُ مِنْ هُذَا الْخَلْقِ خَمْسَةَ أَشْيَاءَ فَلَمْ أَجِدْ (هَا) (١) : طَلَبْتُ مِنْهُمُ الطَّاعَةَ وَالزَّهَاوَةَ فَلَمْ يَفْعَلُوا ، فَقُلْتُ : أَعِينُونِي عَلَيْهِمَا إِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَلَمْ يَفْعَلُوا ، فَقُلْتُ : أَعِينُونِي عَلَيْهِمَا إِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَلَمْ يَفْعَلُوا ، فَقُلْتُ: لا تَمْنَعُونِي عَنْهُمَا إِنْ فعلتُ فلم يفعلُوا ؛ فَقُلْتُ: لا تَمْنَعُونِي عَنْهُمَا إِذاً ، فَمَنَعُونِي ؟ فَقُلْتُ: لا تَدْعُونِي إلى مَا لا يُرْضِي اللَّهُ العَظِيمَ ، ولا يُعَادُونِي عَلَيْهَا إِنْ لَمْ أَتَابِعْكُمْ ، فَلَمْ يَفْعَلُوا ؛ فَتَرَكْتُهُمْ وَاشْتَغَلْتُ بِخَاصَةِ نَفْسِي /.

[1/17]

شُمَ آعْلَمْ أَيُهَا الأَخُ في الدِّينِ ، أَنَّ نَبِيَّنَا مُحَمَّداً عَلَيْ ، وَصَفَ زَمَانَ الْعُزْلَةِ ، وَبَيْنَ نَعْتَهُ وَنَعْتَ أَهْلِهِ ، وَأَمَرَ فِيهِ بِالتَّفَرُّدِ ، وَكَانَ لاَ مَحَالَةَ أَعْلَمَ بِالمصالِحِ ، وَأَنْصَحَ لَنَا مِنَا لأَنْفُسِنَا ؛ فَإِنْ وَجَدْتَ زَمَانَكَ عَلَى مَا وَصَفَ وَبَيْنَ فَامْتَثِلُ أَمْرَهُ عَلَيْ ، وَآقْبَلْ نَصِيحَتَهُ ، وَلاَ تَشُكَ ؛ فإنَّهُ عَلَى مَا وَصَفَ بِمَا يَصْلُحُ لَكَ في زَمَانِكَ ، وَلاَ تَتَعَلَّلْ بِالْعِلَلِ الْكَاذِبَةِ ، وَلاَ تُخَادِعْ نَفْسَكَ ، وَإلاَ قَائْتَ هَاكُ وَلاَ عُذْرَ لَكَ .

وَالْـوَصْفُ الَّـذِي ذَكَـرْنَا هُـوَ فِي الخَبَرِ الْمَشْهُـودِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَمْـرِو بْنِ الْعَـاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَـا(٢) أَنَّـهُ قَـالَ : بَيْنَما نَـحْنُ

<sup>(</sup>أ) يترامون : أي يرمون السهام ويتسابقون فيها .

حَوْلَ رسول الله ﷺ ، إِذْ ذَكَرَ الْفِئْنَةَ ، فَقَالَ : « إِذَا رَأَيْتُمُ النَّاسَ مَرَجَتْ عُهُودُهُمْ ، وَخَفَّتْ أَمَانَاتُهُمْ ، وكَانُوا هٰكَذَا ، وَشَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ ، قُلْتُ : مَا أَصْنَعُ عِنْدَ ذَلِكَ جَعَلَنِي آللَّهُ فِدَاءَكَ ؟ قَالَ : إِلْزَمْ بَيْتَكَ ، وَأَمْلِكُ عَلَيْكَ لِصَانَكَ ، وَخُذْ مَا تَعْرِفُ ، وَدَعْ مَا تُنْكِرُ ، وَعَلَيْكَ بِأَمْرِ الْخَاصَّةِ ، وَدَعْ عَنْكَ أَمْرَ العَامَّةِ » (أ) .

وذكر في خَبَرٍ آخَرَ أَنَّهُ عَلَيْهِ الصلاة وَالسَّلاَمُ قَالَ : « ذَاكَ أَيَّامَ الْهَرْجِ ، قِيلَ : وَمَا أَيَّامُ الْهَرْجِ ؟ قالَ : حِينَ لاَ يَأْمَنُ الرَّجُلِ. جَلِيسَهُ » (ب) .

وَذَكَرَ آبْنُ مَسْعُودٍ في خَبرِ آخَرَ لِلْحَارِثِ بْنِ عَمِيرَةَ ، أَنَّهُ قَالَ : « إِنْ يُدُفَعْ عَنْ عُمْرِكَ ، فَسَيَاتِي عَلَيْكَ زَمَانُ كَثِيرٌ خُطَبَاؤُهُ ، قَلِيلٌ عُلَمَاؤُهُ ، كَثِيرٌ سُوّالُهُ ، قَلِيلٌ مُعْطُوهُ ، الْهَوَى فِيهِ قَائِدُ الْعِلْمِ ، قَالَ : وَمَتَى ذٰلِكَ؟ قَالَ : إِذَا أَمِيتَتِ الصَّلَاةُ ، وَقُبِلَتِ الرُّشَا ، وَيُبَاعُ الدِّينُ بِعَرَضٍ يَسِيرٍ مِنَ الدُّنْيَا ، فَالنَّجَاءَ وَيْخُكَ ثُمَّ النَّجَاءَ » (©) .

قُلْتُ : وَجَمِيعُ مَا ذُكِرَ في هٰذِهِ الْأَخْبَارِ تَرَاهُ بِعَيْنِكَ في زَمَانِكَ وَأَهْلِهِ ، فَانْظُرْ لِنَفْسِكَ .

ثُمَّ إِنَّ السَّلَفَ الصَّالِحَ رَضِي اللَّهِ عَنهم ، أَجْمَعُوا عَلَى التَّحْذِيـر مِنْ زَمَانِهِمْ وَأَهْلِهِ ، وَآثُرُوا الْعُزْلَةَ ، وَأَمَرُوا بِذٰلِكَ وَتَوَاصَـوْا بِهِ ، وَلاَ شَـكَ أَنَّهُمْ كَانُوا أَبْصَرَ وَأَنْصَحَ ، وَأَنَّ الزَّمَانَ لَمْ يَصِرْ / بَعْدَهُمْ خَيْراً مِمَّا كَانَ بَلْ أَشَـرُ [١٧/ب] وَأَمَرُ ، وَهُو مَا ذُكِرَ عَنْ يُوسُفَ بْنِ أَسْبَاطٍ رحمه الله أَنَّهُ قَالَ :

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ١٨ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ١٩.

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ٢٠ .

سَمِعْتُ الثَّوْرِيَّ يَقُولُ : وَاللَّهِ الَّذِي لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ ، لَقَدْ حَلَّتِ الْعُـزْلَةَ في لهذَا الزَّمَانِ .

قُلْتُ أَنَا : وَلَئِنْ حَلَّتْ في زَمَانِهِ ، فَفِي زَمَانِنَا لهذا وَجَبَتْ وَاقْتُرِضَتْ .

وَعَنْ سُفْيَانَ أَيْضاً أَنَّهُ كَتَبَ إلى عَبَّادِ الخَوَّاصِ رَحِمَهُمَا اللَّهُ: أَمَّا بَعْدُ: فَإِنَّكَ فِي زَمَانٍ كَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ ﷺ ورضي عنهم يَتَعَوَّذُونَ بِاللَّهِ مِنْ أَنْ يُدْرِكُوهُ ، فِيمَا بَلَغَنا ، وَلَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَيْسَ لَنَا ، فَكَيْفَ بِنَا حِينَ أَنْ يُدْرِكُوهُ ، فِيمَا بَلَغَنا ، وَلَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَيْسَ لَنَا ، فَكَيْفَ بِنَا حِينَ أَدْرَكْنَاهُ عَلَى قِلَّةٍ عِلْمٍ ، وَقِلَّةٍ صَبْرٍ، وَقِلَّةٍ أَعْوَانٍ عَلَى خَيْرٍ، وَكَدَرٍ مِنَ الدُّنيَا وَفَسَادٍ مِنَ النَّاسِ ؟ فَإِنَّ عُمَر بْنَ الخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : «في الْعُزْلَةِ رَاحَةً مِنَ خُلَطَاءِ السُّوءِ ».

وَفِي مِثْلِ هٰذَا قِيلَ : [ البسيط ] :

هٰذَا الزَّمَانُ الَّذِي كُنَّا نُحَاذِرُهُ

في قَـوْل ِ كَعْبٍ وَفي قَـوْل ِ آبْنِ مَسْعُـودِ دَهْـرٌ بِيهِ الْـحَـنُ مَـرْدُودٌ بِالْجْـمَـعِـهِ

وَالْسِظُلْمُ وَالْسَغْنِي فِيهِ غَيْرُ مَرْدُودِ

(أَعْمَى أَصَمُّ مِنَ الأَزْمَانِ مُلْتَبِسُ

فِيهِ لإِبْلِيسَ تَصْوِيبٌ وَتَصْعِيدُ) (١)

إِنْ دَامَ هِـذَا وَلَـمْ يَـحْدُثْ لَـهُ حَـدَثُ(٢)

لَـمْ يُبْـكَ مَـيْتُ وَلَـمْ يُفْرَحْ بِـمَـوْلُسودِ

وَلَقَدْ وَجَدْتُ عَنْ سُفْيَانَ بْنِ عُيَيْنَةَ أَنَّهُ قَالَ: قُلْتُ لِلشَّوْدِيِّ أَوْصِنِي ، فَقَالَ: قُلْلُ مِنْ مَعْرِفَةِ النَّاسِ ، قُلْتُ : يَرْحَمُكَ اللَّهُ ، أَلَيْسَ قَـدْ جَاءَ فِي الْخَبَرِ : « أَكْثِرُوا مِن مَعْرِفَةِ المؤمنينِ فَإِنَّ لِكُلِّ مُؤْمِنٍ شَفَاعَةً » (أ) قالَ : لاَ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٢١ .

أَحْسِبُكَ رَأَيْتَ قَطُّ مَا تَكْرَهُ إِلاَّ مِمَّنْ تَعْرِفُ ، قُلْتُ أَجَلْ . ثُمَّ مَاتَ ، فَرَأَيْتُهُ بَعْدَ مَوْتِهِ فِي المَنَامِ بِحُجَجٍ ، فَقُلْتُ : أَبَا عَبْدَ اللَّهِ أَوْصِنِي ، فَقَالَ : « أَقْلِلْ مِنْ مَعْرِفةِ النَّاسِ مَا آسْتَطَعْتَ ، فَإِنَّ المُخْلِصَ (١) مِنْهُمْ شَدِيدٌ »(١).

وَقَدْ قِيلَ فِي مَعْنَى هٰذَا الْخَبَرِ: [الطويل]: ``
وَمَا ذِلْتُ مُـذُ لاَحَ المسلميبُ بِمَـفْرَقِي
أَفَـتُشُ عَـن هٰـذَا الْـوَرَى وَأَكَـشَـفُ
فَـمَا أَنْ عَـرَفْتُ الـنَّـاسِ إلاَّ ذَمَمْتُهُمْ
جَــزَى آللَّهُ خَيْـراً كُـلَّ مَنْ لَسْتُ اعْـرِفُ(۱)
وَمَا لِـي ذَنْبُ أَسْتَحِـتُ بِهِ الْـجَـفَا
سِـوَى أَنْنِى أَحْبَبْتُ مَنْ لَيْسَ يُنْصِفُ

قَالَ (ب): وَقِيلَ كُتِبَ عَلَى بَابِهِ (٢٠): جَزَى آللَّهُ مَنْ لاَ يَعْرِفُنَا خَيْراً ، وَلاَ جَزَى آللَّهُ مَنْ لاَ يَعْرِفُنَا خَيْراً ، وَلاَ جَزَى بِذَٰلِكَ أَصْدِقَاءَنَا ، فَمَا أُوذِينَا قَطُّ إِلَّا مِنْهُمُ ، وَأَنْشَدُوا في ذلك : [الطويل]:

جَـزَى اللَّهُ عَنَّا الْخَيْرَ مَنْ لَيْسَ بَيْنَنَا

وَلا بَـيْـنَـهُ وُدُّ وَلاَ نَـتَـعـارَفُ فَـمَـا صَـابَـنَـا هَـمُّ وَلاَ نَـالَـنَـا أَذَى

مِنَ النَّاسِ إِلَّا مَنْ نَوَدُ وَنَعْرِفُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ : هٰذَا زَمَانٌ آحْفَظْ فيه لِسَانَكَ ، وَآخْفِ

<sup>(</sup>أ) ذكره أبو نعيم في الحلية ( ٢٨٩/٧ ) .

<sup>(</sup>ب) أي سفيان بن عيينة .

<sup>(</sup>ج) بابه : أي باب دار سفيان الثوري .

مَكَانَكَ ، وَعَالِجْ قَلْبَكَ ، وَخُذْ مَا تَعْرِفُ ، وَدَعْ مَا تُنْكِرُ . وَقَالَ الثَّوْدِيُّ رحمه الله : هٰذَا زَمَانُ السُّكُوتِ وَلُنُومُ الْبُيُوتِ وَالسِّضَا بِالْقُوتِ / إِلَى أَنْ تَمُوتَ .

وَعَنْ دَاوُدَ الـطَّائِيِّ رَحِمَهُ آللَّهُ : صُمْ عَنِ الـدُّنْيَـا ، وَاجْعَـلْ فِـطْرَكَ الآخِرَةَ ، وَفِرَّ مِنَ النَّاسِ فِرَارَكَ مِنَ الْأَسَدِ .

وَعَنْ أَبِي عُبَيْدَةَ (أ): مَا رَأَيْتُ حَكِيماً قَطُّ إِلَّا قَالَ فِي عَقِبِ كَلَامِهِ: إِنْ أَحْبَبْتَ أَن لا تُعْرَفَ ، فَأَنْتَ مِنَ آللَّهِ عَلَى بَالٍ .

وَالْأَخْبَارُ فِي هٰذَا الْبَابِ أَكْثَرُ مِنْ أَنْ يَحْتَمِلَه هٰذَا الْكِتَابُ ؛ وَقَدْ صَنَفْنَا فِيهِ كِتَاباً مُفْرَداً سَمَّيْناهُ: «كِتَابَ أَخْلَقِ الأَبْرَارِ وَالنَّجَاةِ مِنَ الأَشْرَارِ »(ب) فَقِفْ عَلَيْهِ تَرَى الْعَجَبَ الْعُجَابَ ، وَالْعَاقِلُ تُكْفِيهِ إِشَارَةً ، وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيق ، وَالْهِدَايَةُ بِفَضْلِهِ .

وَأَمَّا الْخَصْلَةُ النَّانِيةُ ﴿ الَّتِي تَقْتَضِي التَّفَرُدَ عَنِ النَّاسِ في هٰذَا الشَّأْنِ: فَإِنَّ النَّاسَ يُفْسِدُونَ عَلَيْكَ مَا يَحْصُلُ لَكَ مِنَ الْعِبَادَةِ ، إِنْ لَمْ يَعْصِمِ آللَّهُ سُبْحَانَهُ وتعالى بِسَبِ ما يَعْرِضُ مِنْ قِبَلِهِمْ مِنْ دَوَاعِي الرِّيَاءِ وَالتَّرَيُّنِ . وَلَقَدْ صَدَقَ يَحْيَى بْنُ مُعَاذٍ حَيْثُ قَالَ : « رُوْيَةُ النَّاسِ بِسَاطُ الرِّيَاءِ». وَهُؤُلَاءِ الزُّهَادُ قَدْ خَافُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ مِنْ هٰذَا الْمَعْنَى حَتَى تَرَكُوا المُلاَقَاةَ وَالتَّرَاوُرَ .

<sup>(</sup> أ ) في الأصل : عبيدة ، وفي (ج ) : أبي عبيدة ، وفي حاشية الأصل : داود .

<sup>(</sup>ب) في الأصل: النجاة من النبار، والتصحيح في باقي النسخ، ومن كتباب كشف الظنون.

<sup>(</sup>ج) وردت الخصلة الأولى ص ٨٩ .

وَلَقَدْ ذُكِرَ عَنْ هَرِمَ بْنِ حَيَّانَ أَنَّه قَالَ لأُوَيْسِ الْقَرَنِيِّ رَحِمَهُمَا اللَّهُ: يَا أُوَيْسُ ، صِلْنَا بِالزِّيارَةِ وَاللَّقَاءِ ، فَقَالَ أُوَيْسٌ قَدْ وَصَلْتُكَ بِمَا هُوَ أَنْفَعُ لَكَ مِنْهُمَا ، وَهُوَ الدُّعَاءُ عَلَى ظَهْرِ الْغَيْبِ ، لأَنَّ الزِّيَارَةَ وَاللَّقَاءَ يَعْرِضُ فِيهِمَا التَّزَيُّنُ وَالرِّيَاءُ .

وَقِيلَ لِسُلَيْمَانَ الْخَوَّاصِ : قَدِمَ إِبْرَاهِيمُ بْنُ أَدْهَم أَفَلَا تَأْتِيهِ ؟ فَقَالَ : لَأَنْ أَلْقَى شَيْطَاناً مَارِداً أَحَبُ إِلَيَّ مِنْ لِقَائِهِ ؛ فَاسْتَنْكَسُوا ذٰلِكَ مِنْ قَوْلِهِ ، فَقَالَ : إِنِّى إِذَا لَقِيتُهُ أَخَافُ أَنْ أَتَزَيَّنَ ، وَإِذَا لَقِيتُ شَيْطَاناً أَمْتَنِع مِنْهُ .

وَلَقَدْ لَقِيَ شَيْخِي الإِمَامُ (أ) بَعْضَ الْعَارِفِينَ ، فَتَذَاكَرَا مَلِيًّا ثُمَّ دَعُوا في آخِرِ حَدِيثِهِمَا ، فَقَالَ شَيْخِي للعارِفِ : ما أَطُنَّني جَلَسْتُ مَجْلِساً أَنَا له أَرْجَى مِنْ مَجْلِسِي هٰذَا ، فَقَالَ لَهُ الْعَارِفُ : لَكنِّي مَا جَلَسْتُ مَجْلِساً أَنَا لَهُ أَخُوفُ مِنْ مَجْلِسِي هٰذَا ، أَلَسْتَ تَعْمدُ إِلَى أَحْسَنِ حَدِيثِكَ وَعُلُومِكَ فَتُحَدِّئِنِي بِهَا مِنْ مَجْلِسِي هٰذَا ، أَلَسْتَ تَعْمدُ إِلَى أَحْسَنِ حَدِيثِكَ وَعُلُومِكَ فَتُحَدِّئِنِي بِهَا وَتُظْهِرُهَا بَيْنَ يَدَيَّ ؟ وَأَنَا كَذَٰلِكَ ، فَقَدْ وَقَعَ الرِّيَاءُ والتزيِّن ؛ فَبَكَى شَيْخِي الإِمَامُ مَلِيّا ، ثُمَّ غُشِي عَلَيْهِ . وَكَانَ بَعْدَ ذَٰلِكَ يَتَمَثَّلُ (بِهُذِهِ)(١) الإَمَامُ مَلِيّا ، ثُمَّ غُشِي عَلَيْهِ . وَكَانَ بَعْدَ ذَٰلِكَ يَتَمَثَّلُ (بِهِ فَي )(١) السريع ]

[١٨] ب]

يَا وَيْلَتَا مِنْ مُوقَفٍ ما بِهِ أَخْوَفُ مَن أَن يَعْدِلَ الْحَاكِمُ أَبَارِزُ اللَّهَ بِعِصْيَانِهِ وَلَيْسَ لِي مِنْ دُونه رَاحِمُ أَبَارِزُ اللَّهَ بِعِصْيَانِهِ وَلَيْسَ لِي مِنْ دُونه رَاحِمُ يَا رَبِّ عَفْواً مِنْكَ عَنْ مُذْنِبٍ أَسْرَفَ إِلَّا أَنَّهُ نَادِمُ (يَقُولُ فِي اللَّيْلِ إِذَا مَا دَجَى آهاً لِذَنْبٍ سَتَرَ الْعَالِمُ)(٢) (يَقُولُ فِي اللَّيْلِ إِذَا مَا دَجَى

فَهذِهِ حَالُ أَهْلِ الزُّهْدِ وَالرَّيَاضَةِ في مُلاَقَاتِهِمْ ، فَكَيْفَ حَالُ أَهْلِ الرَّغْبَةِ وَالْبَطَالَةِ ، بَلْ حَالُ أَهْلِ الشَّرِّ وَالْجَهَالَةِ ؟

<sup>(</sup> أ ) هو أبو بكر الورّاق .

وآعْلم أَنَّ الزَّمَانَ قَدْ أَصْبَحَ في فَسَادٍ عَظِيم ، وَأَصْبَحَ النَّاسُ فِي ضُرِّ كَثِيرٍ ، فَإِنَّهُمْ يُشْغِلُونَكَ عَنْ عِبَادِةِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ حَتَّى لاَ يَكَادُ يَحْصُلُ لَكَ مِنْهَا شَيْءً ؛ ثُمَّ يُفْسِدُونَ عَلَيْكَ مَا حَصَلَ لَكَ ، حَتَّى لاَ يَكَادُ يَسْلَم لَكَ مِنْهَا شَيْءً ؛ ثُمَّ يُفْسِدُونَ عَلَيْكَ مَا حَصَلَ لَكَ ، حَتَّى لاَ يَكَادُ يَسْلَم لَكَ مِنْهَا شَيْءً . فَلَزِمَتْكَ آلْغُزْلَةُ وَالتَقَرُّدُ عَنِ النَّاسِ ، وَالإِسْتِعَاذَةُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّ هَلَا الزَّمَانِ وَأَهْلِه ، وَاللَّهُ تَعَالَى الحَافِظُ بِفَضْلِهِ وَرَحْمَتِهِ .

حكم العزلة

فَإِنْ قِيلَ : فَمَا حُكْمُ الْعُزْلَةِ وَالتَّفَرُّدِ عَنِ النَّاسِ ؟ فَبيِّنْ لَنَا ، يرحمك الله ، حَالَ طَبَقَاتِ الْخَلقِ فِيهَا ، وَالْحَدِّ الَّذِي يَجِبُ مِنْهَا

فَاعْلَمْ رَحِمَكَ اللَّهُ وَإِيَّانَا أَنَّ النَّاسَ فِي هٰذَا الْبَابِ(١) رَجُلانِ : ـ

رَجُلُ لاَ حَاجَةَ بِالْخَلْقِ إِلَيْهِ فِي عِلْمٍ وَبَيَانِ حُكْمٍ ، فَالأَوْلَى بِهِٰذَا طُرِقَ النَّرْلَة الرَّجُلِ التَّفَرُدُ عَنِ النَّاسِ ، فَلاَ يُخَالِطُهُمْ إِلَّا فِي جُمْعَةٍ أَوْ جَمَاعَةٍ أَوْ عِيدٍ أَوْ حَاجَةٍ فِي مَعِيشَةٍ لاَ بُدَّ مِنْ ذٰلِكَ ولا حِجِّ أَوْ مَجْلِسِ عِلْم بِالسُّنَّةِ ، أَوْ حَاجَةٍ فِي مَعِيشَةٍ لاَ بُدَّ مِنْ ذٰلِكَ ولا يُعرف ، وَإِلَّا فَيُوَارِي شَخْصَهُ ، وَيَلْزَمُ مسكنه ، لاَ يَعْرِفُ وَلاَ يُعْرَفُ . فَأَمَّا يُعرف ، وَإِلَّا فَيُوَارِي شَخْصَهُ ، وَيَلْزَمُ مسكنه ، لاَ يَعْرِفُ وَلاَ يُعْرَفُ . فَأَمَّا إِنْ أَحَبَّ هٰذَا الرَّجُلُ أَنْ يَنْقَطِعَ عَنِ النَّاسِ ، فَلاَ يُخَالِطُهُمْ فِي أَمْرٍ مِنَ الْأَمُورِ أَلْبَقَةً ، مِنْ دِينٍ ودُنْيًا وَجَمَاعَةٍ وَجُمَعَةٍ وغَيْرِهَا ، لِمَا يَرَى لَهُ فِي ذٰلِكَ مِنْ مَصْلَحَتِهِ وَفَرَاغِهِ ، فَإِنَّهُ لاَ يَسَعُهُ ذٰلِكَ إِلَّا بِأَحَدِ أَمْرَيْنِ :

- إما أن يصير إلى مَوْضِع لا يَلْزَمُهُ هُنَالِكَ هٰذِهِ الْفرائضُ ، كَرُءُوسِ الْجِبَالِ وَبُطُونِ الْأُودِيَةِ وَنَحْوِها ؛ وَلَعَلَّ هٰذَا أَحَدُ الْوُجُوهِ الَّتِي دَعَتِ العُبَّادَ إِلَى تِلْكَ المَوَاضِعِ الْبَعِيدَةِ عَنِ النَّاسِ .

ـ وَإِمَّا أَنْ يَتَيَقَّنَ بِالْحَقِيقَةِ أَنَّ الضَّرَرَ الَّـذِي يَلْحَقُهُ في مُخَـالَطَةِ النَّـاسِ بِسَبَبِ هٰذِهِ الْفُرُوضِ أَعْظَمُ مِنْ تَرْكِهَا ؛ فَحِينَئِذٍ يَكُونَ لَهُ عُذْرٌ في ذلك .

وْلَقَدْ رَأَيْتُ أَنَا بِمَكَّةَ حَرَسَهَا اللَّهُ تعالى / بَعْضَ المَشَايِخِ ،

[[/14]

المُنْفَرِدِينَ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ ، وَهُوَ لَا يَحْضُرُ المَسْجِدَ الْحَرَامَ فِي الْجماعة ، مَعَ قُرْبِهِ مِنْهُ وَسَلَامَةِ حَالِهِ ، فَحَاوَرْتُهُ فِي ذَٰلِكَ يَوْماً فِي حَال ِ تَرَدُّدِي إِلَيْهِ فَلَكَرَ مَعْ قُرْبِهِ مِنْهُ وَسَلَامَةِ حَالِهِ ، وَهُوَ أَنّ مَا يجده مِنَ الثَّوَابِ لَا يَفِي بِما يَلْحَقُهُ مِنَ مِنْ عُذْرِهِ مَا أَشَرْنَا إِلَيْهِ ، وَهُوَ أَنّ مَا يجده مِنَ الثَّوَابِ لَا يَفِي بِما يَلْحَقُهُ مِنَ الأَثَام ِ وَالتَّبِعَاتِ فِي الْخُرُوج ِ إلى الْمَسْجِدِ وَلِقاءِ النَّاس ِ .

قُلْتُ أَنَا: وَجُمْلَةُ الْأُمُورِ فَلا عُتْبَ عَلَى الْمَعْذُورِ ، وَآللَّهُ تَعالَى أُولَى بِالْعُذْرِ وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ . وَلَكِنَّ الطَّرِيقَ الْعَدْلَ فِيهِ هُوَ الْأُوَّلُ ؛ بِأَنْ يُشَارِكَ النَّاسَ في الْجُمُعَةِ وَالْجَمَاعَاتِ وَضُرُوبِ الْخَيْرَاتِ ، وَيُبَايِنَهُمْ فِيمَا سِوَى ذٰلِكَ .

فَإِنْ أَحَبَّ الطَّرِيقَ الشَّانِيَ ، بِأَنْ يَنْقَطِعَ عَنِ النَّاسِ بِمَرَّةٍ ، فَسَبِيلُهُ الْخُرُوجُ إلى مَوَاضِعَ لاَ تَتَوَجَّهُ عَلَيْهِ هٰذِهِ الْفُرُوضُ فيها.

ثم إِنَّ الطَّرِيقَ الثَّالِثَ أَنْ يَكُونَ مَعَ النَّاسِ فِي مِصْرٍ وَاحِدٍ ، وَلاَ يَحْضُر جُمُعَةً وَلا جَمَاعَةً ، لِعُذْرٍ يَرَاهُ فِي ذٰلِكَ ، مِنْ وِزْر أَوْ تَبِعَةٍ عَلَيْهِ ، فَإِنَّهُ يَحْتَاجُ إِلَى نَظْرٍ دَقِيقٍ وَعَوَارِضَ عَظِيمَةٍ ، حَتَّى يَسْقُطَ ذٰلِكَ عَنْهُ ، وَفِيهِ خَطَرٌ مِنَ الْغَلَطِ ، فَالأَوَّلانِ أَسْلَمُ وَأَحْفَظُ لَهُ ، وَاللَّهُ وَلِيُّ الْهَدَايَةِ بِفَضْلِهِ .

وَأَمَّا الرَّجُلُ النَّانِي : فَرَجُلُ يَكُونُ قُدْوَةً فِي الْعِلْمِ ، بِحَيْثُ يَحْتَاجُ النَّاسُ إِلَيْهِ فِي أَمْرِ دِينِهِمْ ، لِبَيَانِ حَقِّ أَوْ رَدِّ عَلَى مُبْتَدِعٍ ، أَوْ دَعْوَةٍ إِلَى خَيْرٍ النَّاسُ إِلَيْهِ فِي أَمْرِ دِينِهِمْ ، لِبَيَانِ حَقِّ أَوْ رَدِّ عَلَى مُبْتَدِعٍ ، أَوْ دَعْوَةٍ إِلَى خَيْرٍ بِفَعْلِ أَوْ بِقَوْلٍ أَوْ نَحْوِ ذَٰلِكَ ، فَلَا يَسَعُ هٰذَا الرَّجُلِ الإِعْتِزَالُ عَنِ النَّاسِ بِفَعْلِ أَوْ بِقَوْلٍ أَوْ نَحْوِ ذَٰلِكَ ، فَلَا يَسَعُ هٰذَا الرَّجُلِ الإِعْتِزَالُ عَنِ النَّهِ بَعْلَى ، فَابَا عَنْ دَابًا عَنْ دِينِ اللَّهِ بَعَالَى ، فَابَا عَنْ دَسُولِ اللَّهِ بَيْكُ أَنَّهُ أَنْهُ اللَّهِ بَعَالَى ، فَلَقَدْ رَوَيْنَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ بَيْكُ أَنَّهُ أَنْهُ اللَّهِ بَيْكُ أَنْهُ أَنْهُ اللَّهِ بَيْكُ أَنْهُ اللَّهِ اللَّهِ بَيْكُ أَنْهُ اللَّهِ بَيْكُ أَنْهُ اللَّهُ بَيْنَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ بَيْكُ أَنْهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ الللَّهُ الْمُؤْمِلُ الللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ الللَّهُ الللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُولُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَهُ اللللَّهُ اللللْمُ الللللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللَّهُ الللل

 بَيْنَهُمْ ، وإِذَا خَرَجَ مِنْ بَيْنِهِمْ فَلاَ يَجُوزُ لَهُ أَيْضًا الإِعْتِزَالُ<sup>(١)</sup>.

فَلَقَدْ حُكِيَ أَنَّ الْأَسْتَاذَ أَبَا بَكْرِ بْنَ فَوْرَكَ رَحِمَهُ اللَّهُ ، قَصَدَ أَنْ يَنْفَرِهَ لِعِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى عَنِ الخلق ، فَبَيْنَمَا هُوَ في بَعْضِ الْجِبَالِ ، إِذْ سَمِعَ صَوْتًا يُنادِي : يَا أَبَا بَكْرٍ ، إِذْ صِرْتَ مِنْ حُجَجِ اللَّهِ عَلَى خَلْقِهِ ، تَرَكْتَ عِبادَ اللَّهِ يَعالَى : فَرَجَعَ ، وَكَانَ هٰذَا سَبَبَ صُحْبَتِه لِلْخَلْقِ .

رَجِمَهُمَا اللَّهُ قَالَ لِعُرَالِي مَأْمُونُ بْنُ / أَحْمَدَ أَنَّ الْأَسْتَاذَ أَبَا إِسْحَاقَ رَجِمَهُمَا اللَّهُ قَالَ لِعُبَّادِ جَبَلِ لَبُنَانَ : يَا أَكَلَةَ الْحَشِيشِ ، تَرَكْتُمْ أُمَّةَ مُحَمَّدٍ ﷺ في أَيْدِي الْمُبْتَدِعَةِ وَاشْتَغَلْتُمْ هَا هُنَا بِأَكُلِ الْحَشِيشِ ؟ قَالُوا له :

لَا نَقُوَى عَلَى صُحْبَةِ النَّاسِ ، وَإِنَّمَا أَعْطَاكَ اللَّهُ قُوَّةً فَلَزِمَكَ ذَٰلِكَ . فَصَنَّفَ بَعْدَ ذَٰلِكَ كِتَابَهُ : « الْجَامِعَ لِلْجَلِيِّ وَالْخَفِيِّ » . وَكَانَ لَهُمْ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ مَعَ غَزَارَةِ العلم ، الْعَمَلُ الْجَمُّ ، وَالنَّظُرُ الدَّقِيقُ فِي سُلُوكِ طَرِيقِ اللَّهُ الْجَمُّ ، وَالنَّظُرُ الدَّقِيقُ فِي سُلُوكِ طَرِيقِ اللَّهُ الْجَمُّ ، وَالنَّظُرُ الدَّقِيقُ فِي سُلُوكِ طَرِيقِ اللَّهُ عَرَارَةِ العلم ، الْعَمَلُ الْجَمُّ ، وَالنَّظُرُ الدَّقِيقُ فِي سُلُوكِ طَرِيقِ اللَّهُ عَرَارَةِ العلم ، الْعَمَلُ الْجَمُّ ، وَالنَّظُرُ الدَّقِيقُ فِي سُلُوكِ طَرِيقِ

وَاعْلَمْ أَنَّ مِثْلَ هٰذَا الرَّجُلِ المُحْتَاجِ إِلَيْهِ النَّاسُ في طَرْقِ بَابِ الدِّينِ (٢) ، يَحْتَاجُ في صُحْبَةِ الْخَلْقِ إِلَى أَمْرَيْنِ شَدِيدَيْنِ :

أَحَدُهُمَا : صَبْرٌ طَوِيلُ وَحِلْمٌ عَظِيمٌ وَنَظَرٌ لَطِيفٌ وَآسْتِعَانَةٌ بِاللَّهِ تَعَالَى دَائِمَةً .

وَالشَّامِي: أَنْ يَكُونَ في لهَـذَا الْمَعْنَى مُنْفَرِداً عَنْهُمْ (أَ) وَإِنْ كَـانَ بِـالشَّخْصِ مَعَهُمْ (ب) ، فَـإِنْ كَلَّمُـوهُ كَلَّمَهُمْ ، وَإِنْ زَارُوهُ عَــظَّمَهُمْ عَلَى

<sup>(</sup> أ ) أي منفرداً بقلبه عن الناس .

<sup>(</sup>ب)أي : وإن كان بالجسد معهم .

قَدْرِهِمْ (۱) وَشَكَرُهُمْ ، وَإِنْ سَكَتُوا عَنْهُ وَأَعْرَضُوا عَنْهُ آسْتَغْنَمَ ذٰلِكَ مِنْهُمْ ، وَإِنْ صَارُوا إِلَى لَغُو وَشَرِّ خَالَفَهُمْ وَهَجَرَهُمْ ، وَإِنْ صَارُوا إِلَى لَغُو وَشَرِّ خَالَفَهُمْ وَهَجَرَهُمْ إِنْ رَجَا قُبُولَهُمْ ؛ ثُمَّ يَقُومُ بِجَمِيعِ وَهَجَرَهُمْ إِنْ رَجَا قُبُولَهُمْ ؛ ثُمَّ يَقُومُ بِجَمِيعِ حَقُوقِهِمْ مِنَ الزِّيَارَاتِ وَالْعِيَادَاتِ وَقَضَاءِ الْحَاجَاتِ ، التِي تُرْفَعُ إِلَيْهِ ، مَا أَمْكَنَهُ ، وَلا يُطلِبُهُمْ بِالْمُكَافِآتِ ، وَلا يَرْجُو ذٰلِكَ مِنْهُمْ ، وَلا يُربِهِمْ مِنْ نَفْسِهِ الْمَيَادَاتِ وَقَضَاءِ الْحَاجَاتِ ، التِي تُرْفَعُ إِلَيْهِ ، مَا أَمْكَافِآتِ ، وَلا يَرْجُو ذٰلِكَ مِنْهُمْ ، وَلا يُربِهِمْ مِنْ نَفْسِهِ الْمَيَادَاتِ وَلَا يَلْهُمُ الْإِنْكَ ، وَيُعْلِقُولُ لَهُمْ الْبِشْرَ ، وَيَنْقَبُمُ عَنْهُمْ فِي الْأَخْدِ إِنْ أَعْتَى اللّهُ عَنْهُمْ فِي اللّهُ عَنْهُمْ وَلَهُمْ الْبِشْرَ ، وَيَتَجَمَّلُ لَهُمْ بِظَاهِرِهِ ، وَيُعَالِجُها في سِرِّهِ وَبَاطِنِهِ ؛ ثُمَّ أَعْلِي بَعْنَا بُعْنَ الْعَبَادَةِ وَمَعَ ذٰلِكَ أَنْ يَنْظُرَ لِنَفْسِهِ خَاصًةً ، فَيَعَالِجُها في سِرِّهِ وَبَاطِنِهِ ؛ ثُمَّ الْخَطَابِ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ : «إِنْ نِمْتُ النَّهِمَ النَّهُمِ اللَّهُ عَنْهُ : «إِنْ نِمْتُ النَّهِمَ الْخَطَابِ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ : «إِنْ نِمْتُ النَّهُمَ النَّهُمِ وَلَيْقَ الرَّعِيَةَ ، فَكَيْفَ لِي بِالنَّوْمِ بَيْنَ الْمُعَيِّقَ اللَّيْعِ اللَّهُ عَنْهُ : «إِنْ نِمْتُ النَّهُارَ لَاضَيِّعَنَّ الرَّعِيَّةَ ، فَكَيْفَ لِي بِالنَّوْمِ بَيْنَ الْمُعَيِّ وَالْمَالِي وَالْمَالِ وَلَا اللّهُ عَنْهُ : «إِنْ نِمْتُ النَّهُمُ النَّهُ مِنْ الرَّعِيَةَ ، فَكَيْفَ لِي بِالنَّوْمِ بَيْنَ الْمُعَلِي وَاللّهُ مَنْ الْمُعَلِي اللّهُ عَنْهُ : «إِنْ نِمْتُ النَّهُ اللَّهُ عَنْهُ : هَمَالِهُ عَنْهُ : هُو اللّهُ عَنْهُ : هُمُ اللّهُ عَنْهُ : هُمَالِهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ الْمُ الْمُعْلِقُ الْمُ الْمُعُلِقُهُمْ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلْهُ الْمُ الْعُلْمِ الْمُعْلِقُ الْمُعَلِي اللّهُ عَنْهُ الْمُعَلِّهُ الْمُعَلِقُولُ الْمُعَلِي اللّهُ الْمُعَلِي اللّهُ عَنْهُ اللّهُ الْمُنْهُ اللْمُ الْمُعُلِقُولُ اللّهُ الْمُولِ الللّ

وَفِي هٰذَا الْمَعْنَى عُرضَ لِي أَبْياتٌ مِنَ الشُّعْرِ ، وَهِيَ : [ الطويل ] :

فَإِنْ كُنْتَ فِي هَدْي الأَئِمَّةِ رَاغِباً فَوَطِّنْ عَلَى أَنْ توتكيك (٢) الْوَقَائِعُ (١) بِنَفْسٍ وَقُودٍ عِنْدَ كُلِّ كَرِيهَةٍ وَقَلْبٍ صَبُودٍ وَهْوَ فِي الصَّدْدِ مَايِعُ (٣) / [٢٠/أ] لِسَانُكَ مَحْزُونٌ وَطَرْفُكَ مُلْجَمَّ وَسِرُكَ مَكْتُومٌ لَدَى الرَّبِّ ذَائِعُ

<sup>(</sup>أ) أي : هَيِّيءُ نفسك واستعد لاستقبال المصائب والمصاعب .

وَذِكْرُكَ مَغْمُورٌ وَبَابُكَ مُغْلَقُ

وَتُخْرُكَ بَسًامٌ ، وَبَطْنُكَ جَائِعُ

وَقَـلْبُـكَ مَـجْرُوحٌ وَسُـوقُـكَ كَـاسِـدٌ

وَفَضْلُكَ مَدْفُونُ وَطَعْنُكَ شَائِعُ

وَفِي كِلِّ يَـوْمِ أَنْتُ جَـارِغُ غُـصَّةٍ

مِنَ ٱلدَّهُ مِ والإِخْسَوَانِ وَالْقَسْلُ طَائِعُ

نَهَادُكَ شَغْلُ النَّاسِ مِنْ غَيْرَ مِنَّةٍ

وَلَيْلُكَ شَوْقٌ غَابَ عَنْهُ الطَّلَائِعُ

فَدُونَاكَ هَا اللَّيْلَ خُاهُ ذَريعَةً

لِيَوْمٍ عَبُوسٍ عَزَّ فِيهِ الذَّرَائِعُ

نَعَمْ يَكُونُ بِالنَّفْسِ مَعَهُمْ ، وَبِالْقَلْبِ مَا أَبْعَدَهُ عَنْهُمْ (١) ! وَذَٰلِكَ لَعَمْرِي أَمْرُ شَدِيدٌ وَعَيْشٌ نَكِدٌ ، وَفِيهِ يَقُولُ شَيْخُنَا رَحَمَةُ اللَّهُ عليه في وَصِيَّتِهِ :

يَا بُنَيَّ ، عِشْ في أَهْلِ زَمَانِكَ وَلاَ تَقْتَدِ بِهِمْ ، ثُمَّ قَالَ : مَا أَشَدَّ هٰذَا الْعَيْشَ مَعَ الأَحْيَاءِ وَالاقْتِدَاءَ بِالأَمْوَاتِ .

وَعَنِ آبْنِ مَسْعُـودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْـهُ: «خَـالِطِ النَّـاسَ وَزَايِـلْهُمْ ( بالقلوب )، (٢) وَدِينُكَ لاَ تَكْلُمَنَهُ (أ) فَهٰذِهِ نُكْتَةُ مُقْنِعَةُ إِن شاء الله تعالى .

ثُمَّ أَقُولُ : إِذَا مَاجَ الْفِتَنُ بَعْضُهَا في بَعْض ، وَتَرَاجَعَ الْأَمْرُ ، وَوَلَّى

حكم العزلة

<sup>(</sup>أ) أي خالط الناس دون أن يحصل في دينك خلل من ذلك . وهذا الأثر رواه الطبراني في الكبير بلفظ : « خالطوا الناس وصافوهم بما يشتهون ، ودينكم فلا تَكْلُمُنَّهُ ».

النَّاسُ عَنْ أَمْرِ الدِّينِ مُدْبِرِينَ ، لاَ يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنٍ إِلَّا وَلاَ ذِمَّةً ، وَلاَ يَطْلُبُونَ عَالِماً ، وَلاَ يَعْنِيهِمْ أَمْرُ دِينِهِمْ أَلْبَتَة ، وَتَرَى الْفِتْنَة قائمَة تَعُمُّ الْعَامَّة ، وَلاَ يَعْنِيهِمْ أَمْرُ دِينِهِمْ أَلْبَتَة ، وَتَرَى الْفِتْنَة قائمَة تَعُمُّ الْعَامَّة ، وَلَذِبُ إِلَى الْخَاصَةِ ، فَلِلْعَالِمِ الْعُذْرُ فِي الْعِزْلَةِ وَالتَّفَرُ دِ وَدَفْنِ تَعُمُّ الْعَامِ . وَأَخَافُ أَنْ يكون مَا ذَكَرْنَاهُ هُوَ هٰذَا الزَّمَانُ النَّكِدُ الصَّعْبُ ، وَاللَّهُ الْعُلْمِ . وَأَخَافُ أَنْ يكون مَا ذَكَرْنَاهُ هُو هٰذَا الزَّمَانُ النَّكِدُ الصَّعْبُ ، وَاللَّهُ النَّعْرَادُ مَن الْعُزْلَةِ وَالتَّفَرُدِ عَنِ النَّاسِ ، المُسْتَعَانُ ، وَعَلَيْهِ التَّكلَانُ ، فَهٰذَا حُكْمُ الْعُزْلَةِ وَالتَّفَرُدِ عَنِ النَّاسِ ، فَافْهَمْهُ ، فَإِنَّ الْغَلَطَ فِيه عَظِيمٌ ، وَضَرَرُهُ كَثِيرٌ ، وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ . .

فَإِنْ قِيلَ : أَنْيْسَ النَّبِيُّ يَقِيْقُ يقول : « عَلَيْكُمْ بِالْجَمَاعَةِ ، فَإِنَّ يَدَ آللَّهِ مناقشة هذا مَعَ الْجَمَاعَةِ» أَنْ ، « وَإِنَّ الشَّيْطَانَ ذِنْبُ الإِنْسَانِ ، يَأْخُدُ الشَّاذَة وَالْفَاذَة ، الحكم وَالنَّاحِيَة وَالْفَادَة » (بَ وَقَالَ عليه الصلاة والسلام : « إِنَّ الشَّيْطَانَ مَعَ الْفَذِ ، وَهُوَ مِنَ الإِثْنَيْنِ أَبْعَدُ » (٢٠) .

فَاعْلَمْ أَنَّ هٰذِهِ وَرَدَتْ ، وَوَرَدَ أَيْضَاً « الْزَمْ بَيْتَكَ ، وَعَلَيْكَ / بِالْخَاصَّةِ ٢٠٠/٣] ( وَدَعْ أَمْرَ الْعَامَّةِ )» (١)(٤) وَأَمرَ بِالْعُزْلَةِ وَالتَّفَرُّدِ فِي الزَّمَانِ السُّوءِ ، وَلاَ تَناقَضَ في قَوْلِهِ عليه الصلاة والسلام ، وَلاَ بُدَّ مِنَ الْجَمْعِ بَيْنَ الْخَبَرَيْنِ بِحَوْلِ آللَّهِ وَقَوْته .

فَأَقُولُ : قَوْلُهُ ﷺ : « عَلَيْكُمْ بِالْجَمَاعَةِ » يَحْتَمِلَ ثَلَاثَةَ أَوْجُهِ : معنى الجماعة

أَحَدُهَا : أَنَّهُ يَعْنِي بِهِ في الدِّينِ وَالْحُكْم ، إِذْ لَا تَجْتَمِعُ هٰذِهِ الْأُمَّةُ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٢٣ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٢٤ .

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ٢٥ .

<sup>(</sup>٥) راجع تخريج الحديث رقم ٢٦ .

عَلَى ضَلَالَةٍ ، فَخَرْقُ الإِجْمَاعِ وَالْحُكُمُ بِخِلَافِ مَا عَلَيْهِ جُمْهُورُ الْأُمَّةِ ، وَالشَّلْوَدُ عَنْهُمْ لِصَلَاحٍ في دِينِهِ ، وَالشَّلْوَدُ عَنْهُمْ لِصَلَاحٍ في دِينِهِ ، فَلَيْسَ هٰذَا مِنْ ذٰلِكَ في شَيْءٍ .

وَالشَّانِي: عَلَيْكُمْ بِالجَمَاعَةِ، يعني بِأَلَّا تَنْقَطِعُوا عَنْهُمْ فِي جُمَعِهِمْ وَجَمَاعَاتِهِمْ وَنَحْوِهَا، فَإِنَّ فِيها قُوَّةَ الدِّينِ، وَجمالَ() الإسْلام، وَغَيْظَ وَجَمَاعَاتِهِمْ وَنَحْوِهَا، فَإِنَّ فِيها قُوَّةَ الدِّينِ، وَجمالَ() الإسْلام، وَغَيْظَ الْكُفَّارِ وَالمُلْحِدِينَ ؛ وَلاَ يَخْلُو ذٰلِكَ مِنْ بَرَكَاتٍ مِنَ آللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَنَظَرِ مِنهُ الْكُفَّارِ وَالمُلْحِدِينَ ؛ وَكَذْلِكَ نَقُولُ : إِنَّ حَقَّ الْمُنْفَرِدِ أَنْ يُشَارِكَ النَّاسَ في الْجُمُوعِ بِالرَّحْمَةِ في الْجُمُوعِ الْعُامِّةِ في الْجُمُوعِ الْعَامِّةِ في الْحُمْرِ ، وَأَنْ يُجَانِبَهُمْ في الصَّحْبَةِ وَالمُزَاحَمَةِ في سَائِرِ الْأُمُورِ ، لِمَا فِيها مِنْ ضُرُوبِ الآفاتِ .

وَالشَّالِثُ: أَنَّ ذَٰلِكَ فِي غَيْرِ زَمَانِ الْفِتْنَةِ لِلرَّجُلِ الضَّعِيفِ فِي أَمْرِ اللَّهِ تَعالَى ، إِذَا رَأَى زَمَانَ الْفِتْنَةِ اللَّهِنِ ، وَأَمَّا الرَّجُلُ الْبَصِيرُ الْقَوِيُّ فِي أَمْرِ اللَّهِ تَعالَى ، إِذَا رَأَى زَمَانَ الْفِتْنَةِ اللَّهِ عَذَّرَ النَّبِيُ ﷺ الْأُمَّة مِنْهُ وَأَمَرَهُمْ بِالْعُزْلَةِ فِيهِ ، فَالْعُزْلَةُ أُولَى ، لِمَا فِي اللَّهُ لَلَيْ حَذَّرَ النَّبِيُ ﷺ الْأُمَّة مِنْهُ وَأَمَرَهُمْ بِالْعُزْلَةِ فِيهِ ، فَالْعُزْلَةُ أُولَى ، لِمَا فِي النَّاسِ فِي النَّاسِ بِمَرَّةٍ ، فَلْيَسْكُنْ (٣) بِشَاهِقِ جَبَلٍ ، أَوْ الْعَامَةِ ، وَإِنْ أَرَادَ أَنْ يَنْفَرِدَ عَنِ النَّاسِ بِمَرَّةٍ ، فَلْيَسْكُنْ (٣) بِشَاهِقِ جَبَلٍ ، أَوْ الْعَلْنِ فَلَاةٍ ، لِصَلَاحٍ يَرَاهُ فِي دِينِهِ .

رأي الغزالي

ثُمَّ قُلْتُ : وَلَا أَرَى مِثْلَ هَذَا الرَّجُلِ أَيْنَمَا كَانَ ، إِلَّا وَيُمَكِّنُهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلِّ مِنْ حُضُورِ الْجَمَاعَاتِ وَالجُمُعَاتِ وَسَائِرِ جُمُوعِ الإِسْلَامِ ، فَيَحْضُرُ لِيَلًا يَفُونَهُ الْحَظُّ مِنْهَا أَيْضاً ، فَإِنَّ جُمُوعَ الإِسْلَامِ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ بِمَكَانٍ ، لِيُلًا يَفُونَهُ النَّاسُ وَفَسَدُوا .

كَذَا سَمِعْنَا مِنْ حَالِ الْأَبْدَالِ (أ) ، أَنْهُمْ يَحْضُرُونَ جُمُوعَ الإسْلَامِ

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج حديث الأندال رقم ( ٢٧ ) .

أَيْنَمَا كَانَتْ ، وَيَسِيرُونَ مِنَ الْأَرْضِ حَيْثُ شَاءُوا ، وَأَنَّ الأَرْضَ لَهُمْ قَـدَمٌ وَاحِدُ بإذن اللَّهِ عزُّ وجلُّ .

وَفِي الْأَخْبَارِ أَنَّ الْأَرْضَ تُطْوَى لَهُمْ ، وَيُنَادَوْنَ بِالتَّحِيَّاتِ وَيُتَحَفُّونَ ﴿ بأُنْوَاعِ الْبِرِّ / وَالْكَرَاماتِ ، فَهَنِيئاً لهم بمَا ظَفِرُوا بهِ ، وَأَحْسَنَ اللَّهُ عَزَاءَ مَنْ [٢١/أ] غَفَلَ عَنِ النَّظَرِ فِي خَلَاصِ نَفْسِهِ ، وَأَعَانَ الطَّالِبَ الَّذِي لَمْ يَصِلْ إِلَى الْمَقْصُودِ كَأَمْضَالِنَا . وَلَقَدْ عُرضَ لِي فِي صِفَةِ حَالِي أَبْيَاتٌ مِنَ الشُّعْرِ ، وَهِيَ : [ الخفيف ] :

> ظَفِرَ الطَّالِبُونَ وَآتُصَلَ الْمُوصِ لِلْ وَفَازَ الْأَحْبَابُ بِالْأَحْبَابِ وَبَقِينَا مُلذَّبُ لَبِينَ حَيَارَى بَيْنَ حَدُّ السوصَالِ وَالاجْتِنَاب نَـرْتَجِي الْقُرْبَ بِالْبَعِادِ وَهٰلَذَا نَفْسُ حَالِ المُحَالِ لِللَّالْبَابِ فَآسْقِنَا مِنْكَ شَرْبَةً تُذْهِبُ الْغَمْ مَمْ وَتَهْدِي إلى طَريق الصَّوَاب يَا طَبِيبَ السَّقَامِ يَا مَرْهُمَ الْجَرْ حِ وَيَسا مُنْقِسِذِي مِنَ الأَوْصَابِ لَسْتُ أَدْرِي بِما أُدَادِي سِقامِي أَوْ بِماذَا أَفُوزُ يَوْمَ الْحِسَابِ(١)

وَلْنَقْبِضِ الآن عِنَانَ الْبَنَانِ ، وَنَرْجِعْ إلى الْمَقْصُودِ مِنْ شَأْنِ الْعُزْلَةِ فَقَدْ خَرَجْنَا عَنْ شَرْطِ الْبَابِ.

فَإِنْ قِيلَ : أَنْيْسَ قَدْ قَالَ النَّبِي ﷺ : «رَهْبَانِيَّةُ أُمِّتِي الْجُلُوسُ فِي المَسَاجِدِ ه<sup>(ا)</sup> وَفِيهِ زَجْرٌ عَنِ التَّفَرُّدِ .

فَاعْلَمْ أَنَّ ذٰلِكَ فِي غَيْرِ زَمَنِ الْفِتْنَةِ ، كَمَا ذَكَرْنَا ، وَأَيْضَاً فَإِنَّهُ يَجْلِسُ فِي الْمَسْجِدِ وَلاَ يُخَالِطُ النَّاسَ وَلاَ يُدَاخِلُهُمْ ، فَيَكُونُ بِالشَّخْصِ مَعَهُمْ ،

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٢٨.

وَفِي الْمَعْنَى مُنْفَرِداً (عَنْهُمْ) (١) ، وَهٰذَا هُوَ الْمَعْنِيُّ فِي التَّفَرُّدِ وَالْعُزْلَةِ الَّذِي نَحْنُ فِي شَرْحِهِ ، لَا التَّفَرُّدُ بِالشَّخْصِ وَالمَكَانِ ، فَافْهَمْ ذٰلِكَ رَحِمَكَ آللَّهُ ، وَفِيهِ يَقُولُ إِبْرَاهِيمُ بْنُ أَدْهَمَ رَحِمَهُ آللَّهُ : « كُنْ وَاحِداً جَامِعِيّاً ، وَمِنْ رَبِّكَ ذَا أُنْسٍ ، وَمِنَ النَّاسِ وَحْشِيّاً »(١) .

الر باطات

فَإِنَ قِيلَ : فَمَا تَقُولُ فِي مَدَارِسِ عُلَماءِ الآخِرَةِ ، وَرِبَاطَاتِ الصَّوفِيَّةِ ، سَالِكِي طَرِيقِ الآخِرَةِ وَالكَوْنِ فِيها ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ تِلْكَ الطَّرِيقَةَ الْمُثْلَى في هٰذَا الشَّأْنِ لِعَامَّةِ أَهْلِ الْعِلْمِ وَالاَجْتِهادِ ، وَذٰلِكَ أَنَّهَا جَمَعَتِ المَعْنَيْنِ وَالْفَائِدَتَيْنِ اللَّتَيْنِ إِحْدَاهُمَا : الْعُزْلَةُ عَنِ النَّاسِ ، وَالتَّفْرُدُ عَنْهُمْ بِالصَّحْبَةِ وَالمُخَالَطَةِ وَالمُزَاحَمَةِ في أُمُورِهِمْ ؛ وَالنَّانِيَةُ : المُشَارَكَةُ مَعَهُمْ فِي جُمَعِهِمْ وَجَمَاعَاتِهِمْ وَتَكْثِيرِ شَعَائِرِ الإِسْلاَمِ ، وَالْغَيْدُ / الَّذِي هُوَلِعَامَّةِ الْمُسْلِمِينَ مَعَ مَا لِلنَّاسِ فِيهِمْ مِنَ العدَّة وَالْبَرَكَةِ وَالنَّصِيحَةِ ، فَصَارَ الكَوْنُ المُسْلِمِينَ مَعَ مَا لِلنَّاسِ فِيهِمْ مِنَ العدَّة وَالْبَرَكَةِ وَالنَّصِيحَةِ ، فَصَارَ الكَوْنُ الْمُسْلِمِينَ مَعَ مَا لِلنَّاسِ فِيهِمْ مِنَ العدَّة وَالْبَرِكَةِ وَالنَّصِيحَةِ ، فَصَارَ الكَوْنُ المُسْلِمِينَ مَعَ مَا لِلنَّاسِ فِيهِمْ مِنَ العدَّة وَالْبَرِكَةِ وَالنَّصِيحَةِ ، فَصَارَ الكَوْنُ المُسْلِمِينَ مَعَ مَا لِلنَّاسِ فِيهِمْ مِنَ العدَّةِ وَالْبَرِكَةِ وَالنَّصِيحَةِ ، فَصَارَ الكَوْنُ الْمُسْلِمِينَ مَعَ مَا لِلنَّاسِ لِنَهْعِهِمْ لِعِبَادِ آللَّهِ تَعَالَى في بَابِ آلدِينِ ، وَقِلَّةِ أَذَاهُمْ ، وَمُشَاهَدَةِ الْخُلْقِ لَادَابِهِمْ وَحُسْنِ رُسُومِهِمْ ، لِيَقْتَدُوا بِهِمْ ، فَإِنَّ لِسانَ الْحَالِ وَمُصَارَ ذَلِكَ أَحْسَنَ تَدْبِيرٍ في أَمْ اللَّي لِلْعِلْمِ لِعَبَادِ اللَّهُ لَعَلَى الْمُقَالُ إِنَّ لِسَانَ الْحَلْلِ لَكُ أَحْسَنَ تَدْبِيرٍ في أَمْ اللَّينِ لِلْعِلْمِ وَالْعِبَادَةِ وَأَحْكَمَ رَأَى .

[۲۱/ب]

مخالطة المريد للمجتهدين

فَإِنْ قِيلَ : فَمَا حَالُ الْمُرِيدِ مَعَ المُجْتَهِدِينَ وَالمُرْتَاضِينَ ، أَيَصْحَبُهُمْ أَمْ يَعْتَزِلُهُمْ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّهُمْ إِذَا كَانُوا ثَابِتِينَ عَلَى رُسُومِهِمُ الْأُولَى ، وَسِيرَتِهِمُ (أ) واحداً جامعياً : أي واحداً بالقلب ، جامعياً بالنفس ، نفسك مع الجماعة وقلبك مع الله وحده . المَوْرُوثَةِ عَنْ أسلافهم ، فَهُمْ أَجَلُ إِخْوَانِ فِي اللَّهِ تعالى وَأَصْحَابِ وَأَعْوَان عَلَى عِبادَةِ ٱللَّهِ تَعَالَى ، فَلَا يَشْغُلَنْك عنهم عُزْلَةٌ وَتَفَرُّدُ ، وَإِنَّمَا مَثَلُهُمْ مَثَلُ من تَسْمَعُ مِنْ زُهَّادِ لُبْنَانَ وَغَيْرِهِمْ ، أَنَّ مِنْهُمْ جَمَاعَاتِ يَتَعَاوَنُونَ عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْتُوى ، وَيَتَوَاصَوْنَ بِالْحَقِّ وَالصَّبْرِ ، وَأَمَّا إِن تَغَيَّرُوا وَتَرَكُوا رُسُومَهُمْ وأَخَلُوا بِطَرَائِقِهِمُ المَوْرُوثَةِ عَنْ أَسْلَافِهِمْ الصَّالِحِينِ ، فَحُكْمُ هٰذَا الْمُجْتَهِدِ المُرْتَاضِ مَعَهُمْ كَحُكْمِهِ مَعَ سَائِرِ النَّاسِ ، يَلْزَمُ زَاوِيَتُهُ وَيَكُفُّ لِسانَهُ ، وَيُشَارِكَهُمْ فِي خَيْرَاتِهِمْ ، وَيُجَانِبَهُمْ فِي سَائِرِ أَحْوَالِهِمْ وَآفَاتِهِمْ ، فَيَكُونُ هُوَ فِي عُزْلَةٍ مِنْ أَهْلِ الْعُزْلَةِ مُنْفَرِداً عَنِ الْمُنْفَرِدِينَ .

خروج المريد

فَإِنْ قُلْتَ : فَإِنِ آخْتَارَ هَذَا الْمُرْتَاضُ الْمُجْتَهِدُ أَنْ يَخْرُجَ مِنْ بَيْنِهِمْ إلى مَكَانٍ آخَرَ ، لِصَلَاح يَرَاهُ في نَفْسِهِ ، وَتَجَنُّب آفَةٍ تَدْخُلُ عَلَيْهِ فِي صُحْبَتِهمْ ، فَاعْلِمْ أَنَّ هٰذِهِ المَدَارِسَ وَالرِّباطَاتِ ، بمَنْزلَةِ حِصْن حَصِين يَتَحَصَّنُ بهَا الْمُجْتَهِدُونَ عَن الْقُطَّاعِ وَالسُّرَّاقِ، وَأَنَّ الْخَارِجَ بِمَنْزِلَةِ الصَّحَرَاءِ، تَدُورُ فِيه فُرْسَانُ الشَّيَاطِينِ ، عَسْكَراً عَسْكَراً ، فَتَسْلُبُهُ أَوْ تَسْتَأْسِرُهُ ، فَكَيْفَ حَالُهُ إِذَا خَرَجَ إلى الصَّحْرَاءِ ، وَتَمَكَّنَ الْعَدُوُّ مِنْهُ مِنْ كُلِّ جَانِبٍ ، يَعْمَلُ فِيهِ مَا يَشَاءُ ؟ فَإِذاً لَيْسَ لِهٰذَا الضَّغِيفِ إِلَّا لُزُومُ الْحِصْنِ .

وَأَمَّا الرَّجُلُ الْقَوِيُّ الْبَصِيرُ الَّذِي لَا تَعْلِبُهُ الْأَعْدَاءَ، وَآسْتَوَى عِنْدَهُ الْحِصْنُ وَالصَّحْرَاءُ ، فَلَا عَلَيْهِ إِذَا خَرَجَ ؛ غير أَنَّ / الْكُوْنَ في الْحِصْن [٢٢] أَحْوَطُ عَلَى كُلِّ حَالٍ ، إِذْ لَا تُؤْمَنُ الآفاتُ والْفَلَتَاتُ وَالاتِّفَاقَاتُ ( مَعَ قُرَنَاءِ )(١) السُّوءِ ، وَإِذَا كَانَ الأَمْرُ بِهٰذِهِ الجملة ، فَالكَوْنُ مَعَ رِجَالِ اللَّهِ ، وَالصَّبْرُ عَلَى مَشَقَّةِ الصُّحْبَةِ أُولِي لِلْمُرْتَاضِ وَطالِبِ الْخَيْرِ بِكُلِّ حَالٍ ، وَأَنْ لَا مَانِعَ لِلْقَوِيِّ الْبَالِغِ مَبْلَغَ الإِسْتِقَامَةِ عَنِ التَّفَرُّدِ ، فَاعْلَمْ هٰذِهِ الْجُمْلَةِ وَتَأَمَّلُهَا تَغْنَمْ وَتَسْلَمْ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعالَى . زيارة الإخوان فَإِنْ قِيلَ : فَمَا تَقُولُ فِي زِيَــارَةِ الإِخْوَانِ فِي اللَّهِ تعــالى ، وَمُوَاصَلَةِ الأَخوانِ الأَحْبَابِ بِالتَّلَاقِي وَالتَّذَكُر؟

فَاعْلَمْ أَنَّ زِيَارَةَ الإِخْوَانِ فِي اللَّهِ تعالى مِنْ جَوَاهِرِ عِبادَةِ ٱللَّهِ تعالى ، وَفِيها الزِّلْفَةُ الْكَرِيمة إِلَى ٱللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، مَعَ مَا فِيهَا مِنْ ضُرُوبِ الْفَوَائِـدِ وَصَلاحِ القلوب ، وَلٰكِنْ بِشَرْطَيْنِ :

أَحَدُهُمَا : أَنْ لَا يَخْرُجَ فِي ذَٰلِكَ إِلَى الإِكْنَارِ وَالإِفْرَاطِ ؛ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ لَأَبِي هُرَيْرَةَ ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : « زُرْ غِبًّا تَزْدَدُ حُبًّا »(١).

وَالنَّائِي : أَنْ تَحْفَظَ حَقَّ ذٰلِكَ بِالتَّجَنُّبِ عَنِ الرِّيَاءِ وَالنَّزَيُّنِ ، وَقَوْلِ اللَّغْوِ وَالْغِيبَةِ وَنَحْوِ ذٰلِكَ ، فَيَعُودُ عَلَيْكَ وَعَلَى أَخِيكَ الْوَبَالُ . فَلَقَدْ حُكِيَ أَنَّ الْفُضَيْلَ وَسُفْيَانَ : يَا أَبَا عَلِيٍّ أَرْجُو الْفُضَيْلَ وَسُفْيَانَ : يَا أَبَا عَلِيٍّ أَرْجُو الْفُضَيْلَ : مَا جَلَسْتُ مَجْلِساً أَرْجَى لَنَا مَنْ هٰذَا ، فَقَالَ الْفُضَيْلِ : مَا جَلَسْتُ مَجْلِساً أَخُوفُ عَلَيٍّ مِنْ هٰذَا ، قَالَ : وَكَيْفَ يَا أَبَا عَلِيٍّ ؟ فقالَ : أَلَسْتَ تَعْمَدُ إلى أَخْصَنِ حَدِيثِكَ فَتُحَدِّثُنِي بِهِ ، وَأَنَا أَعْمَدُ إلى أَحْسَنِ مَا عِنْدِي ، فَأَحَدُّنِكَ بِهِ ، وَأَنَا أَعْمَدُ إلى أَحْسَنِ مَا عِنْدِي ، فَأَحَدُّنِكَ بِهِ ، وَأَنَا أَعْمَدُ إلى أَحْسَنِ مَا عِنْدِي ، فَأَحَدُّنِكَ بِهِ ، وَأَنَا أَعْمَدُ إلى أَحْسَنِ مَا عِنْدِي ، فَأَحَدُّنِكَ بِهِ ، وَأَنَا أَعْمَدُ إلى أَحْسَنِ مَا عِنْدِي ، فَأَحَدُّنِكَ بِهِ ، وَأَنَا أَعْمَدُ إلى أَحْسَنِ مَا عِنْدِي ، وَتَزَيَّنْتَ لِي ، وَتَزَيَّنْتُ لِكَ ، فَبَكَىٰ سُفْيَانُ .

فَيَجِبُ أَنْ تَكُون مُجَالَسَتُكَ لِلإِخْوَانِ ، وَمُلاَقَاتِهِمْ عَلَى مِقْدَارِ قَصْدٍ فِي آخْتِيَاطٍ وَنَظَرٍ لَطِيفٍ ، فَلاَ يَقْدَحُ ذٰلِكَ حِينَئِذٍ فِي عُزْلَتِكَ وَتَفَرُّدِكَ عَنِ النَّاسِ ، وَلا يَعُودُ عَلَيْكَ وَعَلَى أَخِيكَ بِضَرَرٍ وَآفَةٍ ، بَلْ بِخَيْرٍ كَثِيرٍ وَنَفْعٍ عَظِيمٍ ، وَآللَّهُ الْمُوفَّقُ .

الباعث على العزلة

فَإِنْ قُلْتَ : فَمَا يَبْعَثُنِي عَلَى الْعُزْلَةِ عَنِ النَّـاسِ وَالتَّفَرُّدِ وَيُهَـوَّنُ عَلَيًّ ذَلَكَ ؟

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٢٩.

فَاعْلَمْ أَنَّ ٱلَّذِي يُهَوِّنُ عَلَيْكَ ذَٰلِكَ ثَلاثَةُ أُمُورٍ:

أَحَدُهَا : / آسْتِغْرَاقُ أَوْقَاتِكَ في الْعِبَادَةِ ؛ فإنَّ فِي الْعِبَادَةِ شُغْلًا ؛ وَإِنَّ [٢٢/ب] الاسْتِقْنَاسَ بِالنَّاسِ مِنْ عَلاَمَاتِ الإِفْلاسِ . فَإِذَا رَأَيْتَ نَفْسَكَ تَنَطَلَّعُ إلى الاسْتِقْنَاسَ بِالنَّاسِ وَكَلاَمِهِمْ مِنْ غَيْرِ حَاجَةٍ ولا ضَرُورَةٍ ، فَاعْلَمْ أَنَّ ذٰلِكَ فُضُولُ سَاقَهُ الْفَرَاغُ وَالْبَطَرُ . وَلَقَـدْ أَحْسَنَ مَنْ قَالَ في ( هَـذَا )(١) المَعْنَى : [ الكامل ].

إِنَّ الفَرَاعَ إِلَى سَلامِسكَ قَادَنِي وَلَرُبَّماعَمِلَ الْفُضُولَ الْفَارِغُ (أَ) فَأَنْتَ إِذَا أَعطيت الْعِبَادَةَ حَقَها (٢) وَجَدْتَ حَلَاوَةَ الْمُنَاجَاةِ ، وَاسْتَأْنَسْتَ بِكِتَابِ اللَّهِ عزَّ وجلً ، وَاسْتَعَلْتَ عَنِ الْخَلْقِ ، وَاسْتَوحَشْتَ مِنْ صُحْبَتِهِمْ وَكَلاَمِهِمْ . وَفِي الْخَبَرِ أَنَّ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَام ، كانَ إِذَا رَجَعَ عن الْمُنَاجَاةِ ، يَسْتَوْجِشُ مِنَ النَّاسِ ، وَكَانَ يَجْعَلُ أَصْبَعَيْهِ فِي أَذُنْهِ ، لِثَلَّ يَسْمَع كَلَامَهُمْ ، وَكَانَ كَلاَمَهُمْ عِنْدَهُ فِي النَّفُورِ وَالْوحْشَةِ فِي ذَٰلِكَ الْوَقْتِ ، كَلَامَهُمْ ، وَكَانَ كَلاَمَهُمْ عِنْدَهُ فِي النَّفُورِ وَالْوحْشَةِ فِي ذَٰلِكَ الْوَقْتِ ، كَاصُواتِ الحميرِ ، فَعَلَيْكَ بِمَا قَالَهُ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ : [ الخفيف المُجزوء ] :

آرْضَ بِاللَّهِ صَاحِباً وَذَرِ النَّاسَ جَانِبا(٣) (صَادِقَ الْـوُدِّ شَاهِـداً كُنْتَ فِيهِمْ وَغَائِبا قَـلَّبِ النَّاسَ كَيْفَ شِدْ تَ تَجِـدُهُمْ عَقَـارِبَا)(٤)

وَالثَّانِي : قَطْعُ الطَّمَعِ عَنْهُمْ بِمرَّة ، فَيَهُونُ عَلَيْكَ أَمْرُهُمْ ، لَأَنَّ مَنْ لَا تَرْجُو نَفْعَهُ ﴾ وَلَا تَخَافُ ضَرَّهُ فَوُجُودُهُ وَعَدَمُهُ سَوَاءَ .

<sup>(</sup>أ) الفضول: العمل البذي لا حاجة لنا به ، والفارغ: الإنسان التارك لعبادة الله والواقع في الفراغ. أي : ربّما عمل الإنسان الفارغ عن عبادة الله أعمالًا لا تعنيه ولا حاجة له بها فهي لذلك من الفضول الذي لا ينبغي له.

وَالنَّالِثُ : تُبْصِرُ آفَاتِهِمْ وَتَذْكُرُ ذٰلِكَ وَتُكَرِّرُهُ عَلَى قَلْبِكَ ، لأَنَّ هٰذِهِ اللَّهِ النَّلاَثَةَ إِذَا لَزِمْتَهَا ، طَرحت بلَكَ عَنْ صُحْبَةِ الْخُلْقِ إِلَى بَابِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَالتَّفَرُدِ لِعِبَادَتِهِ وَحَبَّبَتْهُ إِلَيْكَ ، وَأَلْزَمَتْكَ بَابَهُ ، وَبِاللَّهُ التَّوْفِيقُ وَالْعِصْمَةُ .

## الْعَائِقُ النَّالِثُ : الشَّيْطَانُ لَخَي بِمُحَارِبَةِ الشَّيْطَانِ وَقَهْرِهِ ، وَذٰلِكَ لِخَصْلَتَيْن : ثُمَّ عَلَيْكَ يَا أَخِي بِمُحَارِبَةِ الشَّيْطَانِ وَقَهْرِهِ ، وَذٰلِكَ لِخَصْلَتَيْن :

إِحْدَاهُما: أَنَّهُ عَدُو مُضِلً مُبِينٌ ، لاَ مَطْمَعَ فِيهِ بمصَالَحَةٍ وَاتقاء غيلةٍ (١) ، بَلْ لاَ يُقْنِعُهُ إلَّا هَلَاكُكَ أَصْلًا ، فَلاَ وَجْهَ إِذاً لِلأَمْنِ مِنْ مِثْلَ هٰذَا الْعَدوِّ وَالْغَفْلَةِ عَنْهُ ، وَتَأَمَّلُ آيَتَيْنِ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى ، إِحْدَاهُمَا قَوْلُهُ تَعَالَى :

﴿ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَلَّا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوًّ مُبِينٌ ﴾ [يس : ٦٠]. والثَّانِيَةُ قَوْلَهُ تَعَالَىٰ : ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوًّ فَاتَخِذُوهُ عَدُواً ﴾ [ فاطر : ٦]. وَهٰذَا أَقْصَى التَّحْذِير وَغَايَتُهُ .

وَالْخَصْلَةُ النَّانِيَةُ: أَنَّهُ مَجْبُولُ عَلَى عَــدَاوَتِكَ ، وَمُنْتَصِبُ أَبــداً لِمُحارَبَتِكَ ، فَهُوَ آنَاءَ اللَّيْلِ / وَأَطْرَافِ النَّهَارَ يَرْمِيكَ بِسِهَامِهِ ، وَأَنْتَ غَافِلُ وَأَرْبَكَ بِسِهَامِهِ ، وَأَنْتَ غَافِلُ فَكَيْفَ يَكُونُ الْحَالُ ؟

ثُمَّ وَقَعَتْ مَعَكَ نُكْتَةً أُخْرَى ، وَهِيَ أَنَّكَ في عِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَدَعُوةِ النَّهِ بَعَالَى ، وَهُذَا ضِدُّ صَنِيعِ الشَّيْطَانِ وَقَوْلِكَ ، وَهُذَا ضِدُّ صَنِيعِ الشَّيْطَانِ وَهِمَّتِهِ ، وَمُرَادِهِ وَحِرْفَتِهِ ، فَصِرْتَ كَأَنَّكَ قُمْتَ وَشَدَدْتَ وَسَطَكَ ، لِتُغَايِظَ الشَّيْطَانَ وَتُكَايِدَهُ (٢) وَتُنَاقِضَهُ ، فَهُو أَيْضاً يَشدُّ وَسَطَهُ لِيُعَادِيكَ وَيُقَاتِلَكَ الشَّيْطَانَ وَتُكَايِدَهُ (٢) وَتُنَاقِضَهُ ، فَهُو أَيْضاً يَشدُّ وَسَطَهُ لِيُعَادِيكَ وَيُقَاتِلَكَ وَيُمَاكِرَكَ ، حَتَّى يُفْسِدَ عَليك وَالْعِيَاذُ بِاللَّهِ شَأْنَكَ ، بَلْ حَتَّى يُهْلِكَكَ رَأْساً ، وَيُمَاكِرَكَ ، حَتَّى يُهْلِكَكَ رَأْساً ،

إِذْ لاَ يَأْمَنُ مِنْ جَانِيِكَ بَعْدُ ؛ فَإِنَّهُ الَّذِي يُسِيءُ وَيَقْصِدُ بِالْهَلَاكِ إِلَى مَنْ لاَ يُعَايِظُهُ وَلاَ يُنَاقِضُهُ ، بَلْ يُصَادِقُهُ وَيُوافِقُهُ ، كَالْكُفَّارِ وأَهلِ الضَّلَالِ وَأَهْلِ الرَّغْبَةِ فِي بَعْضِ الأَحْوَالِ ؛ فَكَيْفَ يُظَنُّ قَصْدُهُ لِمَنْ قَامَ يُغَايظه ، وَتَجَرَّدَ الرَّغْبَةِ فِي بَعْضِ الأَحْوَالِ ؛ فَكَيْفَ يُظَنُّ قَصْدُهُ لِمَنْ قَامَ يُغَايظه ، وَتَجَرَّدَ لِمُنَاقَضَتِهِ ؟ فَلَهُ إِذَنْ مَعَ سَائِرِ النَّاسِ عَدَاوَةُ عَامَّةً ، وَمَعَكَ أَيُهَا الْمُجْتَهِدُ فِي الْعِبَادَةِ وَالْعِلْمِ عَدَاوَةً خَاصَّةً ، وَإِنْ أَمْرَكَ لَهُ لَمُهِم وَمَعَهُ عَلَيْكَ أَعْوَانُ ، الْعِبَادَةِ وَالْعِلْمِ عَدَاوَةً خَاصَّةً ، وَإِنْ أَمْرَكَ لَهُ لَمُهِم وَمَعَهُ عَلَيْكَ أَعْوَانُ ، وَلَهُ أَسْبَابٌ وَمَدَاخِلُ وَأَبْوَابٌ أَنْتَ عَنْهَا غَافِلُ .

وَلَقَدْ صَدَقَ يَحْيَى بْنُ مُعَاذٍ الرَّازِي رحمه الله حَيْثُ قَالَ : « الشَّيْطَانُ فَارِغٌ وَأَنْتَ مَشْغُولٌ وَهُو يَرَاكَ وَأَنْتَ لاَ تَرَاهُ ، وَأَنْتَ تَنْسَاهُ وَهُو لاَ يَنْسَاكَ ، وَمِنْ نَفْسِكَ للشَّيْطَانِ عَلَيْكَ عَوْنٌ». فَإِذَنْ لاَ بُدَّ مِنْ مُحَارَبَتِهِ وَقَهْرِهِ ، وَإِلَّا فَلا تَأْمَن الْفَسَادَ وَالْهَلاكَ .

محاربة الشيطان فَإِنْ قُلْتَ : فَبِأَيِّ شَيْءٍ أَحَارِبُ الشَّيْطَانَ وَبِأَيِّ شَيْءٍ أَقْهَرُهُ وَأَدْفَعُهُ ؟ فَاعْلَمْ أَنَّ لأَهْلِ هٰذِهِ الصِّنَاعَة (أ) في هٰذِهِ المَسْأَلَةِ طَرِيقَيْن :

أَحَدُهُمَا مَا قَالَ بَعْضُهُمْ: إِنَّ التَّدْبِيرَ فِي دَفْعِ الشَّيْطَانِ الإِسْتِعَاذَةُ بِاللَّهِ لَا غَيْرُ، فَانَ الشَّيْطَانَ كَلْبٌ سَلَطَهُ اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْسَكَ ؛ إَنِ اشْتَعَلْتَ لَا غَيْرُ، فَانَ الشَّيْطَانَ كَلْبٌ سَلَطَهُ اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْسَكَ ؛ إَنِ اشْتَعَلْتَ بِمُحَارَبَتِهِ وَمُعَالَجَتِهِ تَعِبْتَ ، وَضَاعَ عَلَيْكَ وَقْتُكَ، وربَّما يَظْفَرُ بِلكَ فَيَعْقِرُكَ بِمُحَارَبَتِهِ وَمُعَالَجَتِهِ تَعِبْتَ ، وَضَاعَ عَلَيْكَ وَقْتُكَ، وربَّما يَظْفَرُ بِلكَ فَيَعْقِرُكَ وَيَجْرَحُكَ ، فإنّ الرَّجُوعَ إلى رَبِّ الْكَلْبِ لِيَصْرِفَهُ عَنْكَ أَوْلَى .

وَالنَّـانِي: مَا قَالَ آخَرُونَ : الطَّرِيقُ المُجَاهَدَةُ ، وَالقِيَامُ عَلَيْهِ بِالـدَّفْعِ وَالمُخَالَفَةِ .

قُلْتُ : وَالَّذِي عِنْدِي أَنَّ الطَّرِيقِ الْعَدْلَ / الْجَامِعَ فِي أَمْرِهِ ، أَنْ [٢٣/ب] تَجْمَعَ بَيْنَ الطَّرِيقَينِ ، فَتَسْتَعِيذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّهِ أَوَّلًا كَمَا أَمَرَنَا ، وَهُ وَ الْكَافِي

<sup>(</sup> أ ) أي لأهل التصوّف .

شَرَّهُ ؛ ثُمَّ إِنْ رَأَيْنَاهُ يَتَغَلَّبُ عَلَيْنَا ، عَلِمْنَا أَنَهُ آبْتِلاَءٌ مِنَ اللَّهِ سبحانه وتَعالى ، لِيَرَى صِدْقَ مُجَاهَدَتِنَا وَقُوِّتِنَا فِي أَمْرِهِ سُبْحَانُه وَتَعَالَى وصَبْرَنَا ، كَمَا أَنَهُ سَلَّطَ الْكُفّارَ عَلَيْنَا مَعَ قُدْرَتِهِ عَلَى كِفايَةِ أَمْرِهِمْ وَشَرِّهِمْ ، لِيَكُونَ لنَا حَظَّ مِنَ الْجِهَادِ وَالصَّبْرِ وَالتَّمجِيصِ وَالشَّهادَةِ ، كَمَا قالَ تَعالى : ﴿ وَلِيَعْلَمُ الَّذِينَ آمَنُوا وَالصَّبْرِ وَالتَّمجِيصِ وَالشَّهادَةِ ، كَمَا قالَ تَعالى : ﴿ وَلِيَعْلَمُ اللَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ ﴾ [آل عمران : ١٤٠] وَقالَ تَعَالَى : ﴿ وَلِيعْلَمُ الصَّابِرِينَ ﴾ [آل عمران : ٢٤٠] وَقالَ تَعَالَى : ﴿ أَمْ حَبِيبْتُمْ أَنْ تَعَالَى : ﴿ وَلِيعْلَمُ الصَّابِرِينَ ﴾ [آل عمران : ٢٤٠] وَقالَ تَعَالَى الصَّابِرِينَ ﴾ [آل عمران : ٢٤٠]

طرق محاربة الشيطان

مكايدالشيطان

ثُمَّ إِنَّ مُحَارَبَتَهُ وَقَهْرَهُ ، فِيمَا قَالَهُ عُلَمَاوُنَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ في ثَلاَثَةِ

أَحَدُهَا : أَنْ تَتَعَرَّف وَتَتَعَلَّمَ مَكَايِـدَهُ وَحِيَلَهُ ، فَـلاَ يَتَجَـاسَـرُ حِيَنَيْـنٍـ عَلَيْكَ ، كَاللِّصِّ إِذَا عَلِمَ أَنَّ صَاحِبَ الدَّارِ قَدْ أَحَسَّ فِيهِ فَرَّ .

والثَّانِي: أَنْ تَسْتَخِفَّ بِدَعْوَتِهِ فَلاَ تُعَلِّقُ قَلْبَكَ بِذَٰلِكَ ، وَتَتَبِعُهُ ، فَإِنَّهُ بِمَنْزِلَةِ الْكَلْبِ النَّابِحِ ، إِنْ أَقْبَلْتَ عَلَيْهِ ولِعَ بِكَ وَلَجّ ، وَإِنْ أَعْرَضْتَ عَنْهُ سَكَتَ .

وَالشَّالِثُ : أَنْ تُدِيمَ ذِكْرَ اللَّهِ تعالى بِلِسانِكَ وَقَلْبِكَ ؛ فَلَقَدْ قَالَ النبيِّ ﷺ :

« إِنَّ ذِكْرَ ٱللَّهِ في جَنْبِ الشَّيْطَانِ كَالْآكِلَةِ فِي جَنْبِ ٱبْنِ آدَمَ ٥٠٥٠ .

فَإِنْ قُلْتَ : كَيْفَ تَعْلَمُ مَكَايِدَهُ ، وَكَيْفَ الطّرِيقُ إِلَى مَعْرِفَةِ ذَٰلِكَ ؟

فَاعْلَمْ (أمرين: الأول)(١): أَنَّ لَهُ وَسَاوِسَ هِي بِمَنْزِلَةِ السَّهَامِ الَّتِي يَرْمِيهَا؛ وَذٰلِكَ إِنَّما يَتَنِيَّنُ لَكَ بِمَعْرِفَةِ الْخَوَاطِرِ وَأَقْسَامِها.

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٣٠.

وَالثَّانِي : أَنَّ لَهُ حِيَلًا بِمَنْزِلَةِ الشَّبَكَاتِ الَّتِي يَنْصِبُهما ( الصياد )(١) ، وذٰلِكَ يَتَبَيَّنُ لَكَ بِمَعْرِفَةِ المَكَايِدِ وَأَوْضَاعِها وَمَجَارِيها .

وَلَقَدْ ذَكَرَ عُلَماؤُنَا أَبْوَاباً في الْخَواطِرِ ، وَقَدْ صَنَّفْنا كِتاباً سَمَّيْنَاهُ « تَلْبِيسَ إِبْلِيسَ » ، وَكِتَابُنَا هٰذَا لاَ يَحْتَملُ الإِكْثَارَ ، وَلٰكِنَّا نَـذْكُرُ لَـكَ ، إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعالَى ، مِنْ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا أَصْلاً كَافِياً إِذَا آعْتَصَمْتَ بِهِ .

فَأَمَّا أَصْلُ الْخُواطِرِ فَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ تَعالَى ، وَكُلَ بِقَلْبِ آبْنِ آدَمَ مَلَكاً ، الإلهام يَدْعُوهُ إِلَى الْخَيْرِ ، يُقَالُ لَهُ الْمُلْهِمُ ، وَلِدَعْوَتِهِ إِلْهَامُ ، وَسَلَّطَ فِي مُقَابَلَتِهِ وَالوسواس شَيْطَاناً يَدْعُو الْعَبْدَ إِلَى الشَّرِ ، يُقَالُ لَهُ : وَسُواسٌ ، وَلِدَعْوَتِهِ وَسُوسَةٌ ، فَالْمُلْهِمُ لَا يَدْعُو إِلا إِلَى الشَّرِ / فِي قَوْل ِ [١٧٤] فَالْمُلْهِمُ لَا يَدْعُو إِلا إِلَى الْخَيْرِ ، وَالْوَسُوَاسُ لَا يَدْعُو إِلا إِلَى الشَّرِ / فِي قَوْل ِ [١٧٤] أَكْثِرِ عُلَمَاثِنَا .

وَقَدْ حُكِيَ عَنْ شَيْخِنَا رَحِمَهُ اللَّهُ ، انّ الشَّيْطَانَ رُبَّمَا يَدْعُو إلى الْخَيْرِ وَقَصْدُهُ فِي ذَٰلِكَ الشَّرْ ، بِأَنْ يَدْعُوهُ إلَى المَفْضُولِ لِيَمْنَعَهُ عَنِ الْفَاضِلِ ، أَوْ يَدْعُوهُ إلَى خَيْرٍ ، لَيَجُرَّهُ إلى ذَنْبٍ عَظِيمٍ ، لَا يَفِي خَيْرُهُ بِذَٰلِكَ الشَّرِ مِنْ عَجْبٍ أَوْ غَيْرِهِ .

فَهٰذَانِ دَاعِيانِ قَائِمانِ عَلَى قَلْبِهِ ، يَدْعُوانِهِ ، وَهُـوَ يَسْمَعُ قَلْبَهُ يُحِسُّ بِذَٰكِ ، عَلَى مَا رُوِيَ في الْأَخْبَارِ أَنَّهُ « إذا وُلِدَ لِآبْنِ آدَمَ مَـوْلُودٌ قَـرَنَ اللَّهُ تعالى بِهِ مَلَكاً وَقَرَنَ الشَّيْطَانُ بِهِ شَيْطَاناً» (أ). فَالشَّيْطَانُ جَائِمٌ عَلَى أُذُنِ قَلْبِ تعالى بِهِ مَلَكاً وَقَرَنَ الشَّيْطَانُ بِهِ شَيْطَاناً» (أ). فَالشَّيْطَانُ جَائِمٌ عَلَى أُذُنِ قَلْبِ آدَمَ اليسرى وَالمَلَكُ جَائِمٌ عَلَى أَذُنِ قَلْبِهِ اليمنى ، فَهُمَا يَدْعُوانِهِ .

وَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ : « لِلشَّيْطَانِ لَمَّةً بِابْنِ آدَمَ وَلِلْمَلَكِ لَمَّةً » (<sup>ب)</sup> يَعْنِي نَوْلَةً

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٣١ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٣٢ .

بِالدَّعْوَةِ ، مِنْ قَوْلِهِمْ : لَمَّ بِالْمَكَانِ وَأَلَمَّ بِهِ إِذَا نَزَلَ ( بِهِ )(١) .

ثمَّ رَكَّبَ اللَّهُ تَعَالَى في بِنْيَةِ الإِنْسَانِ طَبِيعَةً مَائِلَةً إلى الشَّهَوَاتِ وَنَيْلِ اللَّذَاتِ كَيْفَ كَانَتْ ، مِنْ حُسْنٍ أَوْ قُبْحٍ ، فَذَٰلِكَ هَوَى النَّفْسِ الصَّارِفَةِ إلى اللَّذَاتِ مَيْفَ كَانَتْ ، مِنْ حُسْنٍ أَوْ قُبْحٍ ، فَذَٰلِكَ هَوَى النَّفْسِ الصَّارِفَةِ إلى اللَّفَاتِ ، فَهٰذِهِ ثَلَاث دُعَاةٍ (أ) .

ثُمَّ آعْلَمْ بَعْدَ هٰذِهِ المُقَدَّمَةِ ، أَنَّ الْخَوَاطِرَ هِيَ آثَارُ تَحْدُثُ في قَلْبِ الْعَبْدِ ، تَبْعَثُهُ عَلَى الأَفْعالِ وَالتُّروكِ ، وَتَدْعُوهُ إِلَيْهَا ، وَسُمِّيَتْ خَوَاطِرَ ، لاَضْطِرَابِهَا مِنْ خَطَرَاتِ الرِّبحِ وَنَحْوِه وَحُدُوثِها جَمِيعاً في قَلبِ الْعَبْدِ بِالْحَقِيقَةِ (مِنَ اللَّهِ)(٢) سُبْحَانَهُ وَتَعالى لٰكِنَّها أَرْبَعَةُ أَقْسَامٍ :

أقسام الخواطر • مِنْها مَا يُحْدِثُهُ اللَّهُ تَعَالَى في الْقَلْبِ ابْتِدَاءً ، فَيُقالُ لَهُ الْخَاطِرُ فَقَط .

- وَقِسْمٌ يُحْدِثُهُ مُوَافِقاً لِطَبْعِ الإِنْسَانِ ، فَيُقَالُ لَهُ هَوَى النَّفْسِ وَيُنْسَبُ
   إلَيه .
- وَقِسْمُ يُحْدِثُهُ عَقِيبِ دَعْوَةِ المُلْهِمِ ، فَيُنْسَبُ إِلَيْهِ وَيُقَالُ لَهُ الإِلْهَامُ .
- وَقِسْمُ يُحْدِثُهُ عَقِيبَ دَعْوةِ الشَّيْطَانِ ، فَيُنْسَبُ إِلَيْهِ وَيُقَالُ لَـهُ الْوَسْوَسَةُ ، وَتُنْسَبُ إِلَيْهِ بِأَنّهَا خَوَاطِرُ مِنَ الشَّيْطَانِ ، وَإِنّما هِيَ في الْحَقِيقَةِ خَادِثَةٌ عِنْدَ دَعْوَتِهِ ، فَهُوَ كالسَّبَ في ذٰلِكَ ، وَلٰكِنّها تُنْسَبُ إليهِ ، فَهٰذِهِ أَرْبَعةُ أَقْسَامٍ مِنَ الْخَوَاطِرِ .

اطر ثُمَّ آعْلَمْ بَعْدَ هٰذَا التَّقْسِيمِ ، أَنَّ الْخَاطِرَ الَّذِي مِنْ قِبَلِ اللَّهِ آبْتِداءً قَدْ يَكُونُ بِخَيْرٍ إِكْرَاماً وَإِلْزَاماً لِلْحُجَّةِ ، وَقَدْ يَكُونُ بِشَرِّ آمْتِحَاناً وَتَغْلِيظاً لِلْمِحْنَةِ .

أنواعالخواطر

<sup>(</sup>أ) وهم : المَلك الذي يدعو إلى الخير ، والشيطان الذي يسدعو إلى النسر ، والنفس الماثلة إلى الشهوات .

وَالْخَاطِرُ الَّذِي يَكُونُ مِنْ قِبَلِ الْمُلْهِمِ ، لَا يَكُونُ إِلَّا بِخَيْرٍ إِذْ هُوَ الْمُلْهِمِ ، لَا يَكُونُ إِلَّا بِخَيْرٍ إِذْ هُوَ الْصِحُ مُوْشِدً لَمْ يُرْسَلُ إِلَّا لِذَٰلِكَ .

وَالْخَاطِرُ الَّذِي يَكُونُ مِنْ قِبَلِ الشَّيْطَانِ ، لَا يَكُونُ إِلَّا بِشَرٍّ إِغْـوَاءً ، وَالْمَتِزْلَالًا ، / وَرُبَّمَا يَكُونُ بِالْخَيْرِ مَكْراً وَاسْتِدْرَاجاً .

وَالَّذِي يَكُونُ مِنْ قِبَل ِ هَوَى النَّفْسِ ِ يَكُونُ بِالشَّرِّ وَبِما لَا خَيْرَ فِيهِ تَمَنُّعاً وَتَعَسُّفاً .

وَلَقَدْ وَجَدْتُ عَنْ بَعْضِ السَّلَفِ أَنَّ هَوَى النَّفْسِ أَيْضًا قَدْ يَدْعُـو إِلَى خَيْرٍ وَالْمَقْصُودُ مِنْهُ شَرٌّ ، كَالشَّيْطَانِ فَهٰذِهِ أَنْوَاعُهَا .

ثُمَّ بَعْدَ هٰذِهِ إِنَّكَ مُحْتَاجٌ إِلَى مَعْرِفَةِ ثَلَاثَةِ فُصُولٍ لِا بُدَّ لَكَ مِنْهَا أَلْبَتَـةَ خاطر الشر وخاطر الخير وَفِيهَا الْمَقْصُودُ :

أَحَدُهَا : الْفَرْقُ بَيْنَ خَاطِرِ الْخَيْرِ وَخَاطِرِ الشِّرِّ فِي الْجُمْلَةِ .

وَالنَّانِي: الْفَرْقُ بَيْنَ خَاطِرِ شَرِّ آبْتِدَائِيّ أَوْ هَوَائِيٍّ أَوْ شَيْطَانِيّ ، وَبِمَاذَا تُفَرِّقُ بَيْنَهَا . فَإِنَّ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا دَفْعاً مِنْ نَوْعٍ آخَرَ .

وَالنَّالِثُ : الْفَرْقُ بَيْنَ خَاطِرِ خَيْـرِ آبْتِدَائِيّ ٍ أَوْ إِلْهَـامِيّ ، أَوْ شَيْطَانِيّ ِ ( أَو هوائي ) (١) ، لتَتْبَعَ مَا يَكُونُ مِنَ اللَّـهِ تَعَالَى أَوْ مِنَ الْمُلْهِمِ ، وَتَجْتَنِبَ مَا يَكُونُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى أَوْ مِنَ الْمُلْهِمِ ، وَتَجْتَنِبَ مَا يَكُونُ مِنَ الشَّيْطَانِ ، وَكَذٰلكَ الْهُوائي (أ) عَلَى قَوْل مِنْ يَقُولُ بِهِ .

فَأَمَّا الْفَصْلُ الأَوَّلُ: فَقَالَ عُلَمَاوُنَا رحمهم الله إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تعرف خَاطِرَ الشَّرِّ، وَتُفَرِّقَ بَيْنَهُمَا، فَزِنْهُ بِأَحَدِ المَوَازِينِ الأَرْبَعَةِ، يَتَبَيَّنْ لَكَ حَالُهُ:

إِعرِضَ الأَمْرَ الَّذِي خَطَرَ بِبَالِكَ عَلَى الشَّـرْعِ ، فَإِنْ وَافَقَ جِنْسَـهُ فَهُوَ

وخاطر الخير

ني التفريق بين خاطر الخير وخاطر الشر

> موازين الخواطر

<sup>(</sup>أ) الخاطر الهوائي هو ما يكون من قبل هوى النفس .

خَيْرٌ ، وَإِنْ كَانَ بِالضِّدِّ بِرُخْصَةٍ أَوْ شُبْهَةٍ فَهُوَ شَرٌّ .

فَإِنْ لَمْ يَسْتَبِنْ لَكَ بِهِٰذَا الْمِيزَانِ ، فَاعْرِضْهُ عَلَى الْإِقْتِدَاءِ ، فَإِنْ كَانَ فِي فِعْلِهِ ٱقْتِدَاءً بِالصَّالِحِينَ فَهُوَ خَيْرٌ ، وَإِنْ كَانَ بِالضِّدِّ ٱتِّبَاعاً لِلطَّالِحِينَ فَهُوَ

وَإِنْ لَمْ يَسْتَبِنْ لَكَ بِهٰذَا الْمِيزَانِ ، فَاعْرِضْهُ عَلَى النَّفْسِ وَالْهَوَى ، وانْظُرْ إِنْ كَانَ مِمَّا تَنْفِرُ النَّفْسُ عنه نُفْرَةَ طَبْعِ ، لَا نُفْرَةَ خَشْيَةٍ وَتَزْهِيبِ ، فَاعْلَمْ أَنَّهُ خَيْرٌ ؛ وَإِنْ كَانَ مِمَّا تَمِيلُ النَّفْسُ إِلَيْهِ مَيْلَ طَبْع وَجِبِلَّةٍ ، لاَ مَيْلَ رَجَاءٍ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى وَتَرْغِيب، فَهُوَ شَرٌّ، إِذِ النَّفْسُ أَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ لاَ تَمِيلُ بطبعها إلى خَيْرٍ ، فَبِأَحَدِ هٰذِهِ المَوَازِين ، إِذَا نَظَرْتَ وَأَنْعَمْتَ النَّظَرَ ، يَسَتَبِينُ ( لَكَ )(١) خَاطِّرُ الْخَيْرِ مِنْ خَاطِرِ الشَّرِّ ؛ وَاللَّهُ تَعالَى وَلِيُّ الِهْدَايَةِ بِفَضْلِهِ إِنَّهُ جَوَادٌ كُريمٌ .

> في الدافع إلى خاطر الشر

وَأَمَّا الْفَصْلُ الثَّانِي : فإِذَا أَرَدْتَ أَنْ تُفَرِّقَ بَيْنَ خَاطِر شَرّ يَكُونُ مِنْ قِبَلِ الشَّيْطَانِ ، وَبَيْنَ خَاطِر شَرّ يَكُونُ مِنْ قِبَل هَوَى النَّفْسِ ، أَوْ مِنْ اللَّهِ تَعَالى [1, ٢٥] آبْتِدَاءً فَانْظُرْ فِيهِ مِنْ ثَلَاثَةِ أُوْجُهِ / :

أَحَدُها : إِنْ وَجَدْتَهُ مُصَمَّماً رَاتِباً عَلَى حَالَةٍ وَاحِدَةٍ ، فَهُوَ مِنَ اللَّهِ تَعالَى أَوْ مِنْ هَوَى النَّفْسِ ، وَإِنْ وَجَدْتَهُ مُتَرَدُداً ( مُضْطَرِباً )<sup>(٢)</sup> ، فَاعْلَمْ أَنَّهُ مِنَ إِلشَّيْطَانِ . وَكَانَ بَعْضُ العَارِفِينَ يَقُولُ: مَثَلُ هَوَى النَّفْس مَثَلُ النَّمِر إِذَا حَارَبَ لَا يَنْصَرِفُ إِلَّا بِقَمْع ِ بَالِغ ِ وَقَهْر ظَاهِر ؛ أَوْ مَثَلُ الْخَارِجِيِّ الَّذِي يُقَاتِلُ تَدَيُّناً ، لَا يَكَادُ يَرْجِعُ حَتَّى يُقْتَلَ ، وَمَثَلُ الشَّيْطَان مَثُلُ الذِّئْب ، إِذَا طَرَدْتَهُ مِنْ جَانِب دَخَلَ مِنْ جَانِب .

وَثَانِيهَا : إِنْ وَجَدْتَهُ عَقِيبَ ذَنْبِ أَحْـدَثْتُهُ فَهُـوَ مِنَ اللَّهِ تَعالَى ، إهَــانَةً وَعُقُوبَةً بِشُؤْم ذٰلِكَ الذُّنْبِ . قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ كُلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [ المطففين : ١٤ ] . قَالَ شَيْخِي الْإِمَامُ رَحِمَهُ اللَّهُ: هٰكَـٰذَا تُؤَدِّي النُّذُوبُ إِلَى قَسْوَةِ الْقَلْبِ: أُوَّلُها خَاطِرٌ، ثُمَّ تُؤَدِّي إلى الْقَسْوَةِ وَالرَّيْنِ.

وَإِنْ كَانَ هٰذَا الْخَاطِرُ مُبْتَدَأً لاَ عَقِيبَ ذَنْبِ كَانَ مِنْكَ ، فَاعْلَمْ أَنَهُ مِنْ قِبَلِ الشَّيْطَانِ ، هٰذَا فِي الأَكْثَرِ ، لأَنَّهُ يَبْتَدِىءُ بِدَّعَوةِ الشَّرِّ وَيَطْلُبُ الْإِغْوَاءَ بِكُلِّ حَالٍ .

وَثَالِثُهَا: إِنْ وَجَدْتَهُ لَا يَضْعُفُ وَلَا يَقِلُ بِذِكْرِ اللَّهِ تَعَالَى وَلَا يَزُولُ ، فَهُو مِنَ الْهَوَى ، وَإِنْ وَجَدْتَهُ يَضْعُفُ وَيَقِلُ بِنِدْكْرِ اللَّهِ تَعَالَى فَهُو مِنَ الشَّيْطِانِ ؛ كَمَا ذُكِرَ في ( تَفْسِيرِ ) (١) قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ مِنْ شَرِّ الْمُوسُواسِ الْخَنَّاسِ ﴾ [ الناس : ٤ ] إِنَّ الشَّيْطَانَ جَاثِمٌ عَلَى قَلْبِ آبْنِ آدَمَ : إِذَا ذَكَرَ اللَّهُ تَعَالَى خَنَسَ ، وَإِذَا غَفِلَ وَسُوسَ .

وَأَمَّا الْفَصْلُ النَّالِثُ : فإِذَا أَرَدْتَ أَنْ تُفَرِّقَ بَيْنَ خَاطِرِ خَيْرٍ يَكُـونُ مِنَ اللَّهِ تَعالى ، أَوْ مِنَ المَلَكِ ، فَانْظُرْ فِي ذٰلِكَ مِنْ ثَلاَثَةِ أَوْجُهٍ :

(أَحَدُهَا: أَنْ تَنْظُرَ)(٢) فَإِنْ كَانَ قَوِيّاً مُصَمَّماً، فَهُوَ مِنَ اللّهِ تعالى، وَإِنْ كَانَ مُتَرَدِّداً ، فَهُوَ مِنَ المَلكِ ؛ إِذْ هُوَ بِمَنْزِلَةِ نَـاصِح يَـدْخُلُ مَعَـكَ في كُلِّ جَـانِبٍ وَوَجْهٍ ، وَيَعْرِضُ عَلَيْكَ كُـلَّ نُصْح ٍ ، رَجَـاءً إِجَابَتِكَ وَرَغْبَتِكَ في

وَالنَّانِي : إِنْ كَانَ عَقِيبَ آجْتِهَادٍ مِنْكَ وَطَاعَةٍ ، فَهُو مِنَ اللَّهِ سبحانِهِ وَتَعَالَى ، قَالَ اللَّهُ : ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا ﴾ [ العنكبوت : ٢٦] ، ﴿ وَالَّذِينَ آهْتَدُوْا زَادَهُمْ هُدًى ﴾ [ محمد : ١٧] ، وَإِنْ كَانَ مُبْتَدَأً، فَهُوَ مِنَ المَلَكِ فِي الأَغْلَبِ .

وَالشَّالِثُ : إِنْ كَانَ فِي الْأَصُولِ وَالْأَعْمَالِ الْبَاطِنَةِ ، فَهُوَ مِنَ اللَّهِ

غي الداقع إلى خاطر الخير

سُبْحَانَهُ وتَعَالَى ؛ وَإِنْ كَانَ في الْفُرُوعِ وَالْأَعْمَالِ الظَّاهِرَةِ ، فَهُوَ مِنَ المَلكِ [٧٠/ب] في الْأَكْثَر ؛ إِذِ المَلَكُ لاَ سَبِيلَ لَهُ / إلى مَعْرِفَةِ بَاطِن الْعَبْدِ في قَوْل ِ أَكْثَرهِمْ. وَأَمَّا خَاطِرُ الْخَيْرِ الَّذِي يَكُونُ مِنْ قِبَلِ الشَّيْطَانِ ٱسْتِدْرَاجِاً إلى شَرٍّ يَرْبِي عَلَيْهِ ، فَلَقَدْ قَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ : آنْظُرْ إِنْ وَجَدْتَ نَفْسَكَ في ذٰلِكَ الْفِعْلِ الَّذِي خَطَرَ بِقَلْبِكَ ، مَعَ نَشَاطٍ لاَ مَعَ خَشْيَةٍ ، وَمَعَ عَجَلَةٍ لاَ مَعَ تَأَنِّ ، وَمَعَ أَمْنِ لَا مَعَ خَوْفٍ ، وَمَعَ عَمَى الْعَـاقِبَةِ لَا مَـعَ بَصِيرَةٍ ، فَـاعْلَمْ أَنَّهُ مِنَ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُهُ ؛ وَإِنْ وَجَدْتَ نَفْسَكَ عَلَى ضِدِّ ذٰلِكَ ، مَعَ خَشْيَةِ لاَ مَعَ نَشَاطٍ ، وَمَعَ تَأَنِّ لَا مَعَ عَجَلَةٍ ، وَمَعَ خَوْفٍ لَا مَعَ أَمْن ، وَمَعَ بَصَارَةٍ لِلْعَاقِبَةِ لًا مَعَ عَمِّي ، فَاعْلَمْ أَنَّهُ مِنَ اللَّه تَعَالَى أَوْ مِنَ المَلَكِ .

قُلْتُ أَنَا: وَكَأَنَّ النَّشَاطَ خِفَّةٌ في الإنسّانِ لِلْفِعْلِ مِنْ غَيْرِ بَصِيرَةٍ وَذِكْرِ نُوَابِ يُنْشِطُهُ في ذٰلِكَ .

وَأَمَّا التَّأَنِّي فَمَحْمُودٌ إِلَّا في مَوَاضِعَ مَعْدُودَةٍ ؛ وَذُكِرَ في الخَبَر عَن النَّبِيِّ ﷺ : « الْعَجَلَةُ مِنَ الشَّيْطانِ إِلَّا في خَمْس : في تَرْوِيجِ الْبِكْرِ إِذَا أَدْرَكَتْ ، وَقَضَاءِ الدَّيْنِ إِذَا وَجَبَ ، وَتَجْهيزِ المَيِّتِ إِذَا مَاتَ ، وَقِرَى الضَّيْفِ إِذَا نَزَلَ ، وَالتَّوْبَةِ مِنَ الذَّنْبِ إِذَا أَذْنَبْتَ » (أَ) .

وَأَمَّا الْخَوْفُ فَيَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ في إِتْمَامِهِ وَأَدَائِهِ عَلَى حَقِّهِ وَوَجْهِهِ وَقَبُولِ اللَّهِ تَعَالَى إِيَّاه .

وَأُمًّا بَصَارَةُ الْعَاقِبَةِ فِبِأَنْ يَتَبَصَّرَ وَيَتَقَيَّنَ أَنَّـهُ خَيْرٌ وَرُشْـدٌ، وَيَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ لِرُوْيَةِ الثَّوَابِ في العُقْبَى وَرَجَائِهِ. فَاعْلَمْ ذٰلِكَ مُوَفَّقًا.

فَهٰذِهِ جُمْلَةُ الْفُصُولِ النَّلَائَةِ ، الَّتِي لَـزَمَتْكَ مَعْـرَفَتُهَـا في فَصْـل ِ

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم ٣٣ .

الْخَوَاطِرِ ، فَارْعَهَا وَأَمْعِنِ النَّظَرَ فِيهَا مَا اسْتَطَعْتَ ، فَإِنَّهَا مِنَ الْعُلُومِ اللَّطِيفَةِ وَالْأَسْرَارِ الشِّرِيفَةِ فِي هٰذَا الْبَابِ ، واللَّهُ المُوَفْقُ بِفْضلِهِ .

وَأَما فَصْلُ الْحِيَلِ وَالمُخَادَعَاتِ مِنَ الشَّيْطَانِ فَمَجْرَى ذٰلِكَ وَمِثَالُهُ ، أَنَّ مَكَايِدَ الثَّيْطَانِ مَعَ آبْنِ آدَمَ في الطَّاعَةِ (١) فِي سَبْعَةِ أَوْجُهٍ:

١ - أَحَدُهَا : أَنْ يَنْهَاهُ عَنْها ؛ فَإِنْ عَصَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى رَدَّهُ ، بأَنْ قَالَ : مُحْنَاجُ إلى ذٰلِكَ جـدًا ، إذْ لاَ بُدَّ لِي مِنَ التَّـزَوُّدِ مِنْ هٰذِهِ ٱلـدُّنْيَا الْفَـانِيَـةِ ، لِلآخِرَةِ الَّتِي لَا ٱنْقِضَاءَ لَهَا .

٢ \_ ثُمَّ يَأْمُرُهُ بِالتَّسْوِيفِ ، فَإِن عَصَمَهُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَرَدَّهُ ، بِأَنْ قَالَ : لَيْسَ أَجَلِي بِيَدِي ، عَلَى أَنِّي إِن سَوَّفْتُ عَمَلَ الْيَوم إِلَى غَدٍ، فَعَمَلُ غَدٍ مَتَى أَعْمَلُهُ ؟ فَإِنَّ لِكُلِّ يَوْمٍ عَمَلًا / .

٣ ـ ثُمَّ يَامُرُهُ بِالْعَجَلَةِ فَيَقُولُ لَهُ : عَجِّلْ عَجِّلْ لِتَفْرُغَ لِكَذَا وَكَذَا، فَإِنْ عَصَمَهُ آللَّهُ تَعَالَى وَرَدَّهُ بِأَنْ قَالَ : قَلِيلُ الْعَمَلِ مَعَ التَّمَامِ خَيْرٌ مِنْ كَثِيرِهِ مَعَ

٤ ـ ثُمَّ يَأْمُرُهُ بِإِتَّمَامِ الْعَمَلِ مُرَاءَاةً لِلنَّاسِ ، فَإِنْ عَصَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى وردَّه بِأَنْ قَالَ: مَا الَّذي أَعْمَلُ بِمُراءَاةِ النَّاسِ؟أَفَلَا تَكْفِينِي رُوْيَةٌ اللَّهِ تَعَالَى.

٥ ـ ثُمَّ يُرِيدُ أَنْ يُوقِعَهُ في الْعُجْبِ ، فَيَقُولُ : مَا أَعْظَمَكَ وَمَا أَيْقَظَكَ وَمَا أَفْضَلَكَ ! فَإِن عَصَمَه اللَّهُ تَعَالَى ورَدَّهُ بِأَنْ قَالَ : المِنَّةُ لِلَّهِ تَعَالَى في ذٰلِكَ دُونِي ، وهُـوَ الَّذِي خَصَّنِي بِتَـوْفِيقِهِ ، وَجَعَـلَ لِعَملِي قِيمَةً بِفَضْلِهِ ، وَلَـوْلَا فَضْلُهُ فَمَاذَا كَانَ قِيمَةُ هٰذَا الْعَمَلِ فِي جَنْبِ نِعْمَةِ اللَّهِ عَلَيَّ وَجَنْبِ مَعْصِيتِي له ؟

רְוֹּ/ לְקֹ

مكايد الشيطان في ٦ - ثُمَّ يَــٰأَتِيهِ مِنْ وَجْـهٍ سَادِس ، وَهُــوَ أَعْظَمْهَـٰ . وَلَا يَقِفُ عَلَيْهِ إِلَّا مُتَيَقِّظٌ ، وَهُوَ : أَنْ يَقُولَ : آجْتَهِدْ أَنْتَ فِي السِّرِّ ، فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى سَيُظْهِرُهُ عَلَيْكَ وَيَلْبِسُ كُلُّ عَامِل عَمَلَهُ . وَأَرَاد بِذَٰلِكَ ضَرْبًا مِنَ الرِّيَاءِ ، فَإِنْ عَصَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى ورَدُّهُ بِأَنْ قَالَ : يَا مَلْعُونُ ، إلى الآنَ كُنْتَ تَأْتِينِي مِنْ وَجْهِ إِفْسَادِ عَمَلِي ، وَالآنَ تَأْتِينِي مِنْ وَجْهِ إصْلَاحِهِ لِتُفْسِدَهُ ، إِنَّمَا أَنَا عَبْدُ ٱللَّهِ تَعَالَى ، وَهُوَ سَيِّدِي إِنْ شَاءَ أَظْهَرَ وَإِنْ شَاءَ أَخْفَى ، وَإِن شَاءَ جَعَلَنِي خَطِيراً ، وَإِنْ شَاءَ جَعَلَنِي حَقِيراً ، وَذٰلِكَ إِلَيْهِ ، وَمَا أُبالِي ، أَظْهَرَ ذَٰلِكَ لِلنَّاسِ أَوْلَمْ يُظْهِرْهُ ، فَلَيْسَ بِأَيْدِيهِمْ شَيْءً .

٧ ـ ثُمَّ يَأْتِيهِ مِنْ وَجْهٍ سَابِعِ وَيَقُولُ : لَا حَاجَةَ لَكَ إِلَى هٰذَا الْـعَمَـلِ لْإِنَّكَ إِنْ خُلِقْتَ سَعِيداً، لَمْ يَضُرَّكَ تَرْكُ الْعَمَل ، وَإِنْ خُلِقْتَ شَقياً لَمْ يَنْفَعْكَ فِعْلُهُ ، فَإِنْ عَصَنْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى ورَدَّهُ بِأَنْ قَالَ : إِنَّمَا أَنَا عَبْدُ ، وَعَلَى الْعَبْدِ آمْتِنَالُ الأَمْرِ بِعُبُودِيَّتِهِ ، وَالرَّبُّ أَعْلَمُ برُبُوبيَّتِهِ ، يَحْكُمُ مَا يَشَاءُ وَيَفَعَلُ مَا يُريدُ . وَلْإِنَّهُ يَنْفَعُنِي الْعَمَلُ كَيْفَمَا كُنْتُ ، لِأَنِّي إِنْ كُنْتُ سَعِيداً آحْتَجْتُ إِلَيْهِ لِزِيَادَةِ الثَّوَابِ ، وَإِنْ كُنْتُ شَقِيًّا ، فَأَنَا مُحْتَاجٌ إِلَيْهِ كَيْ لاَ أَلُومَ نَفْسِي ، وَعَلَى أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى لاَ يُعَاقِبُنِي عَلَى الطَّاعَةِ بكُلِّ حَالٍ ، وَلاَ يَضُرُّنِي ، وَعَلَى أَنِّي إِنْ أُدْخِلْتُ النَّارَ وَأَنَّا مُطِيعٌ ، أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَدْخُلَهَا وَأَنَا عَاصِ ، فَكَيْفَ وَوَعْدُهُ حَقٌّ وَقَوْلُهُ صِدْقٌ ؟ وَقَدْ وَعَدَ عَلَى الطَّاعَاتِ [٢٦/ب] بِالنَّوَابِ ، فَمَنْ لَقِيَ اللَّهَ تَعَالَى عَلَى / الإيمَانِ وَالطَّاعَةِ لَمْ يَدْخُلِ النَّارَ أَلْبُتُّهَ ، وَدَخَلَ الْجَنَّهَ لاَ لاِسْتِحْقَاقِه بِعَمَلِهِ الْجَنَّةَ ، وَلٰكِنْ لِوَعْدِ اللَّهِ الصَّادِقِ . وَلِهُ ذَا المَعْنَى ، أَخْبَرَ اللَّهُ تَعَالَى عَنِ السُّعَدَاءِ ، إِذْ قَالُوا : ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ ﴾ [ الزَّمر : ٧٤] . فَتَيَقَّظْ رَحِمَكَ اللَّهُ ، فَإِنَّ الْأَمْرَ كَمَا تَرَى وَتَسْمَعُ ، وَقِسْ عَلَيْهِ سَائِرَ الْأَفْعَالِ وَالْأَحْوَالِ وَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ تَعَالَى وَاسْتَعِدْ بِهِ ، فَإِنَّ الْأَمْرَ بِيَدِهِ وَمِنْهُ التَّوفِيقُ ، وَلاَ حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إِلَّا

بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .

## الْعَائِقُ الرَّابِعُ: النَّفْسُ

ثُمَّ عَلَيْكَ ، عَصَمَكَ اللَّهُ وَإِيَّانَا ، بِالْحَذَرِ مِنْ هٰذِهِ النَّفْسِ الأَمَّارَةِ بِالسُّوءِ ، فَإِنَّهَا أَضَرُّ الأَعْدَاءِ ، وَبَلاُؤهَا أَصْعَبُ الْبَلاءِ ، وَعِلاَجُهَا أَعْسَرُ (١) صفاء الأَشْيَاءِ ، وَدَاؤُها أَصْحَلُ الدَّوَاءِ ؛ وَإِنَّمَا ذٰلِكَ الأَمّارِ لِأَمْرِيْنَ :

صفات النفس الأمّارة بالسوء

أَحَدُهُمَا: أَنَّهَا عَدُوًّ مِنْ دَاخِلِ ( الجسد)(٢) ، وَاللصَّ إِذَا كَـانَ مِنْ دَاخِلِ ( الجسد) فَا الْمَثْرَبُ الْبَيْتِ عَزّتِ الْحِيلَةُ فِيهِ وَعَظُمَ الضَّرَرُ ؛ وصَدَقَ الْقَائِلُ : [ الوافر ]

نفْسِي إِلَى مَا ضَرَّنِي دَاعِي تَكْشِير أَسْفَامِي وَأَوْجَاعِي كَيْفُ آحْتِيَالِي مِنْ عَدُوي إِذَا كَانَ عَدُوِّي بَيْنَ أَضْ لَاعِي

وَالتَّانِي: أَنَّها عَدُقٌ مَحْبُوبٌ، وَالإِنْسَانُ عَم عَنْ عَيْبِ مَحْبُوبِهِ، لَا يَكَادُ يُبْصِرُ عَيْبُهُ، كَمَا قَالَ الْقَائِلُ: [الطويل]

( وَلَسْتَ تَرَى عَيْباً لِلذِي الْسوِدِّ وَالإِخَا وَلاَ بَعْضَ مَا فِيهِ إِذَا كُنْتَ رَاضِياً)(٣) وَعَيْنُ الرِّضَا عَنْ كُلِّ عَيْبٍ كَلِيلَةً وَعَيْنُ الرِّضَا عَنْ كُلِّ عَيْبٍ كَلِيلَةً وَلْكِنْ عَيْنَ السَّخْطِ تُبْدِي المَسَاوِيَا

فَإِذاً يَسْتَحْسِنُ الإِنْسَانُ مِنْ نَفْسِهِ كُلَّ قَبِيحٍ ، وَلاَ يَكَادُ يَطَّلِعُ عَلَى عَيْبٍ لَها ، وَهِيَ في عَدَاوَتِهَا وَأَضْرَارِهَا ، فَمَا أُوشَّكَ مَا تُوقِعُهُ في كل فَضِيحَةٍ وَهَلَاكٍ ، وَهُمَو لاَ يَشْعُرُ إِلاَّ أَنْ يَحْفَظُهُ اللَّهُ تَعَالَى بِفَضْلِهِ ، وَيُعِينَهُ عَلَيْهَا بِرَحْمَتِهِ .

أمثلة على فِتن النفس

ثُمَّ أَقُولُ: تَأَمَّلُ أَيُّهَا الرَّجُلُ نُكْتَةً وَاحِدَةً مُقْنِعَةً ، وَهِيَ أَنَّكَ إِذَا نَظَرْتَ وَجَدْتَ أَصْلَ كُلِّ فِتْنَةٍ وَفَضِيحَةٍ وَحِزْي وَهَلَاكٍ وَذَنْبٍ وَآفَةٍ وَقَعَ في خَلْقِ اللَّهِ تَعَالَى مِنْ أَوَّل الْخَلْقِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مِنْ قِبَلِ هَذِهِ النَّفْسِ ، إِمَّا بِهَا وَحُدَهَا ، أَوْ بِمُعَاوَنَتِهَا وَمُشَارَكَتِهَا وَمُسَاعَدَتِهَا .

فَأَوَّلُ المَعْصِيةِ لِلَّهِ تَعَالَى كَانَ مِنْ إَبْلِيسَ ، وَكَانَ سَبَبُهُ بَعْدَ الْقَضَاءِ السَّابِقِ هَوَى النَّفْسِ بِكِبْرِهَا وَحَسَدِهَا ، أَلْقَتْهُ بَعْدَ عِبَادَةِ ثَمَانِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ، في مَا قِيلَ ، فِي بَحْرِ الضَّلَالِ / فَغَرِقَ إِلَى أَبَدِ الآبِدِينَ ، إِذْ لَمْ يَكُنْ هُنَالِكَ في مَا قِيلَ ، فِي بَحْرِ الضَّلَالِ / فَغَرِقَ إِلَى أَبَدِ الآبِدِينَ ، إِذْ لَمْ يَكُنْ هُنَالِكَ دُنْيَا وَلاَ خَلْقُ وَلاَ شَيْطَانٌ ، بَلْ كَانَتِ النَّفْسُ بِكِبْرِهَا وَحَسَدِهَا ، فَعَمِلَتْ بَهَ مَا

ثُمَّ ذَنْبُ آدَمَ وَحَوَّاءَ عَلَيْهِمَا السَّلامُ ، طَرَحَتْهُمَا شَهْوَةُ النَّفْسِ فِي ذَلِكَ (أ) ، وَحِرْصُهُمَا عَلَى الْبُقَاءِ وَالْحَيَاة (ب) ، حَتَّى آغْتَرًا بِقَوْل إِبْلِيسَ ، فَكَانَ ذَلِكَ إِذَا بِعَوْنِ النَّفْسِ وَشِرْكَتِهَا ، حَتَّى سَقَطَا بِذَلِكَ مِنْ جِوَارِ اللَّهِ فَكَانَ ذَلِكَ إِذَا بِعَوْنِ النَّفْسِ وَشِرْكَتِهَا ، حَتَّى سَقَطَا بِذَلِكَ مِنْ جِوَارِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَقَرَارِ الْفِرْدَوْسِ ، إلى هٰذِهِ الدُّنْيا الْحَقِيرَةِ النَّكِدَةِ الْفَانِيةِ المُهْلِكَةِ ، وَلَقِيَا مَا لَقِيَا وَلَقِيَ (١) أَوْلاَدُهُمَا مَا لَقُوْا مِنْ ذَلِكَ الْبُومِ إلى أَبْدِ الْاَبِدِينَ .

ثُمَّ حَدِيثُ قَابِيلَ وَهَابِيلَ ﴿ ) كَانَ السَّبَبَ ( في أَمْرِهِمَا ) (٢) الْحَسَدُ الشَّبَةِ ( في أَمْرِهِمَا ) (٢) الْحَسَدُ

<sup>(</sup>أ) في ذلك : أي في فعل المنهيّ عنه .

<sup>(</sup>ب) اي : إن شهوة النفس في الحرص على البقاء والحياة ألقتهما في المعصية .

<sup>(</sup>ج) إبنا آدم عليه السلام . راجع قصتهما في القرآن الكريم ، سورة المائدة ، الآيات ٢٧ - ٢٧.

ثُمَّ حَدِيثُ هَارُوتَ وَمَارُوتَ، (أ) ، كَانَ السَّبَبَ ( في شَأْنِهِمَا)(١) الشَّهْوَةُ ، ثُمَّ هَلُمَّ جَرَّاً إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ .

وَلاَ تَجِدُ فِي الْخَلْقِ فِتْنَةً وَلاَ فَضِيحَةٍ وَلاَ ضَلالاً وَلاَ مَعْصِيةً ، إِلاَّ وَأَصْلُهَا النَّفْسُ وَهَوَاهَا، وَإِلاَّ كَانَ النَّاسُ في سَلاَمَةٍ. وَإِذَا كَانَ عَدُوِّ بِهِٰذَا الضَّرَرِ كُلِّهِ فَحَقَّ لِلْعَاقِلِ أَنْ يَهْتَمَّ بِأَمْرِهِ ، وَاللَّهُ تَعَالَى وَلِيُّ الْهِذَايَةِ وَالتَّوْفِيقِ بِفَضْلِهِ .

ُ فَإِنْ قُلْتَ : فَمَا الْحِيلَةُ لَنَا إِذاً في هٰذَا الْعَدُّقِ ، وَمَا التَّدْبِيرُ في أَمْرِهِ ؟ كيفية لجم النفس فَيَيْنُ لَنَا ذٰلكَ .

فَاعْلَمْ أَنَّا ذَكَوْنَا فِيمَا تَقَدَمَ ، أَنَّ أَمْرَهَا عَسِيرُ وصَعْبُ ، إِذْ لاَيُمْكِنُ قَهْرُهَا بِمَرَّةٍ كَسَائِرِ الأَعْدَاءِ ، إِذْ هِي المَطِيَّةُ وَالآلَةُ . \_ قِيلَ إِنَّ أَعْرَابِياً دَعَا لإنْسَانٍ بِخَيْرٍ ، فَقَالَ : كَبْتَ اللَّهُ كُلَّ عَدُوِّ لَكَ إِلاَّ نَفْسَكَ \_ وَلاَ يُمْكِنُ إِهْمَالُها لإنْسَانٍ بِخَيْرٍ ، فَقَالَ : كَبْتَ اللَّهُ كُلَّ عَدُوِّ لَكَ إِلاَّ نَفْسَكَ \_ وَلاَ يُمْكِنُ إِهْمَالُها بِمُرَّةٍ ، لِمَكَانِ ضَرَرِهَا ، فَتَحْتَاجُ إلى طَرِيق بَيْنَ طَرِيقَيْنِ : تُربِّيها وَتُقَوِيها (٢) بِقَدْر مَا تَحْتَمِلُ فِعْلَ خَيْرٍ ، وَتُضْعَفُهَا وَتَحْبِسُهَا عَلَى حَدِّ لاَ تَتَمادى . فَأَنْتَ مِنْ أَمْرِهَا فِي عِلاَجٍ شَدِيدٍ وَنَظَر لَطِيفٍ .

ثُمَّ قَدْ ذَكَوْنَا فِي أَمْرِهَا (ب) أَنْ تُلْجِمَهَا بِلِجَامِ التَّقْوَى وَالْوَرَعِ ، لتُحَصِّلَ الْفَائِدَتَيْن جَمِيعاً .

فَإِن قِيل : إِنَّ هٰذِهِ ذَابَّةٌ جَمُّوحٌ وَبَهِيمَةٌ صَعْبَةٌ شَكِسَةٌ لاَ تَنْقَادُ لِلْجَامِ ، فَمَا الْحِيلَةُ فِيها حَتَّى تُمَكِّنَنَا مِنْهَا ؟

فَاعْلَمْ أَنَّكَ فِيهَا لَصَادِقٌ ، وَالْحِيلَةُ تَذْلِيلُهَا حَتَّى تَنْقَادَ لِلَّجَامِ .

طُرُق تذليل النفسر

<sup>(</sup> أ ) ملكان ذكر الله تعالى قصتهما في كتابه العزيز ، سورة البقرة الآية ٢٠٢ .

<sup>(</sup>ب) عند الحديث عنها في عقبة العوائق.

قَالَ عُلَمَاؤُنا رَحِمَهُم اللّه: إِنَّما تُذَلِّلُ النَّفْسَ وَتَكْسِرُ هَوَاهَا بِثَلاَثَةِ أَشْيَاءٍ:

أَحَدُهَا: مَنْعُ الشَّهَوَاتَ، فَإِنَّ الدَّابَّةَ الحَرُونَ تَلِينُ إِذَا نُقِصَ مِنْ عَلَفِهَا.

وَالنَّانِي : حَمْلُ أَثْقَال العِبادَاتِ عَلَيْهَا ؛ فَإِنَّ الْحِمَارَ إِذَا زِيدَ في حَمْلِهِ وَلَاّبِ مَعَ النَّقْصَانِ مِنْ عَلَفِهِ تَذَلَّلَ وَٱنْقَادَ / .

وَالنَّالِثُ: الإِسْتِعَانَةُ بِاللَّهِ وَالتَّضَرُّعُ إِلَيْهِ ، بِأَنْ يُعِينَكَ ، وَإِلَّا فَلَا مَخْلَصَ ؛ أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَ يُوسُفَ عَلَيْهِ السَّلَامُ : ﴿ إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةُ بِالسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّى ﴾ . [ يوسف : ٥٣ ]

فَإِذَٰا وَاَظَبْتَ عَلَى هٰذِهِ الْأُمُورِ الثَّلَاثَةِ ، آنْفَادَتْ لَكَ النَّهْسُ الْجَمُوحُ ، بِإِذْنِ اللَّهِ تَعَالَى ، فَحِينَئِذٍ تُبَادِرُ إِلَى أَنْ تَمْلِكَهَا وَتُلْجِمَهَا وَتَأَمَنَ مِنْ شَرِّها أَنْ تَمْلِكَهَا وَتُلْجِمَهَا وَتَأَمَنَ مِنْ شَرِّها أَنْ .

الله التقوى فَإِنْ قُلْتَ : فَبَيِّنْ الآنَ مَا هُوَ التَّقْوَى (<sup>ب)</sup> حَتَّى نَعْلَمَهُ ؟

فَاعْلَمْ أَوَّلًا أَنَّ التَّقْوَى كَنْزُ عَزِيزٌ ، فَلَئِنْ ظَفِرْتَ بِهِ ، فَكَمْ تَجِدُ فِيهِ مِنْ جَوهَرٍ شَرِيفٍ، وَعِلْقٍ نَفِيسٍ ، وَخَيْرٍ كَثِيرٍ، وَرِزْقٍ كَرِيمٍ، وَفَوْزٍ كَبِيرٍ، وَغُنْمٍ

<sup>(</sup>أ) هذا الرأي الذي يورده الغزالي ، كما يذكره غيره من رجال الصوفية ، والمتعلّق بقهر النفس وتذليلها ، وتشبيهها بالدابّة الجموح ، التي لا يمكن لجمها إلا بنقص علفها ، يعارضه العلماء الذين انتقدوا مسالك الصوفية وطريقة تعاملهم مع النفس . انظر بهذا الخصوص رأي ابن الجوزي في كتابه « تلبيس إبليس » ونقده لمسالك الصوفية في طعامهم وشرابهم. (ص ٢٠٦ ـ ٢١٨).

<sup>(</sup>ب)أي ما هو حَدّ التقوى حتى نعلمه .

جسِيم ، وَمُلْكِ عَظِيم ؛ وَكَأَنَّ خَيْرَاتِ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ جُمَعَتْ فَجُعِلَتْ تَحْتَ هذه الْخَصْلَةِ الْوَاحِدَةِ الَّتِي هِيَ التَّقْوَى ؛ فَتَأَمَّلْ مَا فِي الْقُرْآنِ مِنْ ذِكْرِهَا ، كَمْ عَلَّقَ بِهَا مِنْ خَيْرٍ ، وَكَمْ وَعَدَ عَلَيْهَا مِنْ ثَوَابٍ وَأَجر ، وَكَمْ أَضَافَ إِلَيْهَا مِنْ سَعَادَةٍ ، وَأَنَا أَعُدُّ لَكَ مِنْ جُمْلَتِهَا آثْنَتَيْ عَشْرَةً خَصْلَةً :

خصالالتقوي

أَوَّلُهَا : الْمِدْحَةُ وَالثَّنَاء . قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ [آل عمران : ١٨٦].

وَالثَّانِي : الحِفْظُ وَالْحِرَاسَةُ مِنَ الأَعْدَاءِ . قَـالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا لاَ يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا ﴾ [ آل عمران : ١٢٠ ]

وَالنَّالِثُ : التَّأْيِيدُ وَالنَّصْرَةُ . قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ آتَقَوْا وَالنَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ ﴾ [ النحل : ١٢٨ ] . وَقَالَ تَعالَى : ﴿ واعلموا أَنْ اللَّهَ مَعَ المتقين ﴾ [ التوبة : ٣٦ ] (أ) .

وَالرَّابِعُ : النَّجَاة مِنَ الشَّدَائِدِ وَالرِّرْقُ مِنَ الحَلالِ . قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَـلُ لَـهُ مَخْـرَجاً وَيَـرْزُقْـهُ مِنَ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق : ٣]

وَالْخَامِسُ : إِصْلاَحُ الْعَمَلِ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً يُصْلِعُ لَكُمْ أَعْمَالَكُم ﴾ [ الاحزاب : ٧٠] وَالسَّادِسُ : غُفْرَانُ الذُّنُوبِ . قَالَ اللَّهِ تَعَالَى : ﴿ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ [ الاحزاب : ٧١]

وَالسَّامِعُ : مَحَبَّةُ اللَّهِ . قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ المُتَّقِينَ ﴾ [ التوبة : ٤ ]

<sup>(</sup>أ) في النسخ الأخرى استشهاد بأكثر من آية غير هذه الآية .

وَالنَّامِنُ : الْقَبُولُ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ المُتَّقِينَ ﴾ [ المائدة : ٧ ]

وَالمَّاسِعُ: الْإِكْرَامُ والإِعْزَازُ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ [ الحجرات: ٣]

وَكَانُوا يَتَّقُونَ ، لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَياةِ الدُّنْيا وَفِي الآخِرَةِ ﴾ [يونس: ٦٣] وَكَانُوا يَتَّقُونَ ، لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَياةِ الدُّنْيا وَفِي الآخِرَةِ ﴾ [يونس: ٦٣] وَالْحَادِي عَشَرَ: النَّجَاةُ مِنَ النَّارِ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ نُنَجِّي الَّذِينَ النَّهُ تَعَالَى: ﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَثْقَى ﴾ [ الليل: اتَّقَوْا ﴾ [ مريم: ٧٢] ، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَثْقَى ﴾ [ الليل: ١٧]

وَالشَّانِي عَشَرَ: الْخُلُودُ فِي الْجَنَّةِ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ أُعِدَّتُ الْمُتَقِينَ ﴾ [ آل عمران: ١٣٣] / فَهٰذَا بِيانُ كُلِّ (١) خَيْرٍ وَسَعَادَةٍ في الدَّارَيْنِ تَحْتَ هٰذِهِ التَّقْوَى ، فَلاَ تَنْسَ نَصِيبَكَ أَيُّهَا الرَّجُلُ مِنْها.

م يختص ثُمَّ الَّذِي يَخْتَصُّ بِهٰذَا الشَّأْنِ مِنْ أَمْرِ الْعِبادةِ ثَلَاثَةُ أُصُولٍ:

بالمتقين

أَحَدُهَا: التَّوْفِيقُ وَالتَّأْيِيدُ أَوَّلًا ، وَهُوَ لِلْمُتَّقِينَ ، كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ المُتَّقِينَ ﴾ [ البقرة : ١٩٤ ].

وَالنَّانِي : إصْلاَحُ الْعَمَلِ وَإِنْمَامُ التَّقْصِيرِ ، وَهُوَ لِلْمُتَّقِينَ ، كَمَا قالَ تَعَالَى : ﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ ﴾ الاحزاب : ٧٠].

وَالنَّالِثُ : قَبُولُ الْعَمَلِ ، وَهُو لِلْمُتَّقِينَ ، كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ آللَّهُ مِنَ المُتَّقِينَ ﴾ [ المائدة : ٢٧ ].

وَمَدَارُ الْعِبَادَةِ عَلَى هٰذِهِ الْأُمُورِ الثَّلَاثَةِ : التَّوْفِيقُ أَوَّلًا حَتَّى يَعْمَلَ ، ثُمَّ الإِصْلاَحُ لِلتَّقْصِيرِ حَتَّى يَتِمَّ ، ثُمَّ الْقَبُولُ إِذَا تَمَّ ؛ وَهٰذِهِ الثَّلَاثَةُ الَّتِي يَتَضَرَّعُ

فِيهَا الْعَابِدُونَ إلى اللَّه عزَّ وَجلَّ ، وَيَسْأَلُونَ فَيَقُولُونَ : رَبَّنَا وَفَّقْنا لِطاعَتِكَ ، وَأَتَّمِمْ تَقْصِيرَنا ، وَتَقَبَّلْ مِنَّا ؛ وَقَدْ وَعُدَ آللَّهُ ذٰلِكَ كُلَّهُ عَلَى التَّقْوَى ، وَأَكْرَمَ بِهِا المُتَّقِىَ ، سَأَلَ أَوْ لَمْ يَسْأَلْ . فَعَلَيْكَ بِهْذِهِ التَّقْوَى ، إِنْ أَرَدْتَ عِبادَةَ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، بَلْ إِنْ أَرَدْتَ سَعَادَةَ الدُّنْيَا وَالْعُقْبَى . وَلَقَدْ صَدَقَ الْقَائِلُ : [السريع]

مَن آتَّ قَسَى اللَّهَ فَذَاكَ الَّذِي سِيقَ إِلَيْهِ المَتْجُرُ الرَّابِحُ والقائل: [ السريع]

لاَ يَــتْبَعُ الـمَـرْءَ إلى قَـبْسرهِ إلاّ التُّقَى وَالْعَمَـلُ الصَّالِحُ مَنْ عَرَفَ اللَّهَ وَلَمْ تُعْنِهِ مَعْرِفَةُ ٱللَّهِ فَذَاكَ الشَّقِيّ

مَا ضَرَّ ذَا الطَّاعَةِ مَا نَالَهُ في طَاعَةِ آللَّهُ وَمَا ذَا لَقِي مَا يَصْنَعُ الْعَبْدُ بِعِزُ الْغِنَى وَالْعِزُ كُلُّ الْعِزِّ لِلْمُتَّقِى

وَكُتِبَ عَلَى بَعْضِ الْقُبُورِ: [ الخفيف المجزوء ]

لَيْسَ زَادٌ سِوَى التُّقيي فَخُذِي مِنْهُ أَوْ دَعِي ثُمَّ تَأَمَّلُ أَصْلًا وَاحِداً ، وَهُـوَ هَبْ أَنَّكَ تَعِبْتَ جَمِيعَ عُمْرِكَ في الْعِبَادَةِ ، وَجَاهَدْتَ وَكَابَدْتَ ، حَتى حَصَلَ لَكَ مَا تَمَنَّيْتَ ، أَلَيْسَ الشَّأْنُ كُلُّهُ فِي الْقُبُولِ ؟ وَقَدْ عَلِمْتَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالِي يَقُولُ : ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبُّلُ اللَّهُ مِنَ المُتَّقِينَ ﴾ [ المائدة : ٢٧ ] ، فَرَجَعَ الأَمْرُ كُلُّهُ إلى التَّقْوَى . وَلِذٰلِكَ رُويَ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّها قَالَتْ : « مَا أَعْجَبَ رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّهُ عليْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلَّم بِشَيْءٍ مِنَ الدُّنْيَا وَلاَ أَعْجَبُهُ أَحَدٌ إلَّا ذُو تُقيَّ »(أ).

<sup>(</sup> أ ) هكذا نقله العلامـة ابن علوي الحداد ، ولم يـذكر إسنـاده ( سراج السـالكين ص ٣٣٧). لم يذكر الغزالي هذا الحديث في الإحياء، كذلك لم نجده فيما بين أيدينا من الكتب الحديثية.

[۲۸/ب] وَنَمْ حَيْثُ شِئْتَ » . وَبَلَغَنِي عَنْ عَامِر بْن عَبْـدِ قَيْسِ أَنَّهُ بَكَى عِنْـدَ مَوْتِهِ ، وَكَانَ يُصَلِّي كُلُّ يَوْم وَلَيْلَةٍ أَلْفَ رَكْعَةٍ ، ثُمَّ يَأْوِي إِلَى فِرَاشِهِ فَيَقُولُ لِنفسِهِ : يَا مَأْوَى كُلِّ شَرٍّ ، وَآلَلَّهِ مَا رَضِيتُكَ لِلَّهِ طَرْفَةَ عَيْن . ( وَبَكى يَوْماً )(١) ، فَقِيلَ

[ المائدة : ۲۷ ]

أهمية التقوى

ثُمَّ تَأَمَّلْ نُكْتَةً أُخْرَى ، وَهِيَ أَصْلٌ مِن الْأَصُولِ ، وَهِيَ مَا ذَكِرَ أَنَّ بعْضَ الصَّالِحِينَ قالَ لِبَعْضِ أَشْيَاخِهِ : أَوْصِنِي ، قَالَ : أُوصِيكَ بوصِيَّةِ اللَّهِ رَبِّ الْعَـالِمِينَ لِلْأَوّلِينَ وَالآخِرِينَ ، قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا اللَّهَ ﴾ [ النساء : ١٣١ ].

لَهُ : مَا يُبْكِيكَ ؟ قالَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبِّلُ اللَّهُ مِنَ المُتَّقِينَ ﴾

وَعَنْ قَتَادَةَ أَنَّهُ قَالَ : / مَكْتُوبٌ في التَّوْرَاةِ : « يَا بْنَ آدَمَ اتَّق اللَّهِ ،

قُلْتُ أَنَا: أَلَيْسَ اللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ بِصَلاحِ الْعَبْدِ مِنْ كُلِّ أَحَدٍ ؟ أَوْ لَيْسَ هُوَ أَنْصَحُ لَهُ وَأَرْحَمُ وَأَرْأَفُ مِنْ كُلِّ أَحَدٍ ؟ وَلَوْ كَانَتْ في الْعَالَمِ خَصْلَةً هِيَ أَصْلَحُ لِلْعَبْدِ ، وَأَجْمَعُ لِلْخَيْرِ ، وَأَعْظَمُ لِلْأَجْرِ ، وَأَجَلُّ في الْعُبُودِيَّةِ ، وَأَعْظَمُ في الْقَدْرِ ، وَأَوْلَى بِالْحَالِ (٢) ، وَأَنْجَحُ لَـلاَمَالُ مِنْ هَـٰذِهِ النَّخَصْلَةِ الَّتِي هِيَ التَّقْوَى ، لَكَانَ اللَّهُ تَعَالَى أَمَرَ بِها عِبَادَهُ وَأَوْصَى خَوَاصَّهُ بِذَٰلِكَ ، لِكُمَال حِكْمَتِهِ وَسِعَةِ رَحْمَتِهِ ، فَلَمَّا أَوْصَى بهذهِ الخَصلَةِ الْوَاحِدَةِ ، وَجَمَعَ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ مِنْ عِبادِهِ فِي ذٰلِكَ ، وَاقْتَصَرَ عَلَيْهَا ، علمتَ أَنَّهَا الْغَايَةُ الَّتِي لا مُتَجَاوُزَ عَنْهَا ، وَلاَ مقتصِر دُونَهَا ، وَأَنَّهُ تَعَالَى قَدْ جَمَعَ كُلَّ نُصْحِ وَدَلاَلَةٍ ، وَإِرْشَادٍ وَتَنْبِيهٍ وَتَأْدِيبٍ ، وَتَعْلِيمٍ وَتَهْذِيبٍ ، في هٰذِهِ الْوَصِيَّةِ الْوَاحِدَةِ ، كمَا يَلِيقُ بِحِكْمَتِهِ وَرَحْمَتِهِ ، وَعَلِمْتَ أَنَّ هٰذِهِ الْخَصْلَةَ ، الَّتِي هِيَ التَّقْوَى ، هِيَ الْجَامِعَةُ لِخَيْرِ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ، الْكَافِيةُ لِجَمِيعِ المُهمَّاتِ ، المُبَلِّغَةُ إِلَى أَعْلَى الدَّرَجَاتِ في الْعُبُودِيَّةِ .

وَقَدْ أَحْسَنَ مَنْ قَالَ (وهو أبو الْعَتاهِيَّة)(١): [الطويل]
ألا إنّه السَّقَّوى هِيَ الْعِزُ وَالْكَرَمْ
وَحُبُّكَ لِلدُّنْيَا هُوَ اللَّذُ وَالْعَدَمْ
(وَلَيْسَ عَلَى عَبْدٍ تَهِيَّ نَهِيهِ لَنَّهِيهِ اللَّهُ وَالْعَدَمْ
إذَا صَحِّحَ التَّقْوَى وَإِنْ حَاكَ أَوْ حَجَمْ)(١)

وَهٰذَا أَصْلُ لاَ مَزَيدَ عَلَيْهِ ، وَفِيهِ كِفَايَةٌ لِمَنْ أَبْصَـرَ النُّورَ وَآهْتَـدَى ،

وَعَمِـلَ بِلْالِكَ وَآسْتَغْنَى ، وَاللَّهُ وَلِيُّ الهِدَايَةِ وَالتَّوفِيقِ بِفضلِهِ .

المجاهدة في طلب التقوي فَإِنْ قُلْتَ : لَقَدْ عَظُمَ قَدْرُ هٰذِهِ الْخَصْلَةِ ، وَجَلَّ مَوْقِعُها وَآشْتَدَّتِ الْحَاجَةُ إلى مَعْرِفَتِهَا ، فلا بُدّ الآنَ مِنْ تَفْصِيلِهَا .

فَاعْلَمْ أَنَّ الأَمْرَ كَذَٰلِكَ ، فَحَقَّ لَهَا أَنْ يَجِلَّ قَدْرُهَا وَيَلْزَمَ طَلَبُهَا وَتَمَسَّ الْحَاجَةُ إليهَا وَإِلَى مَعْرِفَتِهَا. وَلٰكِنَّكَ تَعْلَمُ أَنَّ كُلَّ خَطِيرٍ وَكَبِيرٍ ، يُحْتَاجُ فِي آجْتِلَابِهِ إِلَى طَلَبٍ كَثِيرٍ ، وَهِمَّةٍ عَالِيَةٍ / وَجُهْدٍ شَدِيدٍ ، فَإِذاً ، [77] كَمَا أَنَّ هٰذِهِ الْخَصْلَةَ خَصْلَةً عَظِيمَةً كَبِيرَةً ، فَالمُجَاهَدَةَ فِي طَلَبِهَا ، وَالْقِيَامُ كَمَا أَنَّ هٰذِهِ الْخَصْلَةَ فِي تَحْصِيلِهَا أَيْضاً ، لَفِعْلُ كَبِيرٌ وَشَانُ عَظِيمٌ ، فَإِنَّ المَّكَارِهِ ، وَإِنَّ اللَّذَاتِ عَلَى حَسَبِ المُؤْنَاتِ ، وَاللَّهُ لَمَعَ المُكَارِمِ عَلَى حَسَبِ المَكَارِهِ ، وَإِنَّ اللَّذَاتِ عَلَى حَسَبِ المُؤْنَاتِ ، وَاللَّهُ لَمَعَ المُحْسِنِينَ ﴾ [ العنكبوت : ٦٩ ] . وَإِن اللَّه تَعَالَى هُو الرَّءُوف الرحِيم المُحْسِنِينَ ﴾ [ العنكبوت : ٦٩ ] . وَإِن اللَّه تَعَالَى هُو الرَّءُوف الرحِيم المُحْسِنِينَ ﴾ [ العنكبوت : ٦٩ ] . وَإِن اللَّه تَعَالَى هُو الرَّءُوف الرحِيم الدَّي بِيدِهِ تَيْسِيرُ كُلِّ عَسِيرٍ ، فَاسْتَمِعْ وَتَنَبَّهُ ، وَتَفَهَّمْ جِدًا بَيَانَ هٰذِهِ الْخَصْلَةِ النَّذِي بِيدِهِ تَيْسِيرُ كُلِّ عَسِيرٍ ، فَاسْتَمِعْ وَتَنَبَّهُ ، وَتَفَهَّمْ جِدًا بَيَانَ هٰذِهِ الْحَصْلَةِ عَلَى ، حَتَى تَعْمَلَ بِمَا وَاسْتَعِنْ بِاللّهِ تَعَالَى ، حَتَى تَعْمَلَ بِمَا وَاسْتَعِنْ بِاللّهِ تَعَالَى ، حَتَى تَعْمَلَ بِمَا وَاسَّةُ وَلَيْ الْقَالَةِ وَالتَّوْفِيقِ بِفَضْلِهِ .

فَنَقُولُ: آعْلَمْ أَوَّلاً: أَنَّ التَّقْوَى فِي قَوْلِ شُيُوخِنَا، رَحِمَهُمُ اللَّهُ:

حدّ النقوى

هي تنزيه الْقَلْبِ عَنْ ذَنْبِ لَمْ يَسْبِقْ عَنْكَ مِثْلُهُ ، حَتَّى يجعل العبدِ مِنْ قُوَّةِ الْعَرْمِ عَلَى تَرْكِهِا وِقَايَةٍ بَيْنه وَبَيْنَ المَعَاصِي ؛ هٰكذَا قَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَ وَذٰلِكَ أَنَّ أَصْلَ لَفْظَةِ التَّقْوَى في اللَّغَةِ هُوَ الْوَقْوَى بِالْوَاوِ ، وَهُوَ مَصْدَرُ الْوِقَايَةِ ؛ يُقَالُ : وَقَى يَقِي وِقايَةً وَوَقْوَى ، فَأَبْدَلِتْ عَنِ الْوَاوِ تَاءً ، كمَا هُوَ في الْوُكْلَانِ وَالتَّكْلَانِ وَنَحْوِهِمَا ، فَقِيلَ تَقْوَى ؛ فَإِذًا لَمَا حَصَلَتْ وِقَايَةً هُو أَيْدَلِ الْعَبْدِ وَبَيْنَ المُعَاصِي ، مِنْ قُوَّةِ عَرْمِهِ عَلَى تَرْكِها ، وَتَوْطِينِ قَلْبِهِ عَلَى بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ المَعَاصِي ، مِنْ قُوَّةِ عَرْمِهِ عَلَى تَرْكِها ، وَتَوْطِينِ قَلْبِهِ عَلَى ذَلِكَ التَّنْزِيهِ وَالْعَزْمِ وَالتَّوْطِينِ فَلْبِهِ عَلَى نَوْلِينِ فَلْبِهِ عَلَى الْعَنْدِ بِأَنَّهُ مُتَّقٍ ، وَيُقالُ لِلْكَ التَّنْزِيهِ وَالْعَزْمِ وَالتَّوْطِينِ فَلْدِي وَالتَّوْطِينِ فَلْدِي وَالتَّوْطِينِ فَلْدِي وَالتَّوْطِينِ فَلْدِي وَالتَّوْطِينِ فَلْكَ التَّنْزِيهِ وَالْعَزْمِ وَالتَّوْطِينِ فَلْدِي وَلِيَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَعْلِي وَلَيْهِ إِلَّالَهُ مُتَّةٍ ، وَيُقالُ لِلْكَ التَنْزِيهِ وَالْعَزْمِ وَالتَّوْطِينِ قَلْدِهِ وَالْعَزْمِ وَالتَّوْطِينِ فَلَالِكَ التَنْذِيهِ وَالْعَزْمِ وَالتَّوْطِينِ وَالتَّوْطِينِ وَلَيْدُ إِلَاكَ ، فَيُوصَفُ حِينَئِذٍ بِأَنَّهُ مُتَّقٍ ، وَيُقالُ لِلْلَاكَ التَّنْزِيهِ وَالْعَزْمِ وَالتَّوْطِينِ الْعَنْدِ وَالتَّوْطِينِ وَالْعَرْمِ وَالتَوْطِينِ وَلَيْكَ الْمَالِكَ السَّلَةُ وَقَالُ لِلْكَ الْمَالِكَ الْمَالِقُ الْمَالِقُولِ اللْعَلَالَ اللَّهُ الْمِلْعِلَى الْمَعْلِمِ الْمَعْلِي وَلَيْعُ مِلْكَ الْمَالِقُ الْمُعْلِيقِ الْمُعْلِي الْمَعْلِي وَالْعَرْمِ وَالْعَالِ الْمَالِقُ الْمُعْلِي الْمَالِي الْمَالِلَةُ الْمَالِي الْمِلْمِ الْمَالِي الْمَلْفِي الْمَالِقُ الْمَالِي الْمُعْلِي الْمَالْمِ الْمَالِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُلْلِقُ الْمِلْمِ الْمُولِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُؤْلِقُ الْمُعْلِي الْمِلْمِ الْمِلْمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُؤْلِي الْمُعْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلَالِهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ

معاني التقوى

وَالتَّقْوَى فِي القُرْآنِ تُطْلَقُ عَلَى ثَلَاثَةِ أَشْيَاءَ :

أَحَدُها: يَمِعْنَى الْخَشْيَةِ وَالْهَيْبَةِ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَإِيَّايَ فَاتَقُونِ ﴾ [ البقرة : ٤١] ، وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ وَاتَّقُوا يَوْماً تُرْجَعُونَ فِيهِ إلى آللَّهِ ﴾ [ البقرة : ٢٨١].

وَالثَّانِي: بِمَعْنَى الطَّاعَةِ وَالْعِبادَةِ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ [آل عمران: ١٠٢]. قَالَ آبْنُ عَبَّاسٍ:

أَطِيعُوا اللَّهَ حَقَّ طَاعَتِهِ . وَقَالَ مُجَاهِدٌ : هُوَ أَنْ يُطاعَ فَلَا يُعْصَى ، وَأَنْ يُذْكَرَ فَلَا يُنْسَى ، وَأَنْ يُشْكَرَ فَلَا يُكْفَرَ .

وَالثَّالِثُ : بِمَعْنَى التَّنْزِيهِ للْقَلْبِ عَنِ اللَّذُنُوبِ ، فَهٰذِهِ هِيَ حَقِيقَةُ التَّقْوَى دُونَ الأَوَّلَيْنَ ؛ أَلَا تَرَى أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقُولُ : ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللَّه وَيَتَقْهِ فَأُولٰتَكَ هُمُ الْفَائِزُونَ ﴾ [ النّور : ٢٥]. ذكرَ الطَّاعَةَ وَالْخَشْيَةَ ، / ثُمَّ ذَكَرَ التَّقْوَى ، فَعَلِمْتَ أَنَّ حَقِيقَةَ التَّقْوَى مَعْنَى سِوَى

[۲۹/ب]

<sup>(</sup>أ) هو أبو بكر الورّاق كما في سراج السالكين (ص ٣٤٢).

الطَّاعَةِ ، وَالخَشْيَةِ (أ) ، وَهِيَ تَنْزِيهُ الْقَلْبِ عَنِ الذُّنُوبِ على مَا ذَكَرْنَاهُ .

ثُمَّ قَالُوا : مَنَازِلُ التَقْوَى ثَلَاثَةٌ : تَقْوَى عَنِ الشَّرْكِ ، وَتَقْوَى عَنِ الشَّرْكِ ، وَتَقْوَى عَنِ الْبِدْعَةِ ، وَلَقَدْ ذَكَرَهَا اللَّهُ سُبْحَانَهُ في آيَةٍ الْبِدْعَةِ ، وَلَقَدْ ذَكَرَهَا اللَّهُ سُبْحَانَهُ في آيَةٍ وَاحِدَةٍ ، وَهِيَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحُ فِيمَا طَعِمُوا إِذَا مَا آتَّقَوْا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ، ثُمَّ آتَّقُوْا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ، ثُمَّ آتَّقُوْا وَآمَنُوا ، ثُمَّ التَّقُوْا وَآمَنُوا ، ثُمَّ التَّقُوْا وَآمَنُوا ، ثُمَّ اللَّقَوْا وَآمَنُوا ، وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ، ثُمَّ آتَقُوْا وَآمَنُوا ، ثُمَّ اللَّهَ وَاللَّهُ : ٩٣ ].

منازل التقوي

التَّقْوَى الْأُولَىٰ: تَقْوَى عَنِ الشِّرْكِ، وَالإِيمَانِ في مُقَابَلَتِه وهو التَّوْجِيدُ.

وَالتَّقْوَى التَّانِيَةُ : عَنِ الْبِدْعَةِ ، وَالْإِيمَانِ الَّبِذِي ذُكِرَ مَعَهَا ، أِقْرَارُ بِالسُّنَّةِ وَالجَماعَة .

وَالتَّقُوَى النَّالِئَةُ : عَنِ المَعَاصِي الْفَرْعِيَّةِ ، وَلاَ إِقْرَارَ فِي هٰذِهِ المَنْزِلَةِ ، فَقَابَلَهَا بِالإِحْسَان ، وَهُوَ الطَّاعَةُ وَالإِسْتِقَامَةُ عَلَيْهَا ؛ فَتَكُونُ مَنْزِلَةَ مُسْتَقِيمِي الطَّاعَةِ (بَ وَالآيَةُ جَمَعَتْ ذِكْرَ المَنازِلِ الثَّلَاثِ : مَنْزِلَةِ الإِيمانِ ، وَمَنْزِلَةِ الطَّاعَةِ ، وَمَنْزِلَةِ الإِيمانِ ، وَمَنْزِلَةِ السَّنَّةِ ، وَمَنْزِلَةِ الإِسْتِقَامَةِ في الطَّاعَةِ ؛ وَهٰذَا مَا قَالَهُ الْعُلَمَاءُ في بَيانِ مَعْنَى التَّقْوَى .

قُلْتُ : أَنَا وَجَدْتُ التَّقْوَى بِمَعْنَى آجْتِنَابِ فُضُولِ الْحَلالِ ، وَهُو مَا رُوِيَ فِيَ الْخَبَرِ الْمَشْهُورِ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ : « إِنَّمَا سُمِّيَ المُتَّقُونَ مُتَّقِينَ ، لِتَرْكِهِمْ مَا لاَ بَأْسَ بِهِ حَذَراً عَمَّا بِهِ بَأْسٌ »(٣) . فَأَحْبَبْتُ أَنْ أَجْمَعَ

<sup>(</sup>أ) أي أن معنى التقوى في الحقيقة هو غير الطاعة والخشية .

<sup>(</sup>ب) أي تكون التقوى الثالثة منزلة مستقيمي الطاعة .

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ٣٤.

بَيْنَ مَا قَالَهُ عُلمَا أَوْنَا رَحِمهُمُ اللَّهُ تَعَالَى ، وَبَيْنَ مَا جَاءَ فِي الخَبَرِ عَن النُّبِيِّ ﷺ ، فَيَكُونُ حَدّاً جَامِعاً وَمَعْنَى بَالِغاً .

> التقوى عند الصوفية

فَأَقُولُ : التَّقْوَى هُوَ آجْتِنَابُ كُلِّ مَا تَخافُ مِنْهُ ضَرَراً في دِينِكَ . أَلَا تَرَى أَنَّهُ يُقَالُ لِلْمَريضِ المُحْتَمِي إِنَّهُ يَتَّقِي إِذَا آجْتَنَبَ كُلَّ شَيْءٍ يَضُرُّهُ فِي بَدَنِهِ مِنْ طَعَامِ أَوْ شَرَابِ أَوْ فَاكِهَةٍ أَوْ غَيْرِهَا .

ثُمَّ الَّذِي يُخافُ مِنْهُ الضرر في أَمْر الدِّين قِسْمَانِ : مَحْضُ الْحَرَامِ ومحض الْمَعْصِيةِ ، وَفُضُولُ الْحَلَالِ ؛ لِأَنَّ الإِشْتِغَالَ بِفُضُولِ الْحَلَالِ وَالإِنْهِمَاكِ فِيهِ يَسْتَجِرُّ صَاحِبَهُ إِلَى الْحَرَامِ وَمَحْضِ الْعِصْيَانِ ، وَذَٰلِكَ لِشَرَهِ النَّفْسِ وَطُغْيَانِهَا ، وَتَمَرُّدِ الْهَوَى وَعِصْيَانِهِ ؛ فَمَنْ أَرَادَ أَنْ يَـأَمَنَ الضَّرَرَ في أَمْرِ دِينِهِ ، آجْتَنَبَ الْخَطَرَ ، فامْتَنَعَ عَنْ فُضُولِ الْحَلَالِ ، حَذَراً أَنْ يَجُرَّهُ إلى [٣٠] مَحْض الْحَرَام ، عَلَى مَا قالَهُ ﷺ / « لِتَرْكِهمْ مَا لَا بَأْسَ بِهِ حَذَراً عَمَّا بِهِ بَأْسٌ » ، يَعْنِي لِتَرْكِهمْ فُضُولَ الْحَلَالِ حَذَراً عَن الْوُقُوع في الْحَرَامِ ، فالتَّقْوَى الْبَالِغَةُ الْجَامِعَةُ آجْتِنَابُ كُلِّ مَا فِيهِ ضَرَرٌ لِّأَمْرِالدِّينِ ، وَهُوَ المَعْصِيَةُ وَالْفُضُولُ ؛ هٰذَا تَفْصِيلُهَا (أ) .

التقوى شرعأ

وَأَمَّا إِذَا أَرَدْنَا تَحْدِيدَهَا عَلَى مَوْضُوع عِلْمِ الشُّرْع ، فَنَقُولُ :

حَدُّ التَّقْوَى الْجَامِع تَنزيهُ الْقَلْبِ عَنْ شَسِّ لَمْ يَسْبِقْ عَنْكَ مِثْلُهُ ، بِقُوَّةِ الْعَزْمِ عَلَى تَرْكِهِ ، حَتَّى يَصِيرَ ذٰلِكَ وَقَايَةً بَيْنَكَ وَبَيْنَ كُلِّ شَرًّ .

ثُمَّ الشُّرُورُ ضَرْبَانِ : شَرٌّ أَصْلِيٌّ ، وَهُـوَ مَا نُهِيَ عَنْهُ (تحريماً )(١) كَالْمَعَاصِي المَحْضَةِ ، وَشَرُّ غَيْرُ أَصْلِيٌّ ، وَهُوَ مَا نُهِيَ عَنْهُ تَأْدِيبًا ، وَهُـوَ

<sup>(</sup>أ) أي هذا الذي ذكرناه هو تفصيل التقوى .

فُضُـولُ الْحَلَالِ ، كَـالمُبَاحَـاتِ المَأْخُـوذَةِ بِالشَّهْـواتِ . فَـ**الْأُولِي** : تَقْـوَى فَرْض ، يَلْزَمُ بِتَرْكِهَا عَذَابُ النَّارِ ؛ وَالثَّانِيَةُ : تَقْوَى خَيْر وَأَدَب ، يَلْزَمُ بتَرْكِهَا الْحَبْسُ وَالْحِسَابُ وَالتَّعْيِيرُ وَاللُّومُ ؛ فَمَنْ أَتَى بِالْأُولِي ، فَهُـوَ في الـدَّرَجَةِ الأولى مِنَ التَّقْـوَى ، وَهِيَ (١) مَنْزِلَـةُ مُسْتَقِيمِي الطَّاعَـةِ ، وَمَنْ أَتَى بِالْأُخْرَى ، فَهُو فِي الدَّرَجِةِ الْعُلْيَا مِنَ التَّقْوَى ، وَذٰلِكَ مَنْزِلَةُ مُسْتَقِيمِي ( تَرْكِ )(٢) المُبَاح ؛ وَإِذَا جَمَعَ الْعَبْدُ بَيْنَهُمَا ، أَعْنِي اجْتِنَابَ ٣) كُلِّ مَعْصِيةٍ وَفُضُولٍ ، فَقَدِ آسْتَكْمَلَ مَعْنَى التَّقْوَى ، وَقَامَ بِحَقِّهَا وَجَمَعَ كُلَّ خَيْر فِيهَا ؟ وَهٰذَا هُوَ الْورَعُ الْكَامِلُ الَّذِي هُوَ مِلاَكُ أَمْرِ الدِّينِ ، وَذٰلِكَ مَنْزِلَةُ الأَدَبِ عَلَى بَابِ آللَّهِ سُبِحانَه فَهٰذَا مَعْنَى التَّقْوَى وَبَيَانُهَا في الجُمْلَةِ ، فَافْهَمْهُ مُوَفَّقاً إِنْ شَاءَ آللَّهُ تَعَالَى .

> فَإِنْ قُلْتَ : فَفَصِّلْ لَنَا الآنَ هٰذَا المَعْنَى في النَّفْسِ وَٱسْتِعْمَالُهُ فِيهَا ، فَإِنَّ الْحَاجَةَ جَاءَتْ مِنْ هُنَالِكَ ، لِنَعْلَمَ كَيْفَ نُلْجِمُ هٰذَهِ النَّفْسَ بِهَذَا المَعْنَى الَّذِي فَصَّلْتَ مِنْ حَقِيقَةِ التَّقْوَى . .

> فَأَقُولُ : أَجَلْ إِنَّمَا تَفْصِيلُهُ فِي أَمْرِ هَٰذِهِ النَّفْسِ ، أَنْ تَقُومَ عَلَيْهَا بِقُوَّةٍ الْعَزْمِ ، فَتَمْنَعَهَا عَنْ (٤) كُلِّ مَعْصِيَةٍ ، وَتَصُونَهَا عَنْ كُلِّ فُضُولٍ .

> فَإِذَا فَعَلْتَ ذٰلِكَ، كُنْتَ قَدِ آتَّقَيْتَ آللَّهَ تَعَالَى فِي عَيْنِكَ وَأَذُنِكَ وَلِسَانِكَ وَقُلْبِكَ وَبَطْنِكَ ورجلك وَفَرْجِكَ وَجَمِيع (جـوارحك و)<sup>(ه)</sup> أَرْكَـانِـكَ ، وَأَلْجَمْتَهَا بِلِجَامِ التَّقْوَى ، وَلِهٰذَا الْبابِ شَرْحٌ يَطُولُ (٦) ، وَقَدْ أَشَرْنَا إِلَيْهِ في كِتَابِنا : « إِحْيَاء عُلُومِ الدِّينِ ».

وَأَمَّا الَّذِي لَا بُدَّ مِنْهُ هُهُنَا ، فَأَنْ نَقُـولَ : مَنْ أَرَادَ أَنْ يَتَّقِيَ اللَّهَ تَعَالَى فَلْيُرَاعِ الْأَعْضَاءَ الْخَمْسَةَ ، فَإِنَّهُنَّ الْأُصُولُ ، وَهِيَ : الْعَيْنُ وَالْأَذُنُ وَاللَّسانُ

وَالْقَلْبُ وَالْبَطْنُ ؛ فَيَحْرِصُ عَلَيْهَا بِالصِّيَانَةِ لَهَا / عَنْ كُلِّ مَا يَخَافُ مِنْهُ ضَرَراً فِي أَمْرِ الدِّينِ ، مِنْ مَعْصِيةٍ وَحَرَامٍ وَفُصُّولٍ وَإِسْرَافٍ مِنْ حَلالٍ . وَإِذَا حَصَّلَ صِيَانَةَ هٰذِهِ الأَعْضَاءِ ، فَمَرْجُوَّ أَنْ يَكُفِيَ ضرر سَائِرَ الأعضاء ، وَيَكُونَ عَصَّلَ صِيَانَةَ هٰذِهِ الأَعْضَاءِ ، فَمَرْجُوَّ أَنْ يَكُفِيَ ضرر سَائِرَ الأعضاء ، وَيَكُونَ قَدْ قَامَ بِالتَّقْوَى الْجَامِعَةِ بِجَمِيعٍ بَدَنِهِ لِلّهِ عزّ وجلّ ، فَدَعَتِ الْحَاجَةُ إلى بَيانِ خَمْسَةِ فُصُولٍ لِهٰذِهِ الأَعْضَاءِ ، وَتَفْصِيلِ مَا يَعْرُمُ فِي حَقِّ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا ، خَمْسَةِ فُصُولٍ لِهٰذِهِ الأَعْضَاءِ ، وَتَفْصِيلِ مَا يَعْرُمُ فِي حَقِّ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا ، عَلَى قَدْرِ مَا يَلِيقُ بِهٰذَا الْكِتَابِ .

# تقوى الأعضاء الخمسة الفصل الأول: العين

عَلَيْكَ وَفَقَكَ آللَّهُ وَإِيَّانَا لـطاعَتِهِ بِحِفْظِ الْعَيْنِ ، فَاإِنَّهَا سَبَبُ كُـلِّ فِتْنَةٍ وَآفَةٍ . وَأَذْكُرُ فِي أَمْرِهَا ثَلَاثَةَ أُصُولٍ كَافِيَةٍ .

أَحَـدُهَا: مَا قَالَ سُبْحَانَهُ: ﴿ قُـلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ غَضُ البصر وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَٰلِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ [ النور : ٣٠] . وَآعْلَمْ أَنِّي تَأَمَّلْتُ هٰذِهِ الآيَةَ فوجدت فِيهَا مَعَ قِصَرِهَا ثَلَاثَةَ مَعَانٍ عَزِيزَةٍ : تَأْدِيبٌ وَتَنْبِيهُ وَتَهْدِيدٌ .

فَأَمَّا التَّادِيبُ ، فَقَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ ﴾ [ النور : ٣٠] وَلا بُدَّ لِلْعَبْدِ مِن آمْتِثَال إَمْرِ السَّيِّدِ وَالتَّأَدُّبِ بِأَدَبِهِ ، وَإِلاّ فَيَكُونَ سَيّىءَ الأَدَبِ ، فَيُحْجَبُ فَلا يُؤذَنُ لَهُ في حُضُورِ الْمَجْلِس وَالمُثُولِ بِالْحَضْرَةِ ؛ فَافْهَمْ هٰذِهِ النَّكْتَةَ ، وَتَأْمَلُ مَا تَحْتَهَا ، فَإِنَّ فِيهَا مَا فِيها .

وَأَمَّا التَّنْبِيهُ فَقَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ ذَٰلِكَ أَزْكَى لَهُمْ ﴾ [ النور : ٣٠ ] وينطلقُ عَلَى مَعْنَيَيْنِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ .

أحدهما: إن ذلِكَ أَطَهَرُ لِقُلُوبِهِمْ ، وَالزَّكَاةُ الطهارةُ ، وَالتَّرْكِيَةُ : التَّطْهِيرُ . وَالنَّانِي : ذٰلِكَ أَنْمَى لِخَيْرِهِمْ وَأَكْثَرُ ؛ والزَّكَاةُ في الأَصْل : النَّمُوُ ، فَنَبَّهَ عَلَى أَنَّ في غَضِّ الْبَصِرِ تَطْهِيرَ الْقَلْبِ وَتَكْثِيرَ الطَّاعَةِ وَالخَيْرِ ؛ وَذٰلِكَ أَنَّكَ إِنْ عَلَى أَنَّ في غَضِّ الْبَصَرِ تَطْهِيرَ الْقَلْبِ وَتَكْثِيرَ الطَّاعَةِ وَالخَيْرِ ؛ وَذٰلِكَ أَنَّكَ إِنْ لَمْ تَغُضَّ بَصَرَكَ ، وَأَرْخَيْتَ عِنَانَهُ ، تَنْظُرْ إِلَى مَا لا يَعْنِيكَ ، فَلا يَخْلُو مِن أَن لَمْ

تَقَعَ عَيْنُكَ عَلَى حَرَامٍ ، فَإِنْ تَعَمَّدْتَ فَذَنْبُ وكَبِيرةً ، وَرُبَّما تَعَلَّقَ قَلْبُكَ بِذَٰلِكَ ، فَتَهْلِكُ إِنْ لَمْ يَرْحَمِ اللَّهُ تَعَالَى ؛ فَلَقَدْ رُوِيَ أَنَّ الْعَبْدَ لَيَنْظُرُ النَّظْرَةَ يَنْغَلُ (أ) فِيهَا قَلْبُهُ كَمَا يَنْغَلُ الأَدِيمُ في الدِّبَاغِ ، لاَ يَنْتَفِعُ بِهِ أَبَداً . وَإِنْ كَانَ مُباحاً (ب) ، فَرُبَّمَا يَشْتَغِلُ قَلْبُكَ بِهِ ، فَجَاءَكَ الْوَسَاوِسُ وَالخَوَاطِرُ بِسَبِيهِ ، مُباحاً (ب) ، فَرُبَّمَا يَشْتَغِلُ قَلْبُكَ بِهِ ، فَجَاءَكَ الْوَسَاوِسُ وَالخَوَاطِرُ بِسَبِيهِ ، أَنَّ وَلَعَلَّ لاَ تَصِلُ إِلَيْهِ ، فَتَبْقَى مَشْغُولَ الْقَلْبِ مُنْقَطِعاً عَنِ / الْخَيْرِ ، وَإِنْ كُنْتَ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ ، فَتَبْقَى مَشْغُولَ الْقَلْبِ مُنْقَطِعاً عَنِ / الْخَيْرِ ، وَإِنْ كُنْتَ لَمُ تَرَ ذَٰلِكَ ، فَقَدْ كُنْتَ مُسْتَرِيحاً عَنْ ذَٰلِكَ كُلِّهِ . وَفِي هٰذَا الْمَعْنَى ذُكِرَ عَنْ لَمْ تَرَ ذَٰلِكَ ، فَقَدْ كُنْتَ مُسْتَرِيحاً عَنْ ذَٰلِكَ كُلِّهِ . وَفِي هٰذَا الْمَعْنَى ذُكِرَ عَنْ لَا عَلَى نبينا وعليهِ ، أَنَّه قالَ : « إِيَّاكُمْ وَالنَّظُرَةَ فَإِنَّهَا تَزْرَعُ فِي الْقَلْبِ الشَّهُوةَ ، وَكَفَى بِهَا لِصَاحِبِهَا فِتْنَةً » .

وَقَالَ ذُو النُّونِ : نِعْمَ حَاجِبُ الشُّهَوَاتِ غَضُّ الأَبْصارِ .

وَلَقَدْ أَحْسَنَ الْقَائِلُ : [ الطويل ] :

وَأَنْتَ إِذَا أَرْسَلْتَ طَرْفَكَ رَائِداً

لِقَلْبِكَ يَـوْماً أَتْعَبَـتْكَ الـمَـنَاظِـرُ

رَأَيْتَ الَّذِي لا كلَّهُ أَنْتَ قادِرُ

عَلَيْهِ وَلاَ عَنْ بَعْضِه أَنْتَ صَابِرُ

فإيَّاكُ والأمرَ الذِي إِنْ تَوسَّعَتْ

مَوَارِدُهُ ضَاقَتْ عليكَ المَصَادِرُ(١)

فإذن لمّا كُنْتَ غَاضً البَصَرِ ، حَافِظاً للعَيْنِ ، لا تَنْظُرُ لِمَا لاَ يَعْنِيكَ وَلاَ يَهُمَّكَ ، كُنْتَ نَقِي الصَّدْرِ ، فَارِغَ الْقَلْبِ ، مُسْتَرِيحاً عَنْ كَثِيرٍ مِنَ الْوَسْوَاسِ ، سَالَم النَّفْسِ عَنْ الافاتِ ، مُتَزَايداً في الْخَيْرَاتِ ، فَتَنَبَّهْ لِهٰذِهِ النَّكْتَةِ الْجَامِعَة ، وَاللَّهُ المُوَفِّقُ بِمَنِّهِ وفضلهِ .

\_\_\_\_\_ (أ) يَنْغَلُ : على وزن يَطْرَبُ أي يفسد .

<sup>(</sup>ب) أي إن كان النظر مباحاً ، بعد أن ذكر وقوع النظر على حرام .

وَأَمَّا التَّهدِيدُ فَقَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ [ النور : ٣٠ ] وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصَّدُورُ ﴾ [ غافر : ١٩ ] وَكَفَى بِهٰذَا تَحْذِيراً لِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ . فَهٰذَا أَصْلُ وَاحِدٌ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ تعالى .

النظرة سهم مسموم الأصل النَّانِي: مَا رَوَيْنَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: « إِنَّ النَّظْرَ إِلَى مَحَاسِنِ الْمَوْأَةِ سَهْمُ مَسْمُومٌ مِنْ سِهَامِ إِبْلِيسَ ، فَمَنْ تَرَكَهَا أَذَاقَهُ اللَّهَ تَعَالَى مَحَاسِنِ الْمَوْأَةِ سَهْمُ مَسْمُومٌ مِنْ سِهَامِ إِبْلِيسَ ، فَمَنْ تَرَكَهَا أَذَاقَهُ اللَّهَ تَعَالَى طَعْمَ عِبَادَةٍ تَسُرُّهُ » أَنَّ وَإِنْ وَجَدَ أَنَّ حَلَاوَةَ الْعِبَادَةِ وَلَذَّةَ المُنَاجَاةِ مِنَ الْعَابِدِينَ بِمَكَانٍ ؛ وَهٰذَا شَيءٌ مُجَرَّبٌ عَلِمهُ وَتَحَقَّقَهُ مَنْ عَمِلَ بِهِ ، أَنَّهُ إِذَا امْتَنَعَ عَنِ النَّظُر إِلَى مَا لاَ يَعْنِيهِ ، يَجِدُ لَذةً لِلْعِبَادَةِ وَحَلاَوةً ، وَلِلْقَلْبِ صَفْوَةً لَمْ يَجِدُهَا قَبْلُ ذَلِكَ .

غاية خلق الاعضاء الأَصْلُ النَّالِثُ : أَنْ تَنْظُرَ إِلَى كُلِّ عُضْوِ مِنْ أَعْضَائِكَ ، يَصْلُحُ لِمَاذَا وَيُنتظُرُ لَهُ مَاذَا ؟ فَعَلَى حَسَبَ ذٰلِكَ تَصُونُهُ وَتَحْفَظُهُ ؛ فالرِّجلِ للْمَشْي فِي رِيَاضِ الجَنَّةِ وَقُصُورِهَا ، وَاليَدُ لِكَأْسِ الشَّرابِ وَتَنَاوُل الأَثْمَارِ ، وَكَذٰلِكَ سَائِرِ الأَعْضَاءِ ، فَالعَيْنُ إِنمَا للنَّظرَ إِلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ سُبْحَانَهُ وَتَعالَى ، سَائِرِ الأَعْضَاءِ ، فَالعَيْنُ إِنمَا للنَّظرَ إِلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ سُبْحَانَهُ وَتَعالَى ، وَلَيْسَ فِي الدَّارَيْنِ كَرَامَةُ أَجلُ وَأَكْبَرُ مِنْ ذٰلِكَ ، فَحَقِيقٌ لِشَيءٍ يُنْتَظَرُ وَيُرْجَى لَهُ مِثْلُ هٰذِهِ الكَرَامَةِ ، أَنْ يُصَانَ وَيُحْفَظَ وَيُعَزَّ وَيُكْرَمَ فَقَدْ قِيل : [ الطويل ] : لَهُ مِثْلُ هٰذِهِ الكَرَامَةِ ، أَنْ يُصَانَ وَيُحْفَظَ وَيُعَزَّ وَيُكْرَمَ فَقَدْ قِيل : [ الطويل ] :

وكيفَ تُرَى لَيْلَى بعينٍ ترى بِهَا

سِواهَا وما طَهَرتَها بالمَدَامع (١) فَهٰذِهِ الْأُصُولُ الثَّلاَئَةُ إِذَا أَحْسَنْتَ التَّأَمُّلَ فِيهَا، كَفَتْكَ المُؤُونَةُ في هَذَا الْفَصْل ، وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقُ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٣٥ .

# الفصل الثاني: الأذن

فَعَلَيْكَ بِصِيانَةِ سَمْعِكَ عَنِ الْخَنَا وَالْفُضُولِ <sup>(¹)</sup> ، وَذٰلِكَ لأَمْرَيْن :

أَحَدُهُمَا: لَما رُوِيَ أَنَّ المُسْتَمِعَ شَرِيكُ المُتَكَلمِ، وَفِي ذَٰلِكَ يَقُولُ الْقَائِلُ: [ المتقارب ]:

نخيّر مِنَ الطُّرْقِ أَوْسَاطَهَا وَعَدَّ عَنِ الْجَانِبِ المُشْتَبِهِ وَسَمْعَكَ صُنْ عَنْ سَمَاعِ الْقَبِيحِ كَصَوْنِ اللِّسَانِ عَنِ النَّطْقِ بِهِ فَسَرِيكَ لِقَائِلِهِ فَانْتَبِهِ فَإِنْكَ عِنْدَ اسْتِماعِ الْقَبِيحِ شَرِيكُ لِقَائِلِهِ فَانْتَبِهِ

وَالثَّانِي: أَنَّه (ب) يُهَيِّجُ الْخَوَاطِرَ وَالْوَسَاوِسَ (١) في الْقَلْبِ ، ثُمَّ مِنْ ذَلِكَ يَبْدُو الإِشْتِغَالُ في الْبَدَنِ ، فَمَا يَبْقَى من ذلكَ (للعبادة) (٢) شيء .

أثرالكلام في القلب

ثُمَّ اعْلَم أَنَّ الْكَلَامَ الَّذِي يَقَعُ في قُلْبِ الإِنْسَانِ وَسَمْعِهِ ، بِمَنْزِلَةِ الطَّعَامِ الَّذِي يَقَعُ فِي جَوْفِهِ ، فَمِنْهُ الضَّارُ وَمِنْهُ النَّافِعُ ، وَمِنْهُ الْغِذَاءُ وَمِنْهُ الطَّعَامِ اللَّهُ الْقَاتِلُ، بَلْ إِنَّ بقاء الْكَلَامِ وَتَجَرُّعَهُ، أَكْثَرُ وَأَبْلَغُ مِنَ الطَّعَامِ ، فَإِنَّ الطّعام يَزُولُ عَنِ الْمَعِدَةِ بِنَوْمٍ أَو غَيْرِهِ ، وَرُبَّمَا يَبْقَى أَثَرُهُ زَمَاناً ، ثُمَّ يَزُولُ ، وَلَهُ يَزُولُ عَنِ الْمَعِدَةِ بِنَوْمٍ أَو غَيْرِهِ ، وَرُبَّمَا يَبْقَى أَثَرُهُ زَمَاناً ، ثُمَّ يَزُولُ ، وَلَهُ

<sup>(</sup>أ) الخنا: الفاحش من القول، والفضول: ما لا حاجة إلى سماعه.

<sup>(</sup>ب) أي: الكلام المسموع.

دَوَاءُ يُزِيلُ أَثَرَهُ مِنْ جِسْمِ الإِنْسَانِ ، وَأَمَّا الْكَلَامُ الَّذِي يَقَعَ فِي قَلْبِ الإِنْسَانُ فَرُبَّمَا يَبْقَى (۱) مَعَهُ جَمِيعَ عُمُرِهِ وَلاَ يَنْسَاهُ ، فَإِنْ كَانَ شَيئاً رَدِيئاً ، فَلا يَزالُ يُتْعِبُهُ وَيُعِيبُهُ ، وَتَرِدُ بِسَبَيهِ خَواطِرُ فِي الْقَلْبِ وَوَسَاوِسُ (۲) ويَحْتَاجُ إِلَى أَنْ يُعْرِضَ عَنْهَا ، وَيَعْدِلَ بِقَلْبِهِ عَنْ تَذكُرِهَا وَيَسْتَعِيذَ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّهَا ، وَلاَ يَأْمَنُ يُعْرِضَ عَنْهَا ، وَيَعْدِلَ بِقَلْبِهِ عَنْ تَذكُرِهَا وَيَسْتَعِيذَ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّهَا ، وَلاَ يَأْمَنُ مِنْ أَنْ تَحْمِلَهُ عَلَى بَلِيَّةٍ وَتُحَرِّكَهُ حَتَّى يَقَعَ آخِرَ الأَمْرِ فِي آفَةٍ عَظِيمةٍ بِسَبَبِ ذَلِكَ . وَلَوْ كُنْتَ حَفِظَتَ سَمْعَكَ عَمّا لاَ يَعْنِيكَ ، كُنْتَ عَنْ هٰذِهِ المُؤنِ مُسْتريحاً ، فَلْيَنْظُر الْعَاقِلُ فِي ذٰلِكَ وَبِاللَّهِ التَّوفِيقُ .

#### الفصل الثالث: اللسان

ثُمَّ عَلَيْكَ بِحِفْظِ اللِّسَانِ وَضَبْطِه وَقَيْدِه ، فَإِنَّهُ أَشَدُّ الْأَعْضَاءِ جِمَاحاً وَطُغْيَاناً ، وَأَكْثَرُهَا فَسَاداً وَعُدُواناً .

وَلَقَدْ رَوَينَاعَنْ سُفْيَانَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ أَنَّهُ قَالَ : « قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا أَكْثَرُ مَا تَخَافُ عَلَيَّ ؟ / فَأَخَذَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ بِلِسَانِ نَفْسِهِ ثُمَّ قَالَ : هٰذَا » (أ) . وَعَنْ يُونُسَ بْنِ عُبَيْدٍ رحمهُ اللَّه أنه قال : « إِنِّي وَجَدْتُ نَفْسِي تَحْتَمِلُ مُؤْنَة الصَّومِ فِي الْحَرِّ الشَّدِيدِ بِالْبَصْرَةِ (ب) ، وَلاَ تَحْتَمِلُ تَرْكَ كَلِمَةٍ لاَ تَعْنِيهَا » فَعَلَيْكَ إِذَنْ بِالتَّحَفُّظِ جَدًا وَبَذْلِ المَجْهُودِ .

وَنَذْكُرُ خَمْسَةَ أُصُولِ:

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٣٦.

<sup>(</sup>ب) في سراج السالكين وردت لفظة البصرة بكسر الباء وقد أشار المؤلف (شارح منهاج العابدين) إلى أنها « بلد شرقي عن مصر القاهرة ، كما حققه الزرقاوي في زيجه » وأظن هذا وهم وقع فيه الشارح ، والمذكور في كتب التراجم والسير أن يونس بن عبيد الله كان في البصرة بالعراق وبها لقي العلماء والمحدّثين ، وقد ورد هذا الخبر في سير اعلام النبلاء للذهبي ( ٢/ ٢٩ ) على النحو التالي : « عرضت على نفسي ترك ذكر الناس إلا من خير ، فوجدت الصوم في اليوم الحار أيسر عليها من ذلك » ( راجع سراج السالكين ٢/ ٣٧٢) .

موجبات حفظ اللسان أَحَدُهَا: مَا رَوَى أَبُو سَعِيدٍ الْخُدَرِيُّ: « أَنَّ ابْنَ آدَمَ إِذَا أَصْبَحَ بَكَرَتِ الْاعْضَاءُ كُلُهَا إِلَى اللَّسَانِ ، وَقُلْنَ: نَشْدُكُ اللَّه أَنْ تَسْتَقِيم ، فَإِنَّكَ إِنِ الْعُضَاءُ كُلُهَا إلى اللَّسَانِ ، وَإِنِ اعْوَجَجْتَ اعْوَجَجْنَا » ﴿ ). قُلْتُ : وَالْمَعْنَى فِيهِ ، وَاللَّهُ أَعْلَم ، أَنّ نُطْقَ اللَّسَانِ يُؤثِّرَ فِي أَعْضَاءِ الإِنْسَانِ بِالتَّوفِيقِ وَالْجِذْلَانِ ، وَاللَّهُ أَعْلَم ، أَنّ نُطْقَ اللَّسَانِ يُؤثِّر فِي أَعْضَاءِ الإِنْسَانِ بِالتَّوفِيقِ وَالْجِذْلَانِ ، وَاللَّهُ أَعْلَم ، أَنّ نُطْقَ اللَّسَانِ يُؤثِّر فِي عَنْ مَالِكِ بْنِ دِينَار أَنَّهُ قَالَ : إِذَا رَأَيْتَ قَسَاوَةً فِي يُؤكِّدُ هٰذَا الْمَعْنَى مَا رُوي عَنْ مَالِكِ بْنِ دِينَار أَنَّهُ قَالَ : إِذَا رَأَيْتَ قَسَاوَةً فِي قَلْبِكَ ، وَوَهْنَا فِي بَدَنِكَ ، وَحِرْمَاناً فِي رِزْقِكَ ، فَاعْلَمْ أَنَّكَ قَدْ تَكَلَّمْتَ فِيما لَا يَعْنِيكَ .

وَالأَصْلُ النَّانِي : حِفْظُ وَقْتِكَ ؛ فَإِنَّ أَكْثَرَ مَا يَتَكَلَّمُ بِهِ الْإِنْسَانُ مِنْ غَيْرِ ذِكْرِ اللَّهِ تَعَالَى ، فَعَلَى ( الأكثر يكون ذنباً يُسأل عنه ، وعلى )(١) الأَقَلُ يَكُونُ لَغُواً يَضِيعُ بِهِ الْوَقْتُ .

وَذُكِرَ أَنَّ حَسَّانَ بْنَ أَبِي سِنَانٍ ، مَرَّ عَلَى غُـرْفَةٍ بُنِيَتْ فَقَـالَ : مُنْذُ كَمْ بُنِيَتْ هٰذِهِ ؟ ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى نَفْسِهِ ، وَقَالَ يَا نَفْسِي الْغَرُورَةَ ، تَسْأَلِينَ عَمَّا لَا يَعْنِيكَ ، وَعَاقَبَهَا بِصَوْمٍ سَنَةٍ .

قُلْتُ: فَيَا طُوبَى لِلْمُهْتَمِّينَ بِأَنْفُسِهِمْ ، وَيَا وَيْحَ الْغَافِلِينَ الَّذِينَ خَلَعُوا الْعِذَارَ وَأَرْخَوُا الْعِنَانَ ؛ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ .

وَلَقَدْ صَدَقَ الْقَائِلُ وَأَحْسَنَ بِقَوْلِهِ : [ الخفيف ] :

وَاغْتنِم رَكْعَتَيْنِ فِي ظُلْمَةِ اللَّيْ لَا عُنْتَ خَسالِياً مُسْتَرِيحا لَا أَنْ تَسْتِرِيحا وَإِذَا كُنْتَ خَسالِياً مُسْتَرِيحا وَإِذَا مَا هَمَمُتَ بِاللَّغُو فِي الْبَا طِلْ فَساجْعَلْ مَكَانَهُ تَسْبِيحا

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٣٧ .

فَلُزُومُ السَّكُوتِ خَيْرٌ مِنَ النَّطْ تِ وَإِنْ كُنْتَ فِي الْكَلَامِ فَصِيحًا

وَالْأَصْلُ النَّالِثُ: حِفْظُ الأَعْمَالِ الصَّالِحَةِ، فَإِنَّ مَنْ لَمْ يَصُنْ لِسَانَهُ، وَأَكْثَرَ الْكَلَامَ ، يَقَعُ لاَ مَحَالَةَ في غِيبَةِ النَّاسِ ، كَمَا قِيلَ : « مَنْ كَثُرَ لَغَطُهُ كَثُرَ سَقْطُهُ » (أ) . والغِيبَةُ هِيَ الصَّاعِقَةُ المُهْلِكَةُ لِلطّاعَاتِ عَلَى مَا قِيلَ : إِنَّ مَثَلَ مَنْ يَعْتَابُ النَّاسَ ، مَثَلُ مَنْ نَصَبَ مَنْجَنِيقاً ، فَهُو يَرْمِي بِهِ حَسَنَاتِهِ شَرْقاً وَغَرْباً ، يَمِيناً وَشِمَالاً .

وَبَلَغَنَا عَنِ الحَسَنِ أَنَّهُ قِيلَ لَهُ : يَا أَبَا سَعِيدٍ ، إِنَّ فُلَاناً آغْتَابَكَ ، وَقَالَ بَلَغَنِي أَنَّكَ أَهْدَيْتَ إِلَيَّ حَسَنَاتِكَ ، وَقَالَ بَلَغَنِي أَنَّكَ أَهْدَيْتَ إِلَيَّ حَسَنَاتِكَ ، فَأَحْبَبْتُ أَنْ أُكَافِئَكَ .

وَذُكِرَتِ الْغَيَهُ عِنْدَ آبْنِ المُبارَكِ فَقَالَ: لَوْ كُنْتُ مُغْتَاباً لَاغْتَبْتُ أُمِّي فَإِنَّها أَحَقُ بِحَسَنَاتِي . وَذُكِرَ أَنَّهُ فاتَ حَاتِماً الأَصَمَّ لَيْلَةً الْقِيَامُ ، فَعَيَرَتْهُ زَوْجَتُهُ ، فَقَالَ: إِنَّ أَقْوَاماً صَلَّوا بِاللَّيْلِ الْبَارِحَةَ ، فَلَمَّا أَصْبَحُوا نَالُوا مِنِّي ، فَتَكُونُ صَلاَتُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي مِيزَانِي .

وَالأَصْلُ الرَّابِعُ: السَّلاَمَةُ مِنْ آفَاتِ الدُّنْيَا، عَلَى مَا قَالَ سُفْيَانُ: « لَا تَتَكَلَّمْ بِلِسَانِكَ مَا تَكْسِرُ بِهِ أَسْنَانَكَ. وَقَالَ آخَرُ: لَا تَبْسُطَنَّ لِسَانَكَ فَيُفْسِدُ عَلَيْكَ شَأْنَكَ ». وَأَنشدوا: 1 الكامل ]:

آحْفَظْ لِسَانَكَ لَا تَقُولُ فَتُبْتَلَى إِنَّ الْبَلَاءَ مُوكَّلُ بِالْمَنْطِقِ

\_\_\_\_\_ (أ) راجع تخريج هذا الحديث رقم ٣٨ .

ولاَبْنِ المُبَارَكِ [ المتقارب ] : أَلَا آحْفَظْ لِسَانَـكَ إِنَّ اللِّسَانَ

وَلَإِبْنِ مُطِيعِ [ الوافر ] :

سَرِيعُ إِلَى المَوْءِ في قَتْلِهِ وَإِنَّ اللِّسَانَ دَلِيلُ الْفُوادِ يَدُلُّ الرِّجَالَ عَلَى عَفْلِهِ

لِسانُ المرْءِ لَيْتُ في كَمِينٍ إِذَا خَلَّى عَلَيْهِ، لَهُ إِغَارَهُ فَصُنْهُ عَنِ الْخَنَا بِلِجَامِ صَمْتٍ يَكُنْ لَكَ مِنْ بَلِيَّاتِ سِتَارَهُ وَفِي المَثَلِ السَّائِرِ : رُبِّ كَلِمَةٍ تَقُولُ لِصَاحِبِهَا : دَعْنِي .

الْأَصْلُ الْخَامِسُ : ذِكْـرُ آفاتِ الآخِـرَةِ وَعَاقِبتِهَـا ، وَأَذْكُرُ فِيـهِ نُكْتَـةً وَاحِدَةً ، وَهُو أَنَّهُ لاَ يَحْلُو إِمَّا أَنْ تَقُولَ قَوْلاً مَحْظُوراً حَرَاماً ، أَوْ قَوْلاً مُبَاحاً مِنْ فُضُول ِ لَا يَعْنِيكَ ، فَإِنْ كَانَ سَحْظُوراً فَفِيهِ عَذَابُ اللَّهِ تَعَالَى الَّذِي لَا طَاقَةَ لَكَ بِهِ ، فَقَدْ رَوَيْنَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ : « لَيْلَةَ أُسْرِيَ بِي إلى السماء نظرت في النَّار قَوْماً يَأْكُلُونَ الْجِيَفَ ، قُلْتُ : يَا جِبْرِيلُ مَنْ هُؤَلَاءِ ؟ قَالَ : هٰؤُلاَءِ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ لُحُومَ النَّاسِ » أَن .

وَلَقَدْ قَالَ ﷺ لِمُعَادٍ : « أَقْطَعْ لِسانَكَ عَنْ حَمَلَةِ الْقُرْآنِ وَطُلَّاب الْعِلْمِ ، وَلاَ تُمَرِّقِ النَّاسِ بِلِسَانِكَ فَتُمَرُّقَكَ كِلاَبُ النَّارِ » (<sup>ب)</sup> .

وَعَنْ أَبِي قِلاَبَةَ قَالَ : « إِنَّ فِي الْغِيبَةِ خَرَابَ الْقَلْبِ مِنَ الْهُدَى ». فَنَسْأَلُ اللَّهُ الْعِصْمَةَ مِنْ ذٰلِكَ بِفَضْلِهِ .

هٰذَا في الْكَلَامِ المَحْظُورِ ، وَأَمَّا المُباحُ فَفِيهِ أَرْبَعَةُ أُمُور :

موجبات حفظ اللسان عن الكلام المباح

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج هذا الحديث رقم ٣٩.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج هذا الحديث رقم ٤٠ .

أَحَدُهَا: شَغْلُ الْكِرَامِ الْكَاتِبِينَ، بِمَا لَا خَيْرَ فِيهِ وَلَا فَـائِدَةَ، وَحَقَّ الْحَرَامِ الْكَاتِبِينَ، بِمَا لَا خَيْرَ فِيهِ وَلَا فَـائِدَةَ، وَحَقَّ الْحَرَاءِ لَلْمَرْءِ أَنْ يَسْتَجِيَ مِنْهُمَا فَلَا يُؤْذِيهِمَا / ؛ قَالَ اللَّهُ سُبحانَه: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٨]

وَالنَّانِي: إِرْسَالُ كِتَـابِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى مِن اللَّهْـوِ وَالْهذرِ ، فَلْيَحْـذَرِ الْعَبْدُ مِنْ ذٰلِكَ وَلْيَخْشَ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ .

وَذُكِر أَنَّ بَعْضَهُمْ نَظَرَ إلى رَجُلٍ يَتَكَلَّمُ بِالْخَنَا ، فَقَالَ : يَا هٰذَا ، إِنَّمَا تُمْلِي كَتَابًا إِلَى رَبِّكَ فَانْظُرْ مَا تُمْلِي ؟

وَالنَّالِثُ : قِرَاءَتُهُ بَيْنَ يَدَي المَلِكِ الْجَبَّادِ (أَ) ، يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، عَلَى رُؤُوسِ الأَشْهَادِ، بَيْنَ الشَّدَائِدِ وَالأَهْوَالِ وَأَنت جَيْعَانَ عَطْشَانَ عُرْيَانَ ، مُنْقَطِعاً عَنِ الجَنَّةِ مَحْبُوساً عَنِ النَّعْمَةِ .

وَالرَّابِعُ : اللَّوْمُ وَالتَّغْييرُ بِمَاذَا قُلْتَ ، وَآنْقِطَاعُ الْحُجَّةِ ، وَالحَيَاءُ مِنْ رَبِّ الْعِزَّةِ ، وَقَدْ قِيلَ : إِيَّاكَ وَالْفُضُولَ ، فَإِنَّ حِسَابَهُ يَطُولُ .

وَكَفَى بِهٰذِهِ الْأُصُولِ وَاعِظاً لِمَنِ اتَّعَظَ ، وَقَدْ بَسَطْنَا فِي كِتَابِ « أَسْرَادِ مُعَامَلَاتِ الدِّينِ » مَا فِيهِ مَقْنَعٌ ، فَانْظُرْ فِيهِ تَجِدِ الشِّفَاءِ .

<sup>(</sup>أ) أي قراءة الإنسان كتابة الذي سجّل فيه الملكان أعماله وأقواله، وهذا ما ذكره الله تعالى في كتابه الكريم بقوله : ﴿ وَنَخْرَجُ لَهُ يُومُ القيامة كتاباً يلقاه منشوراً، إقرأ كتابك كفي بنفسك اليوم عليك حسيباً ﴾ [ الإسراء : ١٣ - ١٤ ].

## الفصل الرابع: القلب

ثُمَّ عَلَيْكَ بِحِفْظِ القلب وَإصْلاحِهِ وَحُسْنِ النَّظَرِ فِي ذٰلِكَ وَبَذْل ِ المَجْهُودِ ، فَإِنَّهُ أَعْظَمُ هٰذِهِ الأعْضَاءِ خَطَراً ، وَأَكْثَرُهَا أَثَراً ، وَأَدَقُهَا أَمْراً وَأَشَقُهَا إِصْلاحاً ، وَأَذْكُرُ فِيهِ خَمْسَةَ أُصُولٍ مُقْنِعَةٍ :

الأصْلُ الأوَّلُ(): قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصَّدُورُ ﴾ [ غافر: ١٩]. وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ الصَّدُورِ ﴾ [ الاحزاب: ٥١]. وقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ [ الاحزاب: ٧]. كَمْ ذَكَرَهُ وَكَرَّرَ ذِكْرَهُ فِي الْقُرْآنِ ، وَكَفَى بِاطِّلاَعِ الْعَلِيمِ الْخَبِيرِ تَحْذِيراً وَتَهْدِيداً لِلْخَوَاصِّ مِنَ الْعِبَادِ ، لأَنَّ المُعَامَلَةَ مَعَ عَلَّم مَا لُغُيُوبِ خَطِيرةً ، فَانْظُرْ مَاذَا يَعْلَمٌ مِنْ قَلْبِكَ .

الأَصْلُ النَّانِي: قَوْلُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَا يَنظُرُ إِلَى صُورِكُمْ وَأَعَمَالِكُمْ ﴾(أ) فَالْقَلْبُ إِذَنْ صُورِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ ﴾(أ) فَالْقَلْبُ إِذَنْ مَوْضِعُ نَظَرِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، فَيَا عَجَبًا مِمَّنْ يَهْتُمُ بِوَجْهِهِ الَّذِي هُوَ مَوْضِعُ نَظرِ (٢) الْخَلْقِ، فَيَغْسِلُهُ وَيُنظَفُهُ مِنَ الْأَقْذَارِ وَالأَدْنَاسِ ، وَيُوزَيِّنُهُ بِمَا أَمْكَنَهُ ، لِشَلَّ

موجبات حفظ القلب وإصلاحه

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٤١ .

يَطَّلِعَ مَخْلُوقٌ فِيهِ عَلَى عَيْبٍ ، وَلاَ يَهْتَمُّ بِقَلْبِهِ الَّذِي هُـوَ مَوْضِعُ نَظَر رَبِّ الْعَالَمِينَ ، فَيُطَهِّرَهُ وَيُزَيِّنَهُ وَيُطَيِّبَهُ ، كَيْ لاَ يَطَّلِعَ الرَّبُّ جَلَّ وعلا عَلَى دَنَس فِيهِ وَشَيْنِ وَآفَةٍ وَعَيْبٍ ، بَلْ يُهْمِلُهُ بِفَضَائِحَ وَأَقْذَارِ وَقَبَائِحَ ، لَوِ ٱطَّلَعَ الْخَلْقُ عَلَى وَاحِدٍ مِنْهَا ، لَهَجَرُوهُ وَتَبَرَّءُوا مِنْهُ وَطَرَدُوهُ. وَاللَّهُ المُسْتَعَالُ.

الَأَصْلُ النَّالِثُ : أَنَّ الْقَلْبَ مَلِكُ مَطَاعٌ وَرَئِيسٌ مُتَّبَعٌ ، فَالْأَعْضَاءُ كُلُّهَا [٣٣/ب] تَبَعٌ له ، فَإِذَا صَلَحَ المتَّبُوعُ صَلَحَ التَّبَعُ / ، وَإِذَا آسْتَقَامَ المَلِكُ آسْتَقَامَتِ الرَّعِيَّةُ . يُبَيِّنُ ذٰلِكَ مَا رُويَ عَنِ النَّبِيِّ عَيْلِةٌ أَنَّهُ قَالَ : « إِنَّ فِي الجَسَدِ مُضْغَةً ، إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، أَلا وَهِيَ الْقَلْبُ »(أ) وَإِذَا كَانَ صَلاَحُ الْكُلِّ في ذٰلِكَ ، وَجَبَ صَرْفُ الْعِنايَةِ

الْأَصْلُ الرَّابِعُ: أَنَّ الْقَلْبَ خِزَانَةُ كُلِّ جَوْهَر لِلْعَبْدِ نَفِيس (١) ، وَكُلِّ مَعْنَى خَطِيرٍ ، أَوَّلُهَا الْعَقْلُ ، وَأَجَلَّهَا مَعْرِفَةُ اللَّهِ تَعَالَى الَّتِي هِيَ سَبَبُ سَعَادَةِ الدَّارَيْنِ ، ثُمَّ الْبَصَائِرُ الَّتِي بِهَا التَّقَدُّمُ وَالْوَجَاهَةُ عِنْـدَ اللَّهِ تَعَالَى ، ثُمَّ النَّيَّـةُ الْخَالِصَةُ فِي الطَّاعَاتِ ، الَّتِي بِهَا يَتَعَلَّقُ ثَوَابُ الْأَبِدِ ، ثُمَّ أَنْوَاعُ الْعُلُومِ وَالحِكَمِ ، الَّتِي هِيَ شَـرَفُ الْعَبْدِ ، وَسَـائِرُ الأَخْـلَاقِ الشَّريفَةِ وَالْخِصَـالِ الحَمِيدَةِ الَّتِي بِهَا ( يَحْصُلُ )(٢) تَفَاضُلُ الرِّجَالِ ، عَلَى مَا فَصَّلْنَا وَشَرَحْنَا فِي كِتَابِ « أَسْرَارِ مُعَامَلَاتِ الدِّينِ » . وَحَقَّ لِمِثْل هٰذِهِ الخِزَانَةِ أَنْ تُحْفَظَ وَتُصَانَ عَنِ الأَدْنَاسِ وَالآفَاتِ ، وَتُحْرَسَ وَتُحْرَزَ مِنَ السُّرَّاقِ وَالقُطَّاعِ ، وَتُكْرَمَ وَتُجَلُّ بضُرُوبِ الْكَرَامَاتِ ، لِئَلًّا يَلْحَقَ تِلْكَ الْجَوَاهِـرَ الْعَزيـزَةَ دَنَسٌ ، وَلَا يَظْفَرَ بِهَا وَالْعِيَاذُ بِاللَّهِ عَدُوًّ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٤٢ .

الأَصْلُ الْخَامِسُ : أَنِّي تَـأَمْلْتُ حَالَـهُ ، فَوَجَـدْتُ لَهُ خَمْسَةَ أَحْوَالٍ احوال القلب لَيْسَتْ لِغَيْرِهِ مِنْ أَعْضَاءِ آبْن آدَمَ .

أَحَدُهَا: أَنَّ الْعَدُوَّ قاصِدُ إلَيْهِ ، مُقْبِلٌ عَلَيْهِ بِغَوائله مُلَازِمٌ لَهُ ؛ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ جَائِمٌ عَلَى قَلْبِ آبْنِ آدَمَ ، فَهُوَ مَنْزِلُ الإِلْهَامِ وَالْوَسْوَسَةِ ، يَقْرَعَانِهِ أَبِداً بِالدَّعْوَتَيْنِ كلاهما ، المَلَكُ وَالشَّيْطَانُ .

وَالنَّانِي: أَنَّ الشَّغْلَ لَهُ أَكْثَرُ ، فَإِنَّ الْهَوَى وَالْعَقْلَ كِلَاهُمَا فِيهِ ، فَهُ وَ مُعْتَرَكُ الْعَسْكَرَيْنِ: الْهَوَى وَجُنُودِهِ ، وَالْعَقْلِ وَجُنُودِهِ ، فَهُ وَ أَبَداً بَيْنَ مُحَارَبَتهِمَا وَتَقَاتُلِهِما وَتَنَاقُضِهِمَا ، وَحَقَّ للثَّغْرِ أَنْ يُحْرَسَ وَيُحْصَنَ وَلَا يُغْفَلَ عَنْهُ .

وَالتَّالِثُ : أَنَّ الْعَوَارِضَ لَهُ أَكْثُرُ ، فَإِنَّ الْخَوَاطِرَ لَهُ كَالسَّهَامِ ، لاَ تَزَالُ تَقَعُ فِيهِ ، وَكَالْمَطِ ، لاَ تَزَالُ تَمْطُولا ) عَلَيْهِ لَيْلاً وَنَهَاراً ، لاَ تَنْقَطِعُ وَلاَ أَنْتَ تَقْدِرُ عَلَى مَنْعِهَا فَتَمْتَنِعَ ، وَلَيْسَ بِمَنْزِلَةِ الْعَيْنِ الَّتِي بَيْنَ جَفَنِين ، تُغَمَّضُ وَتَسْتَرِيحُ ، أَوْ تَكُونُ فِي مَوْضِعٍ خَالٍ ، أَوْ لَيْلٍ مُظْلِمٍ فَتُكْفَى رَوْيَتُهَا ، وَتَسْتَرِيحُ ، أَوْ تَكُونُ فِي مَوْضِعٍ خَالٍ ، أَوْ لَيْلٍ مُظْلِمٍ فَتُكْفَى رَوْيَتُهَا ، أَوْ اللَّسَانِ الَّذِي هُو وَرَاءِ الحجابِين : الأَسْنَانِ وَالشَّفَتَيْنِ ، وَأَنْتَ قَادِرُ عَلَى مَنْعِهِ وَتَسْكِينِهِ ، بَلِ الْقَلْبُ غَرَضٌ لِلْخَوَاطِرِ ، لاَ تَقْدِرُ عَلَى مَنْعِهَا وَالتَّحَفُّظِ مَنْعِهِ وَتَسْكِينِهِ ، بَلِ الْقَلْبُ غَرَضٌ لِلْخَوَاطِرِ ، لاَ تَقْدِرُ عَلَى مَنْعِهَا وَالتَّحَفُظِ عَنْكَ / بِوَقْتٍ ؛ ثُمَّ النَّفْسُ وَمُسَارِعَةً إلى عَنْهَا بِحَالٍ ، وَلا هِي تَنْقَطِعُ عَنْكَ / بِوقْتٍ ؛ ثُمَّ النَّفْسُ وَمُسَارِعَةً إلى الْتَبْعِهَا ، وَالإَمْتِنَاعُ عَنْ ذَلِكَ فِي مَجْهُودِ الطَّاقَةِ أَمْرُ شَدِيدُ وَمِحْنَةً عَظِيمَةً .

[[/٣٤]

وَالرَّابِعُ: أَنْ عِلاَجَهُ عليكَ عَسِيرٌ ، إِذْ هُوَ غَيْبٌ عَنْكَ ، فَلاَ تَكَادُ تَشْعُرُ حَتَّى تَدِبَّ فِيهِ آفَةٌ ، وَتَحْدُثُ لَهُ حَالَةٌ ، فَتَحْتَاجُ أَنْ تَبْحَثَ عَنْ ذٰلِكَ أَتَمَّ الْبَحْثِ بِطُولِ الْجَهْدِ وَدَقِيقِ النَّظَرِ وَكَثْرَةِ الرِّيَاضَةِ .

وَالْخَامِسُ : أَنَّ الْآفَاتِ إِلَيْهِ أَسْرَعُ ، فَهُوَ إِلَى الْإِنْقِلَابِ أَقَرَبُ ؛ فَلَقَدْ قِيلَ إِنَّ الْقَلْبَ أَسْرَعُ آنْقِلَابًا مِنَ الْقَدْرِ فِي غَلَيَانِهَا ؛ وَلِذَٰلِكَ قِيلَ :[ البسيط ]:

## مَا سُمِّيَ الْفَلْبُ إِلَّا مِنْ تَفَلَّبِهِ وَالسَّرَأْيُ يَضْرِبُ بِالإِنْسَانِ أَطْوَاراً

ثُمَّ إِنْ زَلَ الْقَلْبُ وَالْعِيَادُ بِاللَّهِ ، فَزَللُهُ عظِيمُ ، وَوُقُ وَعُهُ أَصْعَبُ وَأَفْظَعُ ؛ أَذْنَاهُ قَسْوَةً وَمَيْلُ إِلَى غَيْرِ اللَّهِ ، وَمُنْتَهَاهُ خَتْمُ بِكُفْرٍ ، بِاللَّهِ تَعالَى . وَأَنْ فَلَا تَسْمَعُ قَوْلُهُ تَعَالَى . ﴿ أَبَى وَآسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ [ البقرة : مَا تَسْمَعُ قَوْلُهُ تَعَالَى . ﴿ وَلَكِنَّهُ أَخْلَدُ إِلَى الْأَرْضِ ، وَآتَبِعَ هَوَاهُ ﴾ [ الأعراف : قُولُهُ تَعَالَى : ﴿ وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ ، وَآتَبِعَ هَوَاهُ ﴾ [ الأعراف : ١٧٦ ] فَكَانَ المَيْلُ وَآتَباعُ الْهَوَى بِقَلْبِهِ ، فَحَمَلَهُ عَلَى ذٰلِكَ الذَّنْبِ المَشْهُومِ بِنَفْسِهِ . أَمَا تَسْمَعُ قَوْلُهُ تعالَى : ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْئِذَتَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِنَفْسِهِ . أَمَا تَسْمَعُ قَوْلُهُ تعالَى : ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْئِذَتَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِنَفْسِهِ . أَمَا تَسْمَعُ قَوْلُهُ تعالَى : ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْئِذَتَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِنَفْسِهِ . أَمَا تَسْمَعُ قَوْلُهُ تعالَى : ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْئِذَتَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِغَلْمَ وَالْعَمْ وَلَى مَرَّ وَنَذَذَرُهُمْ في طُغْيَانِهِم يَعْمَهُ ونَ ﴾ [ الأنعام : ١١٠ ]. وَلِهٰذَا المَعْنَى ، أَيُّهَا الرَّجُلُ ، خَافَ عِبَادُ اللَّهِ تَعَالَى الخَوَاصُّ عَلَى قُلُوبِهِمْ ، وَبَكُوا المَعْنَى ، أَيُّهَا الرَّجُلُ ، خَافَ عِبَادُ اللَّهُ تَعَالَى في وَصْفِهِمْ : ﴿ يَخَافُونَ يَوْما عَلَى الْفُولُ وَالْأَنُوبُ وَالْأَنُوبُ وَالْأَبْصَارُهُ وَ النُور : ٣٧ ] .

جَعَلَنَا اللَّهُ وَإِيَّاكُم مِنَ المُعْتَبِرِينَ بِالْعِبَرِ ، المُهْتَمَّينَ بِمَوَاضِعِ الْخَطَرِ ، المَوَقَّقِينَ لِإصْلاَحها بِحُسْنِ النَّظَرِ ، إِنَّهُ أَرَحَمُ الرَّاحِمِينَ .

فَإِنْ قِيلَ : إِنَّ أَمْرَ هٰذَا الْقَلْبِ لَمُهِمُّ جِدًّاً ، فَأَخْبِرْنَا عَنِ المَعَانِي الَّتِي تُصْلِحُهُ ، عَسَى أَن نُوَفَّقُ لِلإِجْتِهَادِ في تُصْلِحُهُ ، عَسَى أَن نُوَفَّقُ لِلإِجْتِهَادِ في الْعَمَلِ بِذٰلِكَ .

فَيُقَـالُ لَهُ: آعْلَمْ أَنَّ تَفْصِيلَ هٰذِهِ المَعَـانِي طَـوِيـلُ لَا يَحْتَمِلُهُ هٰـذَا الْكِتَابُ ، وَإِنَّمَا عُلَمَاءُ الآخِرَةِ عُنُوا بِاسْتِحْرَاجِ ذٰلِكَ وَتَصْنِيفِهِ في هٰذِهِ النَّكْتَةِ لَا غَيْـرُ ، وَقَدْ ذَكَرُوا فِيمَا يَحْتَاجُ إلَيْهِ مِنْ ذٰلِكَ نَحْو تِسْعِينَ خَصْلَةً مَحْمُودَةً ،

وَفِي أَضْدَادِهَا الْمَذْمُومَةِ ، ثُمَّ مِنَ الْمَسَاعِي الأَفْعَالِ الْوَاجِبَةِ وَالْمَحْظُورَةِ نَحْوَ ذَلِكَ فِي سَائِرِ تَفَاصِيلِهَا ؛ وَلَعَمْرِي إِنَّ مَنْ أَهَمَّهُ أَمْرُ دِينِهِ ، وَآنْتَبَهَ مِنْ رَفْدَةِ الْغَافِلِينَ وَنَظَرَ لِنَفْسِهِ ، فَلَا يَكُونُ تَحْصِيلُ جَمِيعِ ذَلِكَ وَالْعَمَلُ بِهِ عَلَيهِ كَثِيراً الْغَافِلِينَ وَنَظَرَ لِنَفْسِهِ ، فَلَا يَكُونُ تَحْصِيلُ جَمِيعِ ذَلِكَ وَالْعَمَلُ بِهِ عَلَيهِ كَثِيراً إِذَا وَقَقْهُ اللَّهُ تَعَالَى . وَقَدْ ذَكَرْنَا / نُبْذَةً مِنْهَا في شَرْحِ عَجَائِبِ الْقَلْبِ مِنْ [17/ب] كتابِ « إحْيَاءِ عُلُومِ اللَّينِ » وَأَتَيْنَا عَلَى شَرْحِ جَمِيعِهَا بِتَفَاصِيلِهَا وَكَيْفِيةِ كِتابِ « إَصْرَارِ مُعَامَلَاتِ الدِّينِ » . وَهُو كِتابُ مُسْتَقِلٌ بِنَفْسِهِ ، عَظِيمُ الْفَائِدةِ وَلَا يَنْتَفِعُ بِهِ إِلَّا فُحُولُ الْعُلَمَاءِ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ، عَظِيمُ الْفَائِدةِ وَلَا يَنْتَفِعُ بِهِ إِلَّا فُحُولُ الْعُلَمَاءِ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ، وَمُونَ فِي الْعِلْمِ ، وَمَوْضُوعُ هٰذَا الْكِتابِ أَنْ يَنْتَفِعَ بِهِ المُبْتَدِي ( والمُنْتَهِي ) (١ وَالْقَوِيُ وَيَا الْمَعْمِيفُ .

آفات القلوب وعـلاجها فَنَظُوْنَا فِي الْأَصُولِ الَّتِي لَا بُدَّ مِنْ ذِكْرِهَا فِي عِلَاجِ الْقَلْبِ ، وَالحَاجَةُ إِلَيْهَا مَاسَّةٌ ، وَلَا غُنْيَةَ عَنْهَا أَلْبَتَةَ فِي شَانِ الْعِبَادَةِ ، فَوَجَدْنَاهَا أَرْبَعَةَ أُمُورٍ هِيَ مَدَاحِضُ الْعَابِدِينَ وَآفاتُ المُجْتَهِدِينَ ؛ وَهِيَ فِتَنُ الْقُلُوبِ وَبَلِيَّاتُ النَّهُوسِ ، تَعُوقُ وَتَشِينُ ، وَتُفْسِدُ وَتُتْلِفُ ، وَأَرْبَعَةُ فِي مُقَابَلَتِهَا فِيها قِوَامُ الْعُبَادَةِ ، وإصلاحُ الْقُلُوبِ .

فَالآفَاتُ الْأَرْبَعُ: الْأَمَلُ وَالإَسْتِعْجَالُ وَالْحَسَدُ وَالْكِبْسُ؛ وَالْمَنَاقِبُ الْأُرْبَعُ: قِصَرُ الْأَمَلِ وَالتَّاَنِّي فِي الْأُمُورِ وَالنَّصِيحَةُ لِلْخَلْقِ وَالتَّوَاضُعُ وَالخُشُوعُ، فَهٰذِهِ هِيَ الْأُصُولُ في صَلاَحٍ الْقُلُوبِ وَفَسَادِهَا، وَالنَّكْتَةُ الَّتِي عَلَيْهَا المَدَارُ، فَلْتَبْذُلِ المَجْهُودَ في التَّحَرُّزِ مِنْ هٰذِهِ الآفَاتِ وَالتَّحْصِيلِ عَلَيْهَا المَدَارُ، فَلْتَبْذُلِ المَجْهُودَ في التَّحَرُّزِ مِنْ هٰذِهِ الآفَاتِ وَالتَّحْصِيلِ لِهٰذِهِ المَناقِبِ، تُكْفَ المُؤنَ، وَتَظْفَرْ بِالْمَقْصُودِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى، وَسَاخُبُرُكَ عَنْ هٰذِهِ الآفاتِ بِكَلِمَاتِ وَجِيزَةٍ مَقْنِعَةٍ.

الأفة الأولى: طول الأمل ١ ـ أَمَّا طُولُ الأَمَلِ ، فَإِنَّهُ الْعَاثِقُ عَنْ كُلِّ خَيْرٍ وَطَاعَةٍ ، الْجَالِبُ لِكُلِّ شَرُّ وَفِتْنَةٍ ، وَإِنَّهُ الدَّاءُ الْعُضَالُ الَّذِي يُوقِعُ الْخَلْقَ فِي أَنْوَاع الْبَلِيَّاتِ .

عواقب طول الأمل

## وَاعْلَمْ أَنَّكَ إِذَا طَالَ أَمَلُكَ هَاجَ لَكَ مِنْهُ أَرْبَعَةُ أَشْيَاءَ :

أَحَدُها: تَرْكُ الطّاعَةِ وَالْكَسَلُ فِيها، تَقُولُ: سَوْفَ أَفْعَلُ وَالْأَيَّامُ بَيْنَ يَدَيَّ، وَلاَ يَفُوتُنِي ذَلِكَ، وَلَقَدْ صَدَقَ دَاوُدُ الطَّائِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ حَيْثُ قَالَ: يَدَيَّ، وَلاَ يَفُوتُنِي ذَلِكَ، وَلَقَدْ صَدَقَ دَاوُدُ الطَّائِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ حَيْثُ قَالَ: « مَنْ خَافَ الْوَعِيدَ قَرُبَ عَلَيْهِ الْبَعِيدُ، وَمَنْ طَالَ أَمَلُهُ سَاءَ عَمَلُهُ » (أ). وَقَالَ يَحْيَى بْنُ مُعَاذٍ الرَّازِي، رَحِمَهُ اللَّهُ: « الأَمَلُ قَاطِعٌ مِنْ كُلِّ خَيْرٍ، وَالطَّمَعُ مانِعٌ مِنْ كُلِّ حَقِّ ، وَالصَّبْرُ صَابِرُ إلى كُلِّ ظَفْرٍ، وَالنَّفْسُ دَاعِيةٌ إلى كُلِّ شَقْرٍ، وَالنَّفْسُ دَاعِيةٌ إلى كُلِّ شَقْرٍ، وَالنَّفْسُ دَاعِيةٌ إلى كُلِّ شَقْرٍ ».

وَالنَّانِي: تَرْكُ التَّوْبَةِ وَتَسْوِيفُها، تَقُولُ: سَوْفَ أَتُوبُ، وَفِي الْأَيَّامِ السَّغَةُ وَأَنَا شَابٌ، وَسِنِّي قَلِيلٌ، وَالتَّوْبَةُ بَيْنَ يَلَيَّ، وَأَنَا قَادِرٌ عَلَيها مَتَى رُمْتُها، وَرُبَّمَا اغْتَالَهُ الْحِمامُ عَلَى الإصْرَادِ، وَاخْتَطَفَهُ/ الأَجَلُ قَبْلَ إِصْلَاحِ الْعَمَل.

وَالنَّالِثُ : الْحِرْصُ عَلَى الْجَمْعِ وَالإِشْتِغَالِ بِالدُّنْيَا عَنِ الآخِرَةِ ، وَيَقُولُ : أَخَافُ الفقرَ في الكِبرِ ، وَرُبَما أَضَعَفُ عَنْ الإكتِسَابِ ، وَلا بَدَّ لِي مِنْ شَيْءٍ فاضِل أَدَّخِرُهُ لِمَرَض أَوْ هَرَم أَوْ فَقْرِ ، فَهٰذَا أَوَ نَحُوهُ يُحَرِّكُ إِلَى مِنْ شَيْءٍ فاضِل أَدَّخِرُهُ لِمَرَض عَلَيْهَا وَالإِهْتِمَّامِ بِالرِّزْقِ ، تَقُولُ أَيْشُ آكُلُ وَأَيْشُ الرَّغْبَةِ في الدُّنْيَا وَالْحِرْصِ عَلَيْهَا وَالإِهْتِمَامِ بِالرِّزْقِ ، تَقُولُ أَيْشُ آكُلُ وَأَيْشُ أَشُرَبُ وَأَيْشُ أَلْبَسُ ، وَهٰذَا الشِّيَاءُ وَهٰذَا الصَّيْفُ وَمَا لِي شَيْءٌ ، وَلَعَلَّ الْعُمْرَ أَشُولُ فَأَخْتَاجَ ، وَالحَاجَةُ مَعَ الشَّيْبِ شَدِيدَةً ، وَلاَ بُدَّ مِنْ قُوتٍ وَغُنْيَةٍ عَنِ النَّالِيسِ . فهذه وَأَمْثَالُها تُحَرِّكُ إلى طَلَبِ الدُّنْيَا وَالرَّغْبَةِ فِيها ، وَالْجَمْعِ لَهَا النَّالِي فَلْبَكَ وَتُضِيعَ عَلَيْكَ وَقُتَكَ وَالمَعْعِ عَلَيْكَ وَقُتَكَ وَالمَعْعِ عَلَيْكَ وَقُتَكَ وَالمَعْعِ عَلَيْكَ وَقُتَكَ

<sup>(</sup> أ ) رواه أبو نعيم في الحلية (٣٥٧/٧ ) بلفظ : « من خاف الوعيد قصــر عليه البعيـــد ومن طال أمله ضعّف عمله ».

وَتُكْثِرَ هَمَّكَ وَغَمَّكَ بِلَا فَائِدَةٍ وَلَا طَائِل ، عَلَى مَا رُوِيَ عَنْ أَبِي ذَرِّ رحمهُ اللَّهُ أَنَّهُ قَالَ : « قَتَلَنِي هَمُّ يَوْمٍ لَمْ أُدْرِكُهُ ، قِيلَ وَكَيْفَ ذٰلِكَ يَا أَبَا ذَرِّ ؟ قالَ : إِن أَمَلِي جَاوَزَ أَجَلِي ».

وَالرَّابِعُ: الْقَسْوَةُ فِي الْقَلْبِ وَالنَّسْيَانُ لِللَّخِرَةِ ، لَأَنَّكَ إِذَا أَمَّلْتَ الْعَيْشَ الطويلَ ، لاَ تَذْكُرُ المَوْتَ وَالْقَبْرَ ، كما قالَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طالِب رضي اللَّهُ عنه : ﴿ أَخْوَفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ آثْنَانِ : طُولُ الأَمْلِ ، وَآتَباعُ الْهُوَى أَلَا اللَّهُ عنه : ﴿ أَخْوَفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ آثْنَانِ : طُولُ الأَمْلِ ، وَآتَباعُ الْهُوَى أَلَا اللَّهُ عَنِ الْحَقِّ ﴾ وَإِنَّ طُولُ الأَمْلِ يُسْمِي الآخِرَةَ ، وَآتَبَاعُ الْهُوَى يَصُدُّ عَنِ الْحَقِّ ﴾ فَإِذَنْ يَصِيرُ فِكُرُكَ وَمُعْظُمُ قلبك فِي حَدِيثِ الدُّنْنِ اوَأَسْبَابِ الْعَيْشِ فِي صُحْبَةِ الْخَلْقِ وَنَحْوِها ، فيقْسُو الْقَلْبُ مِنْ ذٰلِكَ ؛ وَإِنَّما رِقَّةُ الْقَلْبِ وَصَفْوتَهُ بِذِكْرِ اللَّهُ اللَّهُ وَالْقَبْرِ ، وَالثَّوَابِ وَالْعِقَابِ وَأَحْوَالِ الآخِرَةِ ، وَإِذَا لَمْ يَكُنْ شَيءٌ مِنْ الْمَوْتِ وَالْقَبْرِ ، وَالثَّوَابِ وَالْعِقَابِ وَأَحْوَالِ الآخِرَةِ ، وَإِذَا لَمْ يَكُنْ شَيءٌ مِنْ الْمَوْتِ وَالْقَبْرِ ، وَالثَّوَابِ وَالْعِقَابِ وَأَحْوَالِ الآخِرَةِ ، وَإِذَا لَمْ يَكُنْ شَيءٌ مِنْ الْمَوْتُ وَمَنْ أَيْنَ يَكُونُ لِقَلْبِكَ رِقَةٌ وَصَفْوَةً ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْمَلُ عَلْمُ مَنْ الْعَاقِيَةِ ، فَلَدَة مَتَالَى : ﴿ فَطَالَ عَلَيْهِمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَاثُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَ عَلَيْهِمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمَالَ عَلَيْهِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ الْمَالَ عَلَيْهُمُ مِنْ هٰذِهِ ؟ وَقَتَى آفِةٍ أَعْظُمُ مِنْ هٰذِهِ ؟ وَأَيُّ آفِةٍ أَعْظُمُ مِنْ هٰذِهِ ؟ وَأَيُّ آفِةٍ أَعْظُمُ مِنْ هٰذِهِ ؟ وَكُلُّ هٰذَا بِسَبْبِ طُولِ الْأَمَلِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَلِ الْمَالِ اللَّهُ الْمَالِ الْمَالِ الْمُولِ الْمَلْ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَلِ الْمُولِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمُولِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَولِ الْمَالِ الْمَالِهُ الْمَلِهُ الْمَالِ

وَأَمَّا إِنْ قَصَّرْتَ مِنْ أَمَلِكَ وَقَرَّبْتَ مِنْ نَفْسِكَ مَوْتَكَ ، وَتَذَكَّرْتَ حَالَ أَقْرَانِكَ وَإِخْوَانِكَ ، اللَّذِينَ غَافَصَهُمُ (ب) المَوْتُ في وَقْتٍ لَمْ يَحْتَسِبُوهُ (١).

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم ٤٣ .

<sup>(</sup>ب) غافصهم: أي فاجاهم.

وَلَعَلَّ حَالَكَ مِثْلُ حَالِهِمْ ، فَاحْذَرِي يَا نَفْسِي الْغُرُورَ ، وَآذْكُرِي مَا قَالَ [٥٣/ب] عَوْنُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ : « كَمْ مِنْ مُسْتَقْبِلِ يَوْماً لَمْ يَسْتَكْمِلْهُ ، ومُنْتَظِرٍ غَداً لَمْ يُدْرِكُهُ ، لَوْ رَأَيْتِم الأَجَلِ وَمَسِيرَهُ (١) لأَبْغَضْتُمُ الأَمَلَ وَغُرُورَهُ » أَمَا سَمِعْتَ قَوْلَ يُدْرِكُهُ ، لَوْ رَأَيْتِم الأَجَلِ وَمَسِيرَهُ (١) لأَبْغَضْتُمُ الأَمَلَ وَغُرُورَهُ » أَمَا سَمِعْتَ قَوْلَ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ : « اللَّذُنْيَا تَلاَثَةُ أَيَّامٍ : أَمْسِ قد مَضَى مَا بِيَدِكَ مِنْهُ شَيْءٌ ، وَغَداً لاَ تَدْرِي أَنَّ ذَرِكُهُ أَمْ لاَ ، وَيَوْمُ أَنْتَ فِيهِ فَاغْتَنِمْهُ ».

ثُمُّ قُوْلَ أَبِي ذَرِّ : « الدُّنيَا ثَلاَثُ سَاعَاتٍ : سَاعَةُ مَضَتْ ، وَسَاعَةُ أَنْتَ فِيهَا ، وَسَاعَةُ لاَ تَدْرِي أَتُدْرِكُهَا أَمْ لاَ » ؛ فَلَسْتَ تَمْلِكُ بِالْحَقِيقَةِ إِلاَّ سَاعَةً وَاحِدَةً ، إِذِ المَوْتُ مِنْ سَاعَةٍ إِلَى سَاعَةٍ ممكن . ثُمَّ قَوْلَ شَيْخِنَا (أ) رَحِمَهُ اللَّهُ: «اللَّذُنيَا ثَلَائَةُ أَنْفَاس : نَفَسُ مَضَى عَمِلْتَ فِيهِ مَا عَمِلْتَ، وَنَفَسٌ أَنْتَ فِيهِ ، وَنَفَسُ لا تَدْرِي أَتَدْرِكُةً أَمْ لا » ؛ إِذْ كَمْ مِنْ مُتَنفِّس نَفَساً فَفَاجَأَهُ المَوتُ فَيهِ، وَنَفَسُ الآخَرِ ؟ فَلَسْتَ تَمْلِكُ إِلاَّ نَفَساً وَاحِداً لاَ يَوْماً وَلاَ سَاعَةً ، فَلَاحِرْ فِي هَنْلَ النَّفَسِ النَّفَسِ الآوَاجِدِ إلى الطَّاعَةِ قَبْلَ أَنْ يَفُوتَ وَإِلَى التَوْبَةِ ، فَلَعَلَّكَ في النَّفْسِ النَّانِي تَمُوتُ ، وَلاَ تَهْتَمِي يا نفس بِالسِرِّزْقِ ، فَلَعَلَّكِ لا تبقِينَ ليَحْمَ وَاحِدَةٍ أَوْ نَفَسٍ وَاحِدٍ ؟ أَمَا تَذْكُرِينَ مَا قَالَ النَّبِيُ يَيْقِ لَلْ النَّفُسُ الْعَبَيْنَ مَا فَالَ النَّبِيُ يَقِينَ لِيوم وَاحِدٍ أَوْ سَاعَةٍ وَاحِدَةٍ أَوْ نَفَسٍ وَاحِدٍ ؟ أَمَا تَذْكُرِينَ مَا قَالَ النَّبِيُ يَقِينَ لِيوم وَاحِدٍ أَوْ سَاعَةٍ وَاحِدَةٍ أَوْ نَفَسٍ وَاحِدٍ ؟ أَمَا تَذْكُرِينَ مَا قَالَ النَبِيُ يَقِينَ لِيوم وَاحِدٍ أَوْ سَاعَةٍ وَاحِدَةٍ أَوْ نَفَسٍ وَاحِدٍ ؟ أَمَا تَذْكُرِينَ مَا قَالَ النَّبِيُ يَقِينَ لا لَمُوتَ عَلَى اللَّهِ مَا وَحَدِهُ وَاحِدَةٍ أَوْ نَفَسٍ وَاحِدٍ ؟ أَمَا تَذْكُرِينَ مَا قَالَ النَّبِي يَقِينَ لا لَمُنْ مَا مُعْجَوٰنَ لاَتٍ وَمَا عَسَى أَنْ يَعْمَ وَلَا لَقُمَةً فَظَنَنْتُ أَنِي أَلْولِيدَةً بِصَبْرِ شَهْرٍ ، إِنَّ أَسَامَةً لَلْكُومُ اللَّهُ مَا وَلَحِدُ إِلَى المَوْتُ ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لاتٍ وَمَا أَنْتُ وَمَا الْمَا مُ مُعْجِزِينَ » (بَ ) .

<sup>.</sup> (أ) هو أبو بكر الورّاق ، كما في سراج الطالبين ص ٤٣٣ . (ب)راجع تخريج الحديث رقم : ٤٤ .

فضل قصر الأمل

فَإِذَا أَنْتَ أَيُّهَا الرَّجُلُ تَذَكَّرْتَ هَذِهِ الأَذْكَارَ ، وَوَاظَبْتَ عَلَى ذَٰلِكَ بِالْإِعَادَةِ وَالتَّكْرَارِ ، قَصُرَ أَمَلُكَ بِإِذْنِ اللَّهِ تَعَالَى ، فَحِينَئِذٍ تَرَى نَفْسَكَ تُبَادِرُ إِلَى الطَّاعَاتِ وَتُعَجِّلُ تَوْبَتَكَ ، وَتَسْقُطُ عَنْكَ مَعْصِيتُكَ ، وَتَرْهَدُ فِي الدُّنْيَا وَطَلَبها ، فَيَخِفُ حِسَابُكَ وَتَبِعَتُكَ وَيَقَعُ قَلْبُكَ فِي تَذَكُّرِ الآخِرةِ وَأَهْوَالِهَا ، وَطَلَبها ، فَيَخِفُ حِسَابُكَ وَتَبِعَتُكَ وَيَقَعُ قَلْبُكَ فِي تَذَكُّرِ الآخِرةِ وَأَهْوَالِهَا ، وَمَا هُوَ إِلَّا مِنْ نَفْسِ إِلَى نَفْسِ تَصِيرُ إِلَيْهَا وَتُعايِنُها وَاحِداً فَوَاحِداً ، فَتَزُولُ وَمَا هُوَ إِلَّا مِنْ نَفْسِ إِلَى نَفْسِ تَصِيرُ إِلَيْهَا وَتُعايِنُها وَاحِداً فَوَاحِداً ، فَتَزُولُ عَنْكَ الْقَسْوَةُ وَتَبْدُو لَكَ الصَّفْوةُ وَالرَّقَةُ وَتَسْتَشْعِرُ عِنْدَ ذَلِكَ الحَوْفَ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى وَالْخَشْيَةَ ، فَيَسْتَقِيمُ لَكَ أَمْرُ عِبَادَتِكَ ، وَيَقْوَى الرَّجَاءُ فِي أَنْ تَسْعِدَ فِي عَالَى وَالْخَشْيَةَ ، فَيَسْتَقِيمُ لَكَ أَمْرُ عِبَادَتِكَ ، وَيَقْوَى الرَّجَاءُ فِي أَنْ تَسْعِدَ فِي عَالَى إِسَبِ عَاقِبَتِكَ ، فَتَظْفَرَ بِالْمُرَادِ فِي آخرتك ، وَكُلُّ ذَلِكَ بَعْدَ فَضْلِ اللَّهِ تَعَالَى بِسَبِ عَلَى الْخَصْلَةِ الَّتِي هِي قِصَرُ الأَمَلِ . وَكُلُّ ذَلِكَ بَعْدَ فَضْلِ اللَّهِ تَعَالَى بِسَبِ هِذِهِ / الْخَصْلَةِ الَّتِي هِي قِصَرُ الأَمَلِ .

[أ/٣٦]

وَلَقَدْ حُكِيَ أَنَّ زُرَارَةَ بْنَ أبي أَوْفَى رَحِمَهُ اللَّهُ ، قِيلَ لَهُ في النَّوْمِ بَعْدَ مَوْتِهِ : أَيُّ الأَعْمَالِ أَبْلَغُ فِيمَا عِنْدَكُمْ ؟ قَالَ الرِّضَا وَقِصَرُ الأَمَلِ .

فَآنْظُرْ لِنَفْسِكَ أَيُّهَا الأَخُ ، وَآبْذُل ِ المَجْهُودَ في هٰذَا الأَصْلِ الْكَبِيرِ فَإِنَّهُ اللَّهُمُ وَالْأَعْظَمُ في صَلاح ِ الْقَلْبِ وَالنَّفْسِ ، وَاللَّهُ تَعَالَى وَلِيُّ التَّوْفِيقِ بِفَضْلِهِ وَرَحْمَتِهِ .

الآفة الثانية : الحسد ٢ ـ وَأَمَّا الْحَسَدُ فَإِنَّهُ الْمُفْسِدُ لِلطَّاعَاتِ الْبَاعِثُ عَلَى الخَطِيئَاتِ ، وَإِنَّهُ السَّاءُ اللَّهِ يَبْتَلَى بِهِ الْكَثِيرُ مِنَ الْقُرَّاءِ وَالْعُلَمَاءِ ، فَضَلًا عَنِ الْعَامَّةِ وَالْعُلَمَاءِ ، فَضَلًا عَنِ الْعَامَّةِ وَالْجُهَّالِ ، حَتَّى أَهْلَكَهُمْ وَأَوْرَدَهُمْ النَّارَ . أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ : « وَالْجُهَّالِ ، حَتَّى أَهْلَكَهُمْ وَأَوْرَدَهُمْ النَّارَ . أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ : « سِتَّةُ يَدْخُلُونَ النَّارَ بِسِتَّةٍ : الْعَرَبُ بِالْعَصَبِيَّةِ ، وَالْأَمَرَاءُ بِالجَوْدِ ، وَالدَّهَاقِينُ ( ) بِالْجَهْلِ ، وَالتَّجَارُ بِالْجِيَانَةِ ، وَأَهْلُ الرَّسَاتِيقِ ( ) بِالْجَهْلِ ،

<sup>(</sup>أ) الدهاقين : جمع دهقان ، بكسر الدال ، وهو رئيس القرية.

<sup>(</sup>ب) أهل الرساتيق: أي أصحاب القرى.

وَالْعُلَمَاءُ بِالْحَكِ اللهِ اللهِ أَنْ بَلِيَّةً بَلَغَ شُؤْمُهَا أَنْ أَوْرَدَتِ الْعُلَمَاءَ النَّارَ لَحَقِيقً أَنْ يُحْذَرَ مِنْهَا .

عوانب وَآعْلَمْ أَنَّ الْحَسَدَ يُهَيِّجُ خَمْسَةَ أَشْيَاءَ:

أَحَدُهَا: إِفْسَادُ الطاعاتِ ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: « آلْحَسَدُ يَأْكُلُ النَّارُ الْحَطَبَ » (ب) .

وَالنَّانِي: فِعْلُ المَعَاصِي وَالشُّرُورِ عَلَى مَا قَالَ وَهْبُ بِنْ مَنَبَه رَجِمَهُ اللَّهُ تعالَى: لِلْحَاسِدِ ثَلَاثُ عَلَامَاتٍ: يَتَمَلَّقُ إِذَا شَهِدَ، وَيَغْتَابُ إِذَا غَابَ، اللَّهُ تعالَى: لِلْحَاسِدِ ثَلَاثُ عَلَامَاتٍ: يَتَمَلَّقُ إِذَا شَهِدَ، وَيَغْتَابُ إِذَا غَابَ، وَيَشْمَتُ بِالْمُصِيبَةِ. قُلْتُ: وَحَسْبُكَ إِن اللَّهَ أَمَرَ بِالإِسْتَعَادَةِ مِنْ شَرِ مَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ [ الفلق: ٥]. كَمَا أَمَرَ بِالإِسْتِعَاذَةِ مِنْ شَرِّ الشَّيْطَانِ الرجيم وَالسَّاحِرِ، فَانْظُرْ كَمْ لَهُ مِنَ الشَّرِ وَالْفِتْنَةِ بَالْإِسْتِعَاذَةِ مِنْ شَرِّ الشَّيْطَانِ وَالسَّاحِرِ، حَتَّى أَنْ لاَ مُسْتَعَانَ عَلَيْهِ وَلاَ مُسْتَعَاذَ إِلاَّ مِاللَهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

وَالثَّالِثُ : التَّعَبُ وَالْهَمُّ مِنْ غَيْرٍ فَائِدَةٍ ، بَلْ مَعَ كلَّ وِزْرٌ وَمَعْصِيَةٌ ، كما قَالَ آبْنُ السَّمَّاكِ : لَمْ أَرَ ظَالِماً أَشْبَهَ بِالْمَظْلُومِ مِنَ الحَاسِدِ ، نَفْسُ ذَائِمٌ (٢٠) وَعَقْلُ هَائِمٌ وَغَمُّ لَازِمٌ .

وَالرَّابِعُ : عَمَى الْقَلْبِ حَتَّى لاَ يَكَادُ يَفْهَمُ حُكْماً مِنْ أَحْكَامِ اللَّه

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٥٤.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٤٦ .

<sup>(</sup>جـ) ذائم : أي حقير . ذأمه يذؤمه إذا عابه وحقَّره وذمَّه .

تعالى ، فَلَقَدْ قَالَ سُفْيَانُ : عَلَيْكَ بِطُولِ الصَّمْتِ تَمْلِكِ الْوَرَعَ ، وَلَا تَكُنْ حَرِيصاً عَلَى الدُّنْيَا تَكُنْ حَافِظاً ، وَلاَتَكُنْ طَعَّاناً تَنْجُ مِنْ أَلسِنَة النَّاس ، وَلا تَكُنْ حَاسِداً تَكُنْ سَرِيعَ الْفَهْم .

وَالْخَامِسُ : الْحِرْمَانُ وَالْخِذْلَانُ ، فَلا / يَكَادُ يَظْفَرُ بِمُرَادٍ وَيُنْصَرُ عَلَى [٣٦-] عَدُق، كَمَا قَالَ حَاتِمُ الْأَصَمِّ: الطَّعَانِ غَيْرُ ذِي دِين، وَالْعَاتِبُ غَيْرُ عَابِدٍ، وَالنَّمَّامُ غَيْرُ مَأْمُونِ وَالْحَسُودُ غَيْرٌ مَنْصُورٍ .

> قُلْتُ : الْحَسُودُ كَيْفَ يَظْفَرُ بِمُرَادِهِ ، وَمُرَادُهُ زَوَالُ نِعَمِ اللَّهِ عَنْ عِبَادِهِ الْمُسْلِمِينَ ، وَكَيْفَ يُنْصَرُ عَلَى أَعْدَائِهِ وْهُمْ عِبَادُ اللَّهِ المُؤْمِنُونَ .

> وَلَقَدْ أَحْسَنَ أَبُو يَعْقُوبَ فِيمَا قَالَ: «اللَّهُمَّ صَبِّرْنَا عَلَى تَمَامِ النَّعَم عَلَى عِبَادِكَ وَحَسِّنْ أَحْوَالَهُمْ ».

> وَإِنَّهُ دَاءً يُفْسِدُ عَلَيْكَ الطَّاعَةَ، وَيُكْثِرُ شَرَّكَ وَمَعْصِيَتَكَ، وَيَمْنَعُكَ رَاحَةَ النَّفْسِ وَفَهْمَ الْقَلْبِ، وَالنَّصْرَةَ عَلَى الْأَعْدَاءِ وَالظَّفْرَ بِالْمَطْلُوبِ، فَأَيُّ دَاءٍ يَكُونُ أَدْوَأً مِنْهُ، فَعَلَيْكَ بِمُعَالَجَةِ نَفْسِكَ مِنْ ذٰلِكَ، وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقَ.

٣ ـ وَأَمَّا الإسْتِعْجَالُ( ﴾ وَالنَّزَقُ مَعَ سوء الخلق ، فَإِنَّهُ الْخَصْلَةُ المُفَوِّنَةُ لِلْمَقَاصِدِ ، المُوقِعَةُ في المَعَاصِي ، وَإِنَّ مِنْهَا تَبْدُو آفاتٌ أَرْبَعُ :

الأفة الثالثة: الاستعجال

<sup>(</sup>أ) من الملاحظ ان نرتيب هذه الأفة بين الأفات الأربعة جاء قبل الحسد ، ولكن الغزائي عندما ذكر تفاصيلها هنا وضعها بعد الحسد.

كذلك فإن التقسيم الاول للآفات الأربعة يشير إلى أن الاستعجال آفة، وهنا يجعلهـــا خصلة تتفرّع عنها آفات أربع . وهــذا يعني ان الغزالي لا يــراعي أحيانــأ الترتيب والتقسيم المتسلسل ولا يحافظ على معنى واحد للمصطلح الذي يستعمله.

إِحْدَاهَا: أَنْ يَقْصِدَ الْعَابِدُ مَنْزِلَةً فِي الْخَيْرِ وَالإِسْتِقَامَةِ وَيَجْتَهَدَ ، فَرُبَّمَا يَسْتَعْجِلُ فِي نَيْلِهَا ، وَلَيْسَ ذَلِكَ بِوَقْتِهَا ، فَإِمَّا أَنْ يَغْلُو فِي الْجُهْدِ وَإِنْعَابِ النَّفْسِ الْإَجْتَهَادُ فَيَحْرَمُ تِلْكَ المَنْزِلَةِ فَهُو بِيْنَ إِفْرَاطٍ وَتَفْرِيطٍ ، وَكِلاَهُمَا نَتِيجَةُ فَيَنْ عَنْ بِلْكَ المَنْزِلَةِ فَهُو بِيْنَ إِفْرَاطٍ وَتَفْرِيطٍ ، وَكِلاَهُمَا نَتِيجَةُ اللَّهُ عَنْ بِلْكَ المَنْزِلَةِ فَهُو بِيْنَ إِفْرَاطٍ وَتَفْرِيطٍ ، وَكِلاَهُمَا نَتِيجَةُ اللَّهُ عَنْ بِلْكُ المَنْزِلَةِ فَهُو بِيْنَ إِفْرَاطٍ وَتَفْرِيطٍ ، وَكِلاَهُمَا نَتِيجَةُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ رَفُولِ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللِّلُ الللللِّهُ اللللِّهُ اللَ

قَدْ يُدْرِكُ المُتأنِّي بعْض حَاجَتِهِ ۗ وَقَدْ يَكُونْ مِعَ المُسْتَعْجِلِ الزَّلَلُ

وَالثَّانِيةُ : أَنْ يَكُونَ لِلْعَابِدِ حَاجَةٌ فَيَدْعُوَ اللَّهَ تَعَالَى فِيها وَيُكْثِرَ الدُّعَاءَ ، وَيَجِدَ ، فَرُبَمَا يَسْتَعْجِل الإِجْابَةَ قَبْلَ وَقْتِهَا ، فَلا يَجِدُهَا فَيَفْتُرُ وَيَسْأَمُ ويَتْرُكُ الذَّعَاءَ فَيُحْرَمُ خَاجَتُهُ وَمَقْصُودَهُ .

وَالثَّالِثَةُ : أَنْ يَظْلِمَهُ إِنْسَانٌ ، فَيَغِيظُهُ فَيُعَجِّلَ فِي الدُّعَاءِ عَلَيْهِ ، فَيَهْلِكَ شَلْمُ بِسَبَبِهِ ، وَرُبَّمَا يَتَجَاوَزُ عَنِ الْحَدِّ فَيَقَعُ فِي مَعْصِيةٍ وَهَلَاكٍ .

قالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَيَدْعُو الإِنْسَانُ بِالشَّرِّ دُعَاءَهُ بِالْخَيْرِ وَكَانَ الإِنْسَانُ عِجُولًا ﴾ [ الإسراء : ١١ ]

ا " أَا وَالرَّابِعَةُ : أَنَّ أَصْلَ الْعِبَادَةِ وَمِلاَكَهَا / الْـوَرَعُ . وَالْوَرَعُ أَصْلُهُ النَّـظُرُ الْبالِغُ في كُـلِّ شَيْءٍ ، وَالْبَحْثُ التَّامُّ عَنْ كُـلِّ شَيْءٍ هُوَ بِصَـدَدِهِ ، مِنْ أَكْلِ وشُرْب وَلُبْس وَكَلاَم وَفِعْل ، فَإِن كَانَ الرَّجُلُ مُسْتَعْجِلاً فِي الْأُمُورِ غَيْرَ مُتَأَنَّ ولا مُتنَبِّتٍ ولا مُتَبَيِّنِ ، لَمْ يَقَعْ مِنْهُ تَـوَقُّفُ وَنَظَرٌ فِي الْأُمُورِ كَمْا يَجِبُ ،

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم : ٤٧ .

وَيَتَسَارَعُ إِلَى كُل كَلَام ، فَيَقَعُ فِي الزَّلَل ، وَإِلَى أكل كُلِّ طَعَام فَيَقَعُ فِي الْخَرَام وَالشَّبْهَةِ ، وَكَذَٰلِكَ فِي كُلِّ أَمْرٍ فَيُفَوِّتُهُ الْوَرَعُ ، وَأَيُّ خَيْرٍ فِي عِبَادَةٍ بِلاَ وَرَع ؟ وَإِذَا كَانَ فِي خَصْلَةِ الانقِطَاع عَنْ مَنَاذِل الْخَيْرِ وَحِرْمَانِ الْحَاجَاتِ وَهَلَاكِ المُسْلِمِينَ وَهَلَاكِهِ ، ثُمَّ خَطَرٍ فَوْتِ الْوَرَعِ الَّذِي هُو رَأْسُ المَال ، وَهَلَاكِ المُسْلِمِينَ وَهَلَاكِهِ ، ثُمَّ خَطَرٍ فَوْتِ الْوَرَعِ الَّذِي هُو رَأْسُ المَال ، فَحَقَّ لِلإِنْسَانِ أَنْ يَهْتَمَّ لَهَا ، بِالإِزَالَةِ وَإِصْلاح ِ النَّفْس بَعْدَهَا ، وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيق بِمَنِّهِ وَفَصْلِهِ .

الأفة الرابعة : الكبر وعواقبه ٤ - وَأَمًّا الْحَبْرُ فَإِنَّهُ الْحَصْلَةُ المُهْلِكَةُ رَأْساً ، أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَهُ تَعَالَى :
 ﴿ أَبَى وَآسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ [ البقرة : ٣٤]. وَلَيْسَتْ هٰذِهِ الْخَصْلَةُ بِمَنْزِلَةِ سَائِرِ الْخَصَالِ الَّتِي تَقْدَحُ فَي عَمَلٍ ، وَتَضُرُّ بِفَرْع ، وَإِنَّمَا تَضُرُّ بِالْأَصْلِ ، وَتَقْدَحُ في الدِّينِ وَالإِعْتِقَادِ ، وَإِذَا قَوِيَتْ وَغَلَّبَتْ فَلا تَتَخُرُ فِي الدِّينِ وَالإِعْتِقَادِ ، وَإِذَا قَوِيَتْ وَغَلَّبَتْ فَلا تُتَذَارَكُ ، وَالْعِيَاذُ بِاللَّهِ . ثُمَّ أَقَلُ مَا يَهِيجُ مِنْها عَلَى صَاحِبِهَا أَرْبَعُ آفاتٍ :

إِحْدَاهَا : حِرْمَانُ الْحَقِّ ، وَعَمَى الْقَلْبِ عَنْ مَعْرِفَةِ آيَاتِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَفَهم أَحْكَامُه . قالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ آيَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ في الْأَرْضِ بِغَيرِ الْحَقِّ ﴾ [ الاعراف : ١٤٦]. وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ كَذَٰلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّر جَبَّارٍ ﴾ [ غافر : ٣٥].

وَالنَّانِيةُ: المَقْتُ وَالْبُغْضُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى ، قالَ اللَّهُ عز وجل : ﴿ إِنَّهُ لاَ يُحِبُ المُسْتَكْبِرِينَ ﴾ [ النحل : ٣٣ ] وَرُوِيَ أَنَّ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ : مَنْ تَكَبَّرَ قَلْبُهُ ، وَغَلُظَ قَالَ : مَنْ تَكَبَّرَ قَلْبُهُ ، وَغَلُظَ لِسَانُهُ (أ) ، وَصَفَّقَ عَيْنَهُ (ب) ، وَبَخلَتْ يَدُهُ ، وَسَاءَ خُلُقَهُ ».

<sup>(</sup>أ) غلظ لسانه : أي أصبح كلامه فاحشأ .

<sup>(</sup>ب) صَفَّقَ عينه : اغمضها عن رؤية الخيرات .

وَالثَّالِئَةُ: ٱلْحِزْيُ وَالنَّكَالُ، في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، قَالَ حَاتِمٌ رَحِمَهُ اللَّهُ: آجْتَنبتُ المَوْتَ عَلَى شَلاَّتَةٍ: عَلَى الْكِبْسِرِ، وَالْحِسْرُص، وَالخُيلاءِ (أَ)؛ فَإِنَّ المُتَكَبِّرَ لا يُخْرِجُهُ اللَّهُ من الدُّنيا حَتَّى يُرِيَهُ الْهَوَانَ مِنْ أَرْذَل ِ وَالحَرِيصُ لا يُخْرِجُهُ اللَّهُ تَعَالَى مِنَ الدُّنْيَا حَتَّى يُحْوِجَهُ إلَى كَسْرَةٍ أَوْ شَوْبَةٍ، وَلا يَجدُ مَسَاعًا، وَالْمُخْتَالُ لا يُخْرِجُهُ اللَّهُ مِنَ الدُّنيَا حَتَّى يُحُوجَهُ إلَى كِسْرَةٍ أَوْ شَوْبَةٍ، وَلا يَجدُ مَسَاعًا، وَالْمُخْتَالُ لا يُخْرِجُهُ اللَّهُ مِنَ الدُّنيَا حَتَّى يُمَرِّعَهُ اللَّهُ بِبَوْلِهِ وَقَذَرِهِ ؛ وَقِيلَ: مَنْ تَكَبَّرَ بِغَيْرِ حَقِّ، أَوْرَثَهُ اللَّهُ ذُلاً بحَقً.

وَالرَّابِعَةُ: النَّارُ وَالْعَذَابُ فِي الْعُقْبَى ، عَلَى مَا رُويَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى وَالْعَظَمَةُ إِزَارِي ، فَمَنْ نَازَعَنِي في وَاحِدٍ مِنْهُمَا وَرُحِبٍ مِنْهُمَا أَذْخَلْتُهُ نَارَ جَهَنَّمَ »(ب) .

وَالْمَعْنَى أَنَّ الْعَظَمَةَ وَالْكِبْرِياءَ مِنَ الصَّفَاتِ التِي تَخْتَصُّ بِي ، وَلَا تَنْبَغِي لِأَحَدِ غَيْرِي ، نما أَنَّ رِدَاءَ الإِنْسَانِ وَإِزَارَهُ يُخْتَصُّ بِهِ ، لاَ يُشَارَكُ فِيهِ ، وَإِنَّ خَصْلَةً تَفُوِّتُكَ مَعْرِفَةَ الْحَقِّ ، وَفَهْمَ آيَاتِ اللَّهِ تَعَالَى وَأَحْكامِهِ ، الَّذِي هُوَ أَصْلُ الأَمْرِ كُلِّهِ ثُمَّ تُثْمِرُ لَكَ المَقْتَ مِنَ اللَّهِ شبحانَهُ ، وَالجَزْيَ فِي الدُّنْيَا ، وَالنَّارَ فِي الآخِرَةِ ؛ لاَ يَسَعُ العَاقِلِ أَنْ يَعْفُلَ عَنْ نَفْسِه، فَلاَ يُصْلِحُهَا بِإِزَالِتِهَا وَالنَّارَ فِي الآخِرَةِ ؛ لاَ يَسَعُ العَاقِلِ أَنْ يَعْفُلَ عَنْ نَفْسِه، فَلاَ يُصْلِحُهَا بِإِزَالِتِهَا بِاللَّهِ عَزْ وجل مِنْ ذَلِكَ وَهُو وَلِيُّ الْعِصْمَة وَالتَّوْفِقِ بَعْنَهُ ولطفه .

فَهٰذَا بَعْضُ مَا حَضَرْنَا فِي هٰذِهِ الْخِصَالِ الْأَرْبَعِ مِنَ الآفَاتِ ، وَحَسْبُ الْعَاقِلِ وَاحِدَة مِنْهَا ، فَضْلًا عَنْ الْكُلِّ ، إِذَا أَهْمَّهُ أَمْرُ قَلْبِهِ وَحَامَى عَنْ أَمْرِ دِينِهِ ، وَاللَّهُ المُوَفِّقُ .

<sup>(</sup>أ)الخيلاء: بضم الخاء وقيل بالكسر، البطر والزهو، وهو حرام.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٤٨.

فَإِنْ قُلْتَ : فَإِذَا كَانَ الْأَمْرُ بِهِ لِهِ الْمَنْزِلَةِ مِنْ آفاتِ هُـذِهِ الْخِصَالِ ، وَلزم التَّحفُّظِ مِنْهَا ، فَـلاَ بُدُّ مِنْ مَعْرَفَةِ حَقِيقَتِهَـا وَحَدَّهَـا ، فَبَيِّـنْ لَنَـا ذٰلِكَ لِنَعْرِفَ كَيْفَ الطَّرِيقُ إلى التَّحَفُّظِ عَنْهَا .

حقيقة الأفات الأربع

فَاعْلَمْ أَنَّ فِي كُلِّ وَاحِدَةٍ مِنْهَا كلاماً كَثيراً. ، وَقَدْ أَشْبَعْنَا الْقَوْلَ فِيهِ فِي كِتَابِي الإِحْيَاءِ<sup>(ا)</sup> وَالْأَسْرَارِ ، وَنَحنُ نَذْكُرُ هَا هنا ما لا بُدَّ مِنْ ذِكْرِهِ، وَلاَ يَقَعُ الْغِنَى عَنْهُ ، فَنَقُولُ وَبِاللَّهِ التَّوفِيقُ :

١ - أَمَّا الْأَمَلُ فَقَالَ أَكْثَرُ عُلَمَائِنَا رَحِمَهُمُ اللَّهُ: إِنَّهُ إِرَادَةُ الْحَيَاةِ لِلْوَقْتِ حَقيقة الأمل المُتَرَاخِي بِالحُكْم ، وَقِصَرُ الأَملِ تَرْكُ الْحُكْم فِيهِ بأَنْ تُقيِّدَهُ ، بِالاسْتِثْنَاءِ بِمَثِيئةِ اللَّهِ تَعَالَى وَعِلْمِهِ فِي الذِّكْرِ، أَوْ بِشَرْطِ الصَّلَاحِ فِي الإرَادَةِ ، فَإِذَنْ إِنْ ذَكَرْتَ حَيَاتَكَ بِأَنِّي أَعِيشُ بَعْد نَفَس ِ ثَانٍ أَوْ سَاعَةٍ ثَسَانِيةٍ أَوْ يَـوْم ِ ثَانٍ بِالْحُكْمِ وَالْقَطْعِ ، فَأَنْتَ آمِلٌ ، وَذَٰلِكَ مِنْكَ مَعْصِيَةٌ ، إِذْ هُوَ حُكْمٌ عَلَى الْغَيْبِ ، فَإِنْ قَيَّدْتَهُ بِالْمَشِيئَةِ وَالْعِلْمِ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى ، فَتقول : أَعِيشُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ ، أَوْ إِنْ عَلِمَ اللَّهُ أَنْ أَعِيشَ ، فَقَدْ خَرَجْتَ عَنْ حُكْم الأَمَل ، ﴿ وَوُصِفْتَ بَتَرْكَ الْأَمَلِ ﴾(١) ، وَكَذْلِكَ إِنْ أَرَدْتَ حَيَاتَكَ لِلْوَقْتِ النَّانِي قَطْعاً فَأَنْتَ آمِلُ ، وَإِنْ قَيْدتَ إِرَادَتَكَ بِشَرْطِ الصَّلَاحِ خَـرَجْتَ عَنْ حُكُمِ الْأَمَلِ وَوُصِفْتَ بِقِصَرِ الْأَمَلِ ، مِنْ حَيْثُ تَرَكْتَ الحُكْمَ فِيهِ ، فَعَلَيْكَ بِتَرْكِ الْحُكْمِ في ذِكْرِ الْبَقَاءِ وَإِرَادَتِهِ ، وَالْمُرَادُ بِالذِّكْرِ ذِكْرُ الْقَلْبِ ، ثُمَّ المُرَادُ مِنْهُ ، التُّوطِينُ عَلَى ذٰلِكَ ، وَالتَّثْبِيتُ / لِلْقَلْبِ عَلَيْهِ ، فَافْهَمْ ذٰلِكَ رَاشِداً إِنْ شَاءَ [٣٨] اللَّهُ تَعَالَى .

ثُمَّ الْأَمَلُ ضَرْبَان : أَمَلُ الْعَامَّةِ وَأَمَلُ الخَاصَّةِ ؛

<sup>(</sup>أ) يعني كتاب إحياء علوم الدين وكتاب أسرار المعاملات .

فَأَمَلُ الْعَامَّةِ أَنْ تُرِيدَ الْحَيَاةَ وَالْبَقَاءَ لِجمعِ الدُّنْيَا وَالتَّمَّتُعِ بِهَا ، وَهٰذِهِ مَعْصِيَةٌ مَحْضَةٌ ، وَضِدُهَا قِصَرُ الأَمَلِ ، قَالَ اللَّهَ تَعَالَى : ﴿ فَذَرْهُمْ يَأْكُلُوا وَيَلْهِهِمُ الأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [ الحجر : ٣ ]

وَأَملَ الخَاصَّةُ أَنْ تُرِيدَ الْبَقَاءَ لِإِتَمَامِ عَمَلِ خَيْرٍ فيهِ خَطَرُ، وَهُو مَا لاَ يَسْتَيْقِنُ الصَّلاَحَ لَهُ فِيهِ ، فَإِنَّهُ رُبَّمَا يَكُونُ خَيْرَ مُعِينٍ ، لاَ يَكُونُ لِلْعَبْدِ فِيهِ أَوْ فِي إِتَمَامِهِ صَلاَحٌ ، بِأَنْ يَقَعَ بِسَبِيهِ فِي آفَةٍ لاَ يَقُومُ بِهَا هٰذَا الْخَيْرُ ؛ فَإِذَنْ لَيْسَ فِي إِتَمَامِهِ صَلاَحٌ ، بِأَنْ يَقَعَ بِسَبِيهِ فِي آفَةٍ لاَ يَقُومُ بِهَا هٰذَا الْخَيْرُ ؛ فَإِذَنْ لَيْسَ لِلْعَبْدِ إِذَا البَّتَدَأَ فِي صَلاَةٍ أَوْ صَوْمٍ أَو غَيْرِهِ أَنْ يَحْكُمَ بِأَنَّهُ يُتِمَّهُ إِذْ هُو غَيْبٌ ، وَلا أَنْ يَقْصِدَ ذَلِكَ قَطْعاً ، لِأَنَّهُ رُبَّمَا لاَ يَكُونُ لَهُ فِيهِ صَلاحٌ ، بَلْ يُقَيِّدُ ذَلِكَ بِالاَسْتِثْنَاءِ وشَرْطِ الصَلاحِ ، لِيَخْلُصَ مِنْ عَيْبِ الأَمَلِ . قَالَ اللَّهُ تَعَالَى لِنَبِي الْأَمْلِ . قَالَ اللَّهُ تَعَالَى لِنَبِي فَاعِلُ ذَلِكَ غَداً إِلاَ أَنْ يَشَاء اللَّهُ ﴾ لِنَبِي فَاعِلُ ذَلِكَ عَداً إِلا أَنْ يَشَاء اللَّهُ ﴾ لِنَبِي فَاعِلُ ذَلِكَ عَداً إِلا أَنْ يَشَاء اللَّهُ ﴾ لِنَبِي فَاعِلُ ذَلِكَ عَداً إِلا أَنْ يَشَاء اللَّهُ ﴾ وَلاَ تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ ، إِنِّي فَاعِلُ ذَلِكَ عَداً إِلا أَنْ يَشَاء اللَّهُ ﴾ وَالكَهِفَ : ٣٢] .

وَضِدُّ هٰذَا الْأَمَلِ فِيما قَالَه الْعُلَمَاءُ النَّيَّةُ، وَإِنَّمَا قَالُوا ذٰلِكَ عَلَى ضَرْبِ مِنَ الإِتَسَاعِ ، لِأَنَّ النَّاوِيَ بِالنَّيَةِ المَحْمُودَةِ يَكُونُ مُمْتَنِعاً مِنَ الأَمَلِ ، فَهٰذَا حُكْمُ الأَمَل ، وَالنِيَّةُ المَحْمُودَةُ ، إِذْ قَدْ مَسَّتِ الْحَاجَةُ إِلَى مَعْرِفَتِهَا مَعَ أَنَّهَا الْصُلُ الأَصِيلُ ؛ قَالُوا رَحِمَهُم اللَّهُ في حِدِّهَا الْجَامِعِ التّامِّ :

إِنَّ النَّيَّةَ الصَّحيحَةَ المَحْمُودَةَ إِرَادَةُ أَخْذِ عَمَلٍ مُبْتَدَإِ بِهِ قَبْلَ سَائِرِ الأَّعْمَالِ بِالنَّعْرِيضِ وَالاَسْتِثْنَاءِ (أ) . الأَعْمَالِ بِالنَّعْرِيضِ وَالاَسْتِثْنَاءِ (أ) .

فَإِنْ قِيلَ : فَلم جَازَ ٱلْحُكْم في الإِبْتِدَاءِ وَوَجَبَ التَّفْوِيضُ وَالاَسْتِئْنَاءُ في الإِتمَامِ ؟ يُقَالُ لَهُ : لفقْدِ الْخَطَرِ في الاَبْتِدَاءِ ، إِذْ هُوَ في حَالِ الاِبْتِدَاءِ تعريف النيّة الصحيحة

<sup>(</sup> أ ) أي إرادة إتمام عمل ، مع تفويض ذلك إلى الله تعالى وإلى مشيئته .

لَيْسَ بِشَيءٍ مُتَرَاحٍ عَنْكَ ، وَلِثُبُوتِ الْخَطَرِ فِي الإِثْمَامِ ، إِذْ هُو يَقَعُ فِي وَقْتٍ مُتَرَاحٍ ؛ فَفِيهِ الْخَطَرَانِ : خَطَرُ الْوُصُولِ ، لاَ تَدْرِي هَلْ تَصِلُ إِلَى ذَٰلِكَ أَمْ لاَ ، وَخَطَرُ الْفَسَادِ ، لاَ تَدْرِي هَلْ فِي ذَٰلِكَ صَلاَحٌ أَمْ لاَ ؛ فَإِذَا وَجَبَ الإِسْتِثْنَاءُ لِخَطَرِ الْفَسَادِ ، فَإِذَا حَصَلَت الإِرَادَةُ الإَسْتِثْنَاءُ لِخَطَرِ الْوُصُولِ ، وَالتَّفُويضُ لِخَطَرِ الْفَسَادِ ، فَإِذَا حَصَلَت الإِرَادَةُ عَلَى هٰذِهِ الشُّرُوطِ ، تَكُونُ حِينِئِذِ نِيَّةُ مَحمُودَةً ، مَخْرِجَةً عَنْ حَدِّ الأَمَل وَآفِتِهِ ، فَتَأَمَّلْ جِدًا ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ هٰذِهِ .

وَآعْلَمْ أَنَّ حِصْنَ قِصَرِ الأَمْلِ ذِكْرُ المَوتِ ، وَحِصْنَ / حِصْنِهِ ذِكْرُ [٣٨٥ فَحْأَةِ المَوتِ وَقَعْلَمْ بِهُذِهِ فَحْأَةِ المَوتِ وَأَنْتُورٍ ، فَاحْتَفِظْ بِهٰذِهِ فَجْأَةِ المَوتِ وَأَنْتُورٍ ، فَاحْتَفِظْ بِهٰذِهِ الجُمْلَةِ ، وَحَصِّلْهَا مُوفَّقاً ، فَإِنَّ الحَاجَةَ إِلَيْهَا مَاسَّةً ، وَدَعْ عَنْكَ تَضْييعَ الْجُمْلَةِ ، وَحَصِّلْهَا مُوفَقِي بِفَضْلِهِ .

٢ ـ وَأَمَّا الْحَسَدُ: فَهُو إِرَادةُ زَوَالِ نِعَمِ اللَّهِ عَنْ أَخِيكَ المُسْلِمِ مِمَّا لَهُ حَيِقة المحسد فِيهِ صَلاَحُ؛ فَإِنْ لَمْ تُودْ زَوَالَهَا عَنْهُ، وَلٰكِنْ تُويدُ لِنَفْسِكَ مِثْلَهَا فَهُ وَ عِبْظَةً.
 وَعَلَى هُذَا يُحْمَلُ قَوْلُهُ عَلَيْهُ : « لَا حَسَدَ إِلّا في اثْنَيْنِ » (أ) . (كَمَا جَاءَ في ) (() الْخَبَر : أيْ لاَ عِبْطَة إِلَّا في ذٰلِكَ ؛ فَعَبَر عَنِ الْغِبْطَةِ بِالْحَسَدِ اتَسَاعاً لهُ عَبْطَة إِلَّا في ذٰلِكَ ؛ فَعَبَر عَنِ الْغِبْطَةِ بِالْحَسَدِ اتَسَاعاً لهُ عَنْهُ ، فَاذٰلِكَ لَكَ عَبْطَةً إِلَّا فَي ذُلِكَ ؛ فَعَبْر عَنِ الْغِبْطَةِ بِالْحَسَدِ اتَسَاعاً لِمُقَارِبَتِهِمَا ، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهَا صَلاحٌ ، فَأَرَدْتَ زَوَالَهَا عَنْهُ ، فَاذٰلِكَ عَنْهُ ، فَاذٰلِكَ عَنْهُ ، فَاذَٰلِكَ عَيْرَةٌ () ، فَهٰذَا (هُوَ) (٢) الْفَرْقُ بَيْنَ هٰذِهِ الْخِصَالِ .

وَأَمَّا ضِدُّ الْحَسَدِ فالنصِيحَةُ : وَهِيَ إِرَادَةُ بَقَاءِ نِعَمِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَى النصيحة أَخِيكَ المُسْلِمُ ، مِمَّا لَهُ فِيهَا صَلاحٌ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٤٩

 <sup>(</sup>ب) الغيرة هنا تعني أن يغار المسلم على اخيه وعلى مصالحه ، فيحفظ له دينه أو ماله
 أو صحته ، بطلب زوال ما ليس له فيه صلاح .

فَإِنْ قِيلَ : كَيْفَ نَعْلَمِ أَنَّ لَهُ فِيهَا صَلَاحاً أَوْ فَسَاداً لِنَصْحَهُ أَوْ نَحْسُدَهُ ؟ فَاعْلَمْ أَنَّهُ قَدْ يَكُونُ لَنَا غَالِبُ الظَّنِّ بِذَلِكَ ، وَغَلِبةُ الظَّنِّ مِنَا تَجْرِي مَجْرَى الْعِلْمِ في هذه المَوَاضِعِ ؛ ثُمَّ إِنِ آشْتَبَهَ عَلَيْكَ ، فَلاَ تُرِيدَنَّ زَوَالِ فَجْرَى الْعِلْمِ في هذه المَوَاضِعِ ؛ ثُمَّ إِنِ آشْتَبَهَ عَلَيْكَ ، فَلاَ تُرِيدَنَّ زَوَالِ فِعْمَةٍ عَنْ أَحَدٍ مِنَ المُسْلِمِينَ أَوْ بَقَاءَهَا ، إِلاَّ مُقَيِّداً بِالتَّفُويضِ وَشَرْطِ لِطَّلَاحٍ ، لَتَخْلُصَ مِنْ حُكْمِ الحَسَدِ ، وَيَحْصُلَ لَكَ فَائِدَةُ النّصِيحَةِ .

با يمنع الحسد

وَأَمَّا حِصْنُ النَّصِيحَةِ المَانِعِ مِنَ الْحَسَدِ، فَهُوَ ذَكَرُ مَا أَوْجَبَهُ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ مُوالاَةِ المُسْلِمِينَ ، وَحِصْنُ هَذَا الْحِصْنِ ، ذِكْرُ مَا عَظَمَ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ مُوالاَةِ المُسْلِمِينَ ، وَحِصْنُ هَذَا الْجِصْنِ ، ذِكْرُ مَا عَظَمَ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ الْكَرَامَاتِ الْعَظِيمَةِ مِنْ حَقِّ المُوْمِنِ وَرَفَعَ مِنْ قَدْرِهِ، وَمَا لَهُ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى مِنْ الْكَرَامَاتِ الْعَظِيمَةِ فِي الْعُقْبِي ، وَمَا لَكَ فِيهِ مِنَ الفَوَائِدِ الْجَلِيلَةِ فِي اللَّذُيْا مِنَ التَّعَاوُنِ وَالتَّظَاهُرِ وَالْجَمَاعَاتِ وَالْجُمُعَاتِ، ثُمَّ مَا تَرْجُو مِن شَفَاعَتِهِ فِي الآخِرَةِ، فَهٰذِهِ وَنَحُوهَا وَاللَّهُ الْبَعْثِ عَلَى النَّصْحِ لِكُلِّ مُسْلِمٍ ، وَيُجَنِّبُكَ أَنْ تَحْسُدَهُ فِي نِعَمةٍ أَعْطَاهُ اللَّهُ إِيَاهَا ، وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقِ بِفَضْلِهِ .

حقيقة العجلة

yı الْ [أ/٣٩]

٣ ـ وَأَمَّا الْعَجَلَةُ فَإِنَّهَا الْمَعْنَى الرَّاتِبُ فِي الْقَلْبِ ، الْبَاعِثُ عَلَى الإِقْدَامِ عَلَى الأَمْرِ بِأُولِ خَاطِرٍ ، دُونَ التَّوَقُّفِ فِيهِ وَالاسْتِطْلاَعِ مِنْهُ ، بَلْ الإِسْتِعْجَالُ فِي اتّبَاعِهِ وَالْعَمَلِ بِهِ . وَضِدُّهَا الْأَنَاةُ ، وَهُوَ الْمَعْنَى الرَّاتِبُ فِي الْاسْتِعْجَالُ فِي اتّبَاعِهِ وَالْعَمَلِ بِهِ . وَضِدُّهَا الْأَنَاةُ ، وَهُوَ الْمَعْنَى الرَّاتِبُ فِي اللَّهُورِ / وَالنَّظَرِ فِيهَا وَالتَّأَنِي فِي اتّبَاعِهَا وَالْتَأْنِي فِي اتّبَاعِهَا وَالْعَمَلِ بِهَا .

وَأَمَّا التَّوَقُف فضِدُهِ التَّعْشُفُ ؟ ٣ َ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى : الْفَرْقُ بَيْنَ التَّوَقُف وَالتَّأَنِّي ، أَنَّ التَّابَّف قَبْل الدُّخُولِ في الأَمْرِ حَتَّى يَسْتَبِينَ لَهُ رُشْدُهُ، وَالتَّأَنِّي بَعدَ الدُّحُولِ فيهِ ، حَتّى يُؤدِّي لِكُلِّ جُزْءٍ مِنْهُ حَقَّهُ .

ثُمَّ مُقدِّمَاتُ الْأَنَاةِ ، ذِكْرُ وُجُوهِ الْخَطَرِ في الْأُمُورِ الَّتِي تَعْتَرِضُ لِلإِنْسَانِ

وَضُرُوبِ الآفاتِ المُخَوفَةِ فِيهَا ، وَذِكْرُ مَا فِي النَّظَرِ والتَّثَبُّتُ مِنَ السَّلاَمَةِ ، وَمَا فِي النَّظَرِ والتَّثَبُّتُ مِنَ السَّلاَمَةِ ، وَمَا فِي التَّعَسُّفِ وَالْمِسْتِعْجَالِ مِنَ النَّدَامَةِ وَالمَلاَمَةِ . فَهَذِهِ وَأَمْثَالُهَا ، مِمَّا يَبْعَثُ عَلَى التَّأَنِّي وَالتَّوَقَفِ فِي الْأُمُورِ ، وَيَمْنَعُ مِنَ الإِسْتِعْجَالِ وَالتَّعَسُّفِ ، وَاللَّهُ وَلِيّ الْعِصْمَةِ بِرَحْمَتِهِ .

٤ - وَأَمَّا الْكِبْرُ فَاعْلَم أَنَّهُ خَاطِرُ في رَفْعِ النَّفْسِ وَاسْتِعْظَامِهَا (أ) ، حقيقة الكبر وَالتَّكِبُر اتّبَاعَهُ ، والتواضعُ خَاطِرٌ في وَضْعِ النَّفْسِ واستحقارها ، وَالتَّواضعُ اتّبَاعُهُ (ب) . وَلكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا عامِيٍّ وَخَاصِي ؟

فَالتَّواضُعُ الْعَامِيُّ : هـ و الاكْتِفَاءُ بِالدُّونِ (١) مِنَ الملْبَسِ وَالمَسْكَنِ وَالمَسْكَنِ وَالمَرْكَبِ ، وَالتَّكَبُّرِ فِي مُقَابِلَتِهِ التَّرفُّعُ عَنْ ذٰلِكَ .

وَالتَواضُعُ الْخَاصِيُّ : هُوَ تَمْرِينُ النَّفْسِ عَلَى قُبُولِ الْحَقِّ مِمَّنْ كَانَ وَضِيعاً أَوْ شَرِيفاً ، وَالتَّكَبُّرُ في مُقَابَلَتِهِ التَّرَقُّعُ عَنْ ذَٰلِكَ ، وَهُوَ مَعْصِيَةٌ كَبِيرَةٌ وَخَطِيئَةٌ عَظِيمَةٌ .

ثُمَّ حِصْنُ التَوَاضُعِ الْعَامِيُّ أَنْ تَذْكُرَ مَبْدَأَكَ وَمُنْتَهَاكَ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِ في الْحَالِ مِنْ ضُرُوبِ الآفاتِ والأَقْذَارِ ؛ كَمَا قَالَ بَعْضُهُمْ : أَوَّلُكَ نُطْفَةٌ مَذِرَةٌ ، وَأَنْتَ بَيْنَهُمَا حَامِلُ الْعَذِرَةِ .

وَحِصْنُ التَّوَاضُعِ الْخَاصِيُّ هُوَ ذِكْرُ عُقُوبَةِ الْعَادِلِ عَنِ الْحَقِّ، المَتَمادِي في الْبَاطِلِ، فَهٰذِهِ جُمْلَةٌ كَافِيَةٌ لِمَنِ اسْتَبْصَرَ.

<sup>(</sup>أ) بالنظر إلى الغير بعين الإحتقار والذلُّ .

<sup>(</sup>ب) الفرق بين التواضع والضِّعة ، ان التواضع رضا الإنسان بمنزلة دون ما تستحقّه منزلته، والضِّعة وضع الإنسان نفسه بمحل يزرى به .

والفرق بين التواضع والخشوع ، ان التواضع يعتبر بالأخلاق والأفعال الظاهرة والباطنة ، والخشوع يعتبر بافعال الجوارح ، ولذلك قيل : إذا تواضع القلب خشعت الجوارح .

## الفصل الخامس : البَطْن وحفْظه

ثُمَّ عَلَيْكَ بِحِفْظِ الْبَطْنِ وَإصْلَاحِهِ ، فَإِنَّهُ أَشَقُ الْأَعْضَاءِ إصْلَاحاً عَلَى الْمُجْتَهِدِ ، وَأَكْثَرُهَا مُؤَنَّةً وَشُغْلًا ، وَأَعْظَمُهَا أَثَراً وَضَرَراً لِأَنَّهُ الْمَنْبَعُ وَالْمَعْدِنُ ، وَمِنْهُ تَهِيجُ الْأَمُورُ في الأَعْضَاءِ ، مِنْ قُوَّةٍ وَضَعْفٍ وَعِفّةٍ وَجِمَاعٍ وَالْمَعْدِنُ ، وَمِنْهُ تَهِيجُ الْأَمُورُ في الأَعْضَاءِ ، مِنْ قُوَّةٍ وَضَعْفٍ وَعِفّةٍ وَجِمَاعٍ وَنَحْوِهِ ؛ فَعَلَيْكَ إِذا بِصِيَانَتِهِ عَنِ الْحَرَامِ وَالشَبْهَةِ أَوَّلًا ، ثُمَّ عَنْ فُضُولِ وَنَحْدُوهِ ؛ فَعَلَيْكَ إِذا بِصِيَانَتِهِ عَنِ الْحَرَامِ وَالشَبْهَةِ أَوَّلًا ، ثُمَّ عَنْ فُضُولِ الْحَلَالِ ثَانِياً ، إِنْ كَانَتْ لَكَ هِمَّةً فِي عِبَادِةِ اللَّهِ تَعَالَى .

أَمَّا الْحَرَامُ وَالشُّبْهَةُ ، فَإِنَّمَا يَلْزَمُكَ لِثَلَاثَةِ أُمُورٍ :

أُولُهَا : حَذَراً مِنْ نَارِ جَهَنَّمَ . قَالَ اللَّهُ سُبْحانَهُ وَتَعَالَىٰ : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَاكُلُونَ أَمْوَالَ ٱلْيَتَامَى ظُلْماً ، إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴾ [ النساء : ١٠ ]. وَقَالَ النَّبِيُ ﷺ : « كُلُّ لَحْمٍ نَبَتَ مِنْ سُحْتٍ فَالنَّارُ أَوْلَى بِهِ هِأَ .

وَالشَّانِي: أَنَّ آكِلَ الْحَرَامِ وَالشَّبِهَةِ مَطْرُودُ لاَ يُوَفَّقُ لِلْعِبَادَةِ ، إِذْ لاَ يَصْلُحُ لِخِدْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، إِلاَّ كُلُّ طَاهِرٍ مُطَهَّرٍ . قُلْتُ أَنَا: أَلَيْسَ اللَّهُ تَعَالَى يَصْلُحُ لِخِدْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، إِلاَّ كُلُّ طَاهِرٍ مُطَهَّرٍ . قُلْتُ أَنَا: أَلَيْسَ اللَّهُ تَعَالَى قَدْ مَنَعَ الْجُنُبَ مِن الدُّخُولِ إلى بَيْتِهِ ، وَالمُحْدِثَ عَنْ مَسَّ كِتَابِهِ ؟ قَالَ عَزَّ مَنْ قَائِلٍ : ﴿ وَلاَ جُنُباً إِلاَّ عَابِرِي شَبِيلٍ حَتَّى تَغْتَسِلُوا ﴾ [ النساء: ٣٤].

أ موجبات تجنّبالحرا

[۳۹/ب]

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم ٥٠ .

وقَالَ تَعَالَىٰ : ﴿ لَا يَمَسُهُ إِلَّا المُطَهَّرُونَ ﴾ [ الواقعة : ٧٩ ] . مَعَ أَنَّ الْجَنَابَةَ وَالْحَدَثَ أَمْرٌ مُبَاحٌ ، فَكَيْفَ بِمَنْ هُوَ مُنْغَمِسٌ في قَذَرِ الْحَرَّامِ ، وَنَجَاسَةِ السُّحْتِ وَالشَّبْهَةِ ، مَتَى يُدْعَى إِلَى خِدْمَةِ آللَّهِ الْعَزِيزِ وَذِكْرِهِ الشَّرِيفِ سُبْحَانَهُ ؟ كَلَّ فَلا يَكُونُ ذٰلِكَ .

وَقَالَ يَحْيَى بْنُ مُعَادِ الرازي : « الطَّاعَةُ مَخْزُونَةٌ فِي خَزَائِنِ اللَّهِ ، وَمِفْتَاحُهَا الدُّعَاءُ ، وَأَسْنَانُه الْحَلَالُ » ؛ فَإِذَا لَمْ يَكُنْ لِلْمِفْتَاحِ أَسْنَانُ ، فَلَا وَمِفْتَاحُهَا الدُّعَاءُ ، وَأَسْنَانُ ، الْحَزَانَةِ ، كَيْفَ يَصِلُ إِلَى مَا فِيهَا مِنَ الطَّاعَةِ ؟ الطَّاعَةِ ؟

والتَّالِثُ: أَنَّ آكِلَ الْحَرَامِ وَالشَّبْهَة مَحْرُومٌ ( مِن فعل الخير ) (١٠ . وَانِ اتَّفَقَ لَهُ فِعْلُ خَيْرٍ فَهُو مَرْدُودٌ عَلَيْهِ غَيْرُ مَقْبُول ِ مِنْهُ ؛ فَإِذَنْ لَا يَكُونُ لَهُ مِنْ فَانِ النَّبِيّ عِيْجٌ : « كَمْ مِنْ قَائِمٍ لَيْسَ لَهُ فَلِكَ إِلَّا الْعَنَاءُ وَالْكَدُّ وَشَعْلُ الْوَقْتِ . قَالَ النَّبِيّ عِيْجٌ : « كَمْ مِنْ قَائِمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ قِيامِهِ إِلَّا السَّهَرُ ، وَكَمْ مِنْ ضَائِمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ صِيَامِهِ إِلَّا النَّجُوعُ وَالظَّمَأُ » (أ) . وَعَنِ ابْنِ عَبَّاس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا : لاَ يَقْبَلُ اللَّهُ صَلاَةَ الْمُرَىءِ وَفِي جُوفِهِ حَرَامٌ . فَهٰذِهِ هٰذِهِ هٰذِهِ .

وَأَمَّا فُضُولُ الْحَلَالِ ، فَإِنَّهُ آفَةُ الْعُبَّادِ وَبَلَيَّةُ أَهْـلِ الاجْتِهَادِ ؛ فَـإِنِّي تَأَمَّلْتُ فَوَجَدْتُ فِيهِ عَشْرَ آفَات هُنَّ أُصُولُ فِي هٰذَا الشَّأْنِ :

الْأُولَى : أَنَّ فِي كَثْرَةِ الْأَكَلِ قَسْوَةُ الْقَلْبِ وَذَهَابُ نُورِهِ .

رُوِيَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ : « لَا تُمِيتُوا الْقَلْبَ بِكَثْرَةِ الطَّعَامِ وَالثَّعْرَابِ ، فَإِنَّ الْقَلْبَ يَمُوتُ كالزَّرْعِ إِذَا كَثُرَ عَلَيْهِ المَاءُ » (ب) وَلَقَدْ شَبَّهَ ذٰلِكَ

(أ) راجع تخريج الحديث رقم ٥١ .

أفا*ت قضو*ن الجلال

<sup>(</sup>ب), راجع تخريج الحديث رُقم ٥٢ .

بَعْضُ الصَّالِحِينَ بِأَنَّ المَعِدَةَ كَالْقِدْرِ تَحْتَ الْقَلْبِ تَعْلَى ، وَالْبُخَارُ يَرْتَفِعُ إِلَيْهِ ، فَكَثْرَةُ الْبُخَارِ يُكَدِّرُهُ وَتُسَخِّمُهُ .

[[/[:]

والثّانِيةُ: أنَّ في كَثْرَةِ / الأَكْلِ فِتْنَةَ الأَعْضَاءِ وَهَيْجَهَا وَانْبِعَاتُهَا للفُضُولِ وَالْفَسَادِ، فَإِنَّ الرَّجُلَ إِذَا كَانَ شَبْعَانَ بَطِراً اشْتَهَتْ عَيْنَهُ النَّظَرَ إِلَى مَا لاَ يَعْنِيهِ، مِنْ حَرَامٍ أَوْ فَضُولٍ ؛ وَالأَذُنُ الاسْتِمَاعَ إِلَيْهِ، وَاللّسَانُ التّكلّمَ بِهِ، وَالْفَرْجُ الشّهْوةَ، وَالرِّجْلُ المَشْيَ إِلَيْهِ؛ وَإِنْ كَانَ جَائِعاً، فَتَكُونُ الأَعْضَاءُ كُلّها سَاكِنَةً هَادِئَةً. لاَ تَطْمَحُ إِلَى شَيْءٍ مِنها وَلاَ تَنْشَطُ لَهَا. وَلَقَدْ الأَعْضَاءُ كُلّها سَاكِنَةً هَادِئَةً. لاَ تَطْمَحُ إِلَى شَيْءٍ مِنها وَلاَ تَنْشَطُ لَهَا. وَلَقَدْ قَالَ الأَسْتَاذُ أَبُو جَعْفَو رَحِمَهُ اللّهُ: إِنّ الْبَطْنَ عُضْوً إِنْ جَاعَ هُو، شَبِعَ سَائِرُ الْأَعْضَاءِ، يَعْنِي تَسْكُنُ فَلاَ تُطَالِبُكَ بِشَيْءٍ، وَإِنْ شَبِعَ هُو، جَاعَ سَائِرُ الأَعْضَاءِ. وَجُمْلَةُ الأَمْرِ، أَنَّ أَفْعَالُ الرَّجُلُ وَأَقُوالَهُ، عَلَى حَسب طَعَامِهِ النَّعُضَاءِ. وَجُمْلَةُ الأَمْرِ، أَنَّ أَفْعَالُ الرَّجُلُ وَأَقُوالَهُ، عَلَى حَسب طَعَامِهِ وَشَرَابِهِ، إِنْ دَخَلَ الْخَوَامُ خَرَجَ الحَرَامُ أَنَّ الْغُعَالُ فَعَالُ نَبْتُ تُبُدُو مِنْهُ.

وَالنَّالِئَةُ: أَنَّ فِي كَثْرَةِ الأَكْلِ قِلَّةَ الْفَهْمِ وَالْعِلْمِ ، فَإِنَّ الْبِطْنَةَ تُذْهِبُ الْفِطْنَةَ . وَلَقَدْ صَدَقَ الدَّارَانِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى حَيْثُ قَالَ : إِذَا أُرَدْتَ حَاجَةً مِنْ حَوَائِجِ الدُّنْيَا وَالاَخِرَةِ ، فَلَا تَأْكُلْ حَتَّى تَقْضِيَهَا ، فَإِنَّ الأَكْلَ يُغَيِّرُ مِنْ حَوَائِجِ الدُّنْيَا وَالاَخِرَةِ ، فَلَا تَأْكُلْ حَتَّى تَقْضِيَهَا ، فَإِنَّ الأَكْلَ يُغَيِّرُ الْعَقْلَ ، وَهٰذَا أَمْرٌ ظَاهِرٌ عَلِمَهُ لَمَنْ اخْتَبَرَهُ .

والرَّابِعَةُ: أَنَّ فِي كَثْرَةِ الأَكْلِ قِلَّةَ الْعِبَادَةِ ، فَإِنْ أَكْثَرَ الإِنْسَانُ الأَكْلَ قَقُلَ بَدَنُهُ ، وَغَلَبَتْهُ عَيْنَاهُ ، وَفَتَرَتْ أَعْضَاؤَهُ ؛ فَلَا يَجِيءُ مِنْهُ شَيْءٌ ، وَإِنِ الْجُنَهَدَ ، إِلَّا النَوْمَ كَالْجِيفَةِ الْمُلْقَاةِ ؛ وَلَقَدْ قِيلَ : إِذَا كُنْتَ بَطِناً فَعُدَّ نَفْسَكَ زَمِناً (٣) .

<sup>(</sup>أ) أي إذا دخل جوفه حرام كانت أعماله وأقوله حراماً بحرام .

<sup>(</sup>ب) البَطِن : عظيم البطن من كثرة الأكل . والزَّمِن : صاحب المرض المزمن .

ولَقَدْ ذَكِرَ عَنْ يَحْيَىٰ عَلَيْهِ السَّلامَ أَنَّ إِبْلِيسَ بَدَا لَهُ وَعَلَيْهِ مَعَالِيقُ فَقَالَ لَهُ يَحْيَىٰ : مَا هَذِهِ ؟ فَهَا : الشَّهَوَاتُ الَّتِي أَصِيدُ بِها بَنِي آدَمَ ؛ قَالَ : هَلْ تَجِدُ لِي فِيهَا شَيْشًا ؟ قَالَ : لا ، إلا أَنَّكَ شَبِعْتَ ذَاتَ لَيْلَةٍ فَتَقَلَّنَاكَ عَنِ الصَّلاةِ ؛ فَقَالَ يَحْيَىٰ عَلَيْهِ السَّلام : لا جَرَمَ أَنِّي لا أَشْبَعُ بَعْدَهَا أَبَداً . فَقَالَ الصَّلاةِ ؛ فَقَالَ يَحْيَىٰ عَلَيْهِ السَّلام : لا جَرَمَ أَنِّي لا أَشْبَعُ بَعْدَهَا أَبَداً . فَقَالَ إِبْلِيسُ : لا جَرَمَ أَنِّي لا أَنْصَحُ بَعْدَهَا أَجداً أَبداً . فَهذِهِ فِيمَنْ لَمْ يَشْبَعْ فِي إِبْلِيسُ : لا جَرَمَ أَنِي لا أَنْصَحُ بَعْدَهَا أَجداً أَبَداً . فَهذِهِ فِيمَنْ لَمْ يَشْبَعْ فِي عُمْرِهِ إِلاَ لَيْلَةً وَاحِدَةً ، فَكَيْفَ بِمَنْ لاَ يَجُوعُ فِي عُمْرِهِ لَيْلَةً وَاحِدَةً ، ثُمّ يَطْمَعُ فِي الْعِبَادَةِ ؟

وَقَالَ سُفْيَانُ : الْعِبَادَةُ حِرْفَةً ، وَحَانُوتُها الْخَلْوَةُ ، وَآلَتُهَا المجَاعَةُ .

وَالْخَامِسَةُ: أَنَّ فِي كَثْرَةِ الْأَكْلِ فَقْدَ حَلَاوَةَ الْعِبَادَةِ. قَالَ أَبُو بَكْرِ [1/٠] الصَّدِيقُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: « مَا شَبِعْتُ مُنْذُ أَسْلَمْتُ لِأَجِدَ حَلَاوَةَ عِبَادَةِ / رَبِّي ، وَمَا رَوِيتُ مُنْذُ أَسْلَمْتُ اشْتِيَاقاً إِلَى لِقَاءِ رَبِّي ». وَهٰذِهِ صِفَاتُ المُكَاشِفِينَ ، وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مُكَاشَفاً ، وَإِلَيْهِ أَشَارَ النَّبِي ﷺ اللَّهُ عَنْهُ مُكَاشَفاً ، وَإِلَيْهِ أَشَارَ النَّبِي ﷺ بَعَيْ اللَّهُ عَنْهُ مُكَاشَفاً ، وَإِلَيْهِ أَشَارَ النَّبِي اللَّهُ عَنْهُ مُعَامِدًا اللَّهُ عَنْهُ مُكَاشَفاً ، وَإِلَيْهِ أَشَارَ النَّبِي اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ مُكَاشَفاً ، وَإِلَيْهِ أَشَارَ النَّبِي اللَّهُ عَنْهُ مَكَاشَفاً ، وَإِلَيْهِ أَشَارَ النَّبِي اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ مُكَاشَفاً ، وَإِلَيْهِ أَشَارَ النَّبِي اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ مَا اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ إِلَيْهِ أَشَارَ اللَّهُ عَنْهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ الْعُلَامِ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ الْعَلَامُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

« مَا فَضَلَكُمْ أَبُو بَكْرٍ بِفَضْل ِ صَوْم أَو صَلاَةٍ ، وَإِنَّمَا هُوَ بِشَيْءٍ وَقَرَ فِي صَدْرِهِ » (أُ وَقَال الدَّرَانِيُّ : أَحْلَى مَا تَكُونُ العِبَادَةُ إِذَا الْتَزَقَ بَطْنِي بِظَهْرِي .

وَالسَّادِسَةُ : أَنَّ فِيهِ خَطَرَ الْوُقوعِ فِي الشَّبْهَةِ وَالْحَرَامِ ؛ لَأِنَّ الْحَلَالَ لَا يَأْتِيكَ إِلَّا قُوتاً ؛ وَلَقَدْ رَوَيْنَا عَنِ النَّبِيّ ﷺ :

« الْحَلَالَ لَا يَأْتِيكَ إِلَّا قُوتاً ، وَالْحَرَامَ يَأْتِيكَ جُزَفاً جُزِفاً » (ب) .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٥٣ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٤٥ . وجزفاً أي بكثرة دون تحديد .

وَعَنْ مَالِكِ بْنِ دِينَارٍ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ: يَا هُؤُلَاءِ لَقَدِ اخْتَلَفْتُ إِلَى الْخَلَاءِ حَتَّى اسْتَحْيَيْتُ مِنْ رَبِّي ( بِسَبَبِ كَثْرَةِ الأَكْلِ ، فَيَا لَيْتَ أَنَّ اللَّهَ جَعَلَ رِزْقِي فِي حَصَاةٍ أَمَصُّهَا حَتَّى أَمُوتَ )(١) .

ثُمَّ لَا بُدَّ فِي هَـٰذِهِ الْجُمْلَةِ (<sup>ب)</sup> مِنْ طَلَبِ الدُّنْيَا وَالطَمَع ِ فِي النَّاسِ، وَتَضْيِيع ِ الْوَقْتِ بِسَبَبِ كَثْرَةِ الأَكْلِ ( مَا لَمْ يَخْفِ ) (٢) .

والثَّامِنَةُ: مَا يَنَالَهُ مِنْ أُمُورِ الأَخِرَةِ وَشِدَّةِ سَكَرَاتِ المَوْتِ ؛ رُوِيَ فِي الأَخْبَارِ « إِنَّ شِدَّةَ سَكَرَاتِ المَوْتِ عَلَى قَدْرِ لَذَّاتِ الْحَيَاةِ » فَمَنْ أَكْثَرَ مِنْ هٰذِهِ أَكْثَرَ لَهُ مِنْ تِلْكَ .

وَالتَّاسِعَةُ: نُقْصَانُ الثَّوَابِ فِي الْمُقْبَى ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ : ﴿ أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمَتَعْتُمْ بِهَا ، فَالْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْسِرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنْتُمْ تَفْسُقُسونَ ﴾ كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْسِرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنْتُمْ تَفْسُقُسونَ ﴾ [ الأحقاف : ٢٠ ] فَإِنَّهُ بِقَدْرِ مَا تَأْخُذُ مِنْ لَذَّاتِ الدُّنْيَا يَنْقُصُ لَكَ مِنْ لَذَاتِ الدُّنِيا يَنْقُصُ لَكَ مِنْ لَذَاتِ الرَّانِيا يَنْقُصُ لَكَ مِنْ لَذَاتِ الرَّانِيا وَالْمُولِ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ لَذَاتِ الدُّنِيا وَالْمُعْمُ لَكَ مِنْ لَذَاتِ اللَّهُ الْمُعْرَةِ مَا اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللّهُ اللللْمُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللْمُلْمِ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ ا

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٥٥ .

<sup>(</sup>ب) أي لتحقيق ما سبق من تحصيل الطعام وَتهيئته

ولِهَـٰذَا الْمَعْنَى رُويَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَمَّا عَرَضَ الدُّنْيَا عَلَى نَبِيّنَا ﷺ قالَ لَهُ : « وَلَا أَنْقُصُ مِنْ آخِرَتِكَ شَيْئاً » (أَ خَصَّهُ بِذَٰلِكَ ، فَدَلَّ عَلَى أَنَّ لِغَيْرِهِ النَّقُصَانَ ، إِلَّا أَنْ يَتَفَضَّلَ اللَّهُ عَلَيْهِ بِذَٰلِكَ .

وَلَقَدْ رُوِيَ أَنَّ خَالِدَ بْنَ الْوَلِيدِ أَضَافَ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا ، وَهَيًّا لَهُ طَعَاماً ، فَقَالَ عُمَرُ : هٰذَا لَنَا ، فَمَا لِلْهُقَرَاءِ المُهَاجِرينَ الَّذِينَ مَاتُوا وَلَمْ يَشْبَعُوا مِنْ خُبْزِ شَعِيرٍ ؟ قَالَ خَالِدٌ : لَهُمُ الْجَنَّةُ يَا أُمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، فَقَالَ عُمَرُ : لَئِنْ فَازُوا بِالْجَنَّةِ ، وَكَانَ / هذَا حَظُّنَا مِنَ الدُّنْيَا ، وَقَالَ عُظِيماً » (ب ) .

[וֹ/נִי]

وَرُوِيَ أَنَّ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، عَطِشَ يَوْماً ، فَدَعَا بِمَاءٍ ، فَأَعْطَاهُ رَجُلٌ إِدَاوَةً فِيهِا مَاءٌ نُبِذَ فِيهِ تَمَرَاتُ ﴿ ، فَلَمَّا قَرَّبَهَا عُمَرُ مِنْ فِيهِ ، وَجَدَ المَاءَ بَارِدَاً حُلُواً ، فَأَمْسَكَ وَقَالَ : أَوَّهُ ، فَقَالَ الرَّجُلُ : وَاللَّهِ مَا أَلَوْتُهُ ( نَ حَلاَوَةً يَا بَارِدَاً حُلُواً ، فَأَمْسَكَ وَقَالَ عُمَرُ : ذٰلِكَ الَّذِي مَنْعَنِي مِنْهُ ( م ) ، وَيْحَكَ ، لَوْلا الآخِرَةُ لَشَارَكْنَاكُمْ فِي عَيْشِكُمْ .

والْعَاشِرَةُ: الْحَبْسُ وَالْحِسَابُ وَاللَّوْمُ وَالتَّعْيِيرُ فِي تَـرْكِ الأَدَبِ فِي أَخْذِ الفُضُولِ (و) وَطَلَبِ الشَّهَوَاتِ ، فَإِنَّ « الدُّنْيَا حَلاَلُها حِسَابٌ ، وَحَرَامُها عِقابٌ ، وَزينَتُها إلى تباب »(ن) .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٥٦ .

<sup>(</sup>ب) بوناً : أي بُعداً وفراقاً .

<sup>(</sup>ج) نُبذ فيه تمرات : أي وضع فيه تمرات حتى يصبح الماء حلواً .

<sup>(</sup> د ) ما أَلُوْتُه حلاوة : أي ما قصّرت في تحليته .

<sup>(</sup>هـ) أي امتنعت عن شربه لكونه حلواً .

<sup>(</sup>و) أي فضول الحلال .

<sup>(</sup>ز) تباب : خسران وهلاك . راجع تخريج الحديث رقم ٥٧ .

فَهٰذِهِ جُمْلَةُ الْعَشَرَةِ وَفِي إِحْدَاهَا كِفَايَةٌ لِمَنْ نَظَرَ لِنَفْسِهِ ؛ فَعَلَيْكَ أَيُّهَا الْمُجْتَهِدُ بِالاحْتِيَاطِ الْبَالِغِ فِي الْقُوتِ كَيْ لاَ تَقَعَ فِي حَرَامٍ أَوْ شُبْهَةٍ فَيَلْزَمُكَ الْمُجْتَهِدُ بِالاحْتِيَاطِ الْبَالِغِ فِي الْقُوتِ كَيْ لاَ تَقَعَ فِي حَرَامٍ أَوْ شُبْهَةٍ فَيَلْزَمُكَ الْعَذَابُ ، ثُمَّ بِالاقْتِصَارِ مِنَ الْحَلَالِ عَلَى مَا يَكُونُ عُدَّةً عَلَى عِبَادَةِ اللَّهِ الْعَلَى ، فَلاَ تَقَعْ فِي شَرِّ ، فَتَبْقَى فِي الْحَبْسِ والْحِسَابِ ، وَاللَّهُ تَعَالَىٰ وَلِيُّ التَّوْفِيقِ سُبْحَانَهُ .

فَإِنْ قُلْتَ: فَبَيِّنْ لَنَا أُوَّلًا حُكْمَ الْحَرَامِ وَالشُّبْهَةِ وَحَدَّهُمَا: فَأَقُولُ لَعَمْرُ اللَّهِ لَقَدْ أَشْبَعْنَا فِيهِ في «أَسْرَارِ مُعَامَلاتِ الدِّينِ»، وَذَكَرْنَا لَهُ كِتَاباً مُفْرداً فِي كُتُبِ « الْإِحْيَاءِ »، لَكِنَّا نُشِيرُ إِلَى كَلِمَاتٍ مُفْرَدَةٍ بِحَيْثُ تَصِلُ إِلَى فَهْمِ الضَّعِيفِ المُبْتَدِي ، إِذْ مَقْصُودُ هٰذَا الْكِتَابِ أَنْ يَنْتَفِعَ بِهِ الْمُبْتَدِي فِي الْعَبَادَةِ ، وَيُعِينُ الطَّالِبَ .

الحرام والشبهة

قَالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ: مَا تَيَقَّنْتُ كَوْنَهُ مِلْكاً لِلْغَيْرِ، مَنْهَيًّا عَنْهُ فِي الشَّرْعِ، فَهُوَ حَرَامٌ مَحْضٌ ؛ وَأَمَّا إِذَا لَمْ يَكُنْ لَكَ يَقِينُ بِلَٰلِكَ ، وَلَٰكِنْ يَعْلِبُ عَلَى ظَنَّكَ أَنَّهُ كَذَٰلِكَ ، فَهُوَ شُبْهَةً .

وَقَالَ آخَرُونَ : بَلِ الْحَرَامُ الْمَحْضُ مَا يَكُونُ بِهِ عِلْمُ أَوْ غَالِبُ ظَنِّ ، لِإِنَّ غَلَبَةَ الظَّنِ (١) مِنَّا تَجْرِي مَجْرَى الْعِلْم فِي كَثِيرٍ مِنَ الأَحْكَام ؛ فَأَمَّا إِذَا تَسَاوَتِ الْأَمَارَتَانِ ، حَتَّى تَبْقَى شَاكًا لَا يَكُونُ لِأَحَدِهِمَا تَرْجِيحُ عِنْدَكَ ، فَاشْتَبَهَ أَمْرُهُ عَلَيْكَ وَالْتَبَسَ فَذَٰلِكَ شُبْهَةً ، يُشْبِهُ أَنَّهُ حَلَالُ وَيُشْبِهُ أَنَّهُ حَرَامٌ ، فَاشْتَبَهَ أَمْرُهُ عَلَيْكَ وَالْتَبَسَ حَالُهُ .

ثُمَّ الامْتِنَاعُ عَنِ الَّذِي هُوَ حَرَامٌ مَحْضٌ حَتْمٌ وَاجِبٌ ، وَعَنِ الَّذِي هُوَ شُبْهَةٌ تَقْوًى وَوَرَعٌ ، وَهٰذَا أُوْلَى الْقَوْلَيْنِ عِنْدَنَا .

فَإِنْ قِيلَ : فَمَا تَقُولُ فِي قَبُولِ / جَوَائِزِ السَّلَاطِينِ (٢) فِي هٰذَا الزَّمَانِ ؟

[۱۶/ب]

حكم جوائز السلاطين فَاعْلَمْ أَنَّ الْعُلَمَاءَ اخْتَلَفُوا فِيهِ ، فَقَالَ قَوْمٌ : كُلُّ مَا لاَ يُتَيَفَّنُ أَنَّهُ حَرَامٌ فَلَهُ أَخْذُهُ .

وَقَالَ آخَرُونَ: لاَ يَجِلِّ أَنْ يَأْخُذَ مَا لاَ يَتَحَقَّقُ أَنَّهُ حَلَالُ ، لأِنَّ الأَعْلَبُ (١) فِي هٰذَا الْعَصْرِ عَلَى أَمْوَالِ السَّلاَطِينِ الْحَرَامُ ، وَالحَلاَلُ فِي أَيْدِيهِمْ مَعْدُومٌ عَزِيزٌ .

وقَالَ قَوْمٌ : إِنَّ صِلَاتِ السَّلاطِينِ تَحِلُّ لِلْغَنِيِّ وَالْفَقِيرِ إِذَا لَمْ يَتَحَقَّقُ النَّهَا حَرَامٌ ، وَإِنَّمَا التَّبِعَةُ عَلَى المُعْطِي . قَالُوا : لأِنَّ النَّبِيَ ﷺ قَبِلَ هَـدِيَّةَ المُقُوقِسِ مَلِكِ الْإِسْكَنْدَرِيَّةِ ، وَاسْتَقْرَضَ مِنَ الْيَهُودِ مَعَ قَوْل سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ : ﴿ أَكَالُونَ لِلسُّحْتِ ﴾ [ المائدة : ٢٤] .

قالوا: وَقَدْ أَدْرَكَ جَمَاعَةً مِنَ الصَّحَابَةِ أَيَّامَ الطَّلَمَةِ وَأَخَذُوا مِنْهُمْ ، فَمِنْهُمْ أَبُو هُرَيْرَةَ ، وَآبْنُ عَبَّاسٍ ، وَابْنُ عُمَرَ ، وَغَيْرُهُمْ .

وَقَالَ آخَرُونَ : لا يَحِلُّ مِنْ أَمْوَالِهِمْ شَيْءٌ لَا لِغَنِيٍّ وَلَا لِفَقِيرٍ ، إِذْ هُمْ مَوْسُومُ وَنَ بِالسَظَّلْمِ ، وَالْغَالِبُ مِن حَالِهِم السُّحْتُ وَالْحَرَامُ ، وَالْحُكْمُ لِلْغَالِبِ ، فَيَلْزَمُ الاجْتِنَابُ .

وَقَالَ آخَرُونَ : مَا لاَ يُتَيقَّنُ أَنَّهُ حَرَامٌ فَهُوَ حَلالٌ لِلْفَقِيرِ دُونَ الْغَنِيِّ ، إِلاَّ يَعْلَمَ الْفَقِيرِ أَنَّ ذَٰلِكَ عَيْنُ الْغَصَبِ ، فَلَيْسَ لَهُ أَن يَأْخُذَهُ إِلاَّ لِيَرُدَّهُ عَلَى مَالِكِهِ . وَلاَ حَرَجَ عَلَى الْفَقِيرِ أَنْ يَأْخُذَ مِنْ أَمْوَالِ السَّلاَطِينِ ، لأَنَّهَا إِنْ كَانَتْ مِنْ فَيْءٍ أَوْ مِلْكَ السَّلْطَانِ فَأَعْطَى الْفَقِيرِ فَلَهُ أَخْذُهُ بِلاَ رَيْبٍ ؛ وَإِنْ كَانَتْ مِنْ فَيْءٍ أَوْ مِلْكَ السَّلْطَانِ فَأَعْطَى الْفَقِيرِ فِيهِ حَقَّ ، وَكَذَٰلِكَ لأَهْلِ الْعِلْمِ ؛ قَالَ عَلِيّ بْنِ أَبِي خِرَاجٍ أَو عُشْرٍ ، فَللفَقِيرِ فِيهِ حَقَّ ، وَكَذَٰلِكَ لأَهْلِ الْعِلْمِ ؛ قَالَ عَلِيّ بْنِ أَبِي خِرَاجٍ أَو عُشْرٍ ، فَللفَقِيرِ فِيهِ حَقً ، وَكَذَٰلِكَ لأَهْلِ الْعِلْمِ ؛ قَالَ عَلِيّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «مَنْ دَخَلَ الإِسْلامَ طَائِعاً وَقَرَأُ الْقُرَآنَ ظَاهِراً، فَلَهُ فِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «مَنْ دَخَلَ الإِسْلامَ طَائِعاً وَقَرَأُ الْقُرَآنَ ظَاهِراً، فَلَهُ فِي عَلَى اللهُ عَنْهُ: «مَنْ دَخَلَ الإِسْلامَ وَرُوي مَائتنا (٢) دِينَارٍ ، إِنْ لَمْ بَيْتِ مَالُ الْمُسْلِمِينَ كُلَّ سَنَةٍ مَائَتَا دِرْهَم وَرُوي مَائتنا (٢) دِينَارٍ ، إِنْ لَمْ

يَأْخُذْهَا فِي الدُّنْيَا أَخَذَهَا فِي الآخِرَةِ » . وَإِذَا كَانَ كَذْلِكَ فَالْفَقِيرُ وَالْعَالِمُ يَأْخُذَانِ مِنْ حَقِّهِمَا .

قَالُوا: وَإِذَا كَانَ المَالُ مُخْتَلِطاً بِمالٍ مَغْصُوبِ وَلَا يمكِنُ تَمهِيزُهُ، أَوْ غَصْباً لاَ يُمْكِنُ رَدُّه عَلَى صَاحِبه وَذُرِّيَتِهِ، فَلاَ مَخْلَصَ للسَّلْطَانِ مِنْهُ إلاَّ بِأَنْ غَصْباً لاَ يُمْكِنُ رَدُّه عَلَى صَاحِبه وَذُرِّيَتِهِ، فَلاَ مَخْلَصَ للسَّلْطَانِ مِنْهُ إلاَّ بِأَنْ يَتصدَّقَ بِهِ ، وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَا أُمْرَهُ بِالصَّدَقَةِ عَلَى الْفَقِيرِ وَيَنْهِنِي الْفَقِيرِ عَنْ قَبُولِهِ وَهُو عَلَيْهِ حَرَامُ ، فَأَذِنَ للفَقِيرِ أَنْ يَأْخُذَ ، قَبُولِهَا ، أَوْ يَأْذَنَ لِلْفَقِيرِ فِي الْقُبُولِ وَهُو عَلَيْهِ حَرَامُ ، فَأَذِنَ للفَقِيرِ أَنْ يَأْخُذَ ، وَهُو عَلَيْهِ حَرَامُ ، فَأَذِنَ للفَقِيرِ أَنْ يَأْخُذَ ، إلاَّ عَيْنَ الْغَصْبِ وَالْحَرَامِ ، فَلَيْسَ لَـهُ أَحْدُهُ . وَهٰ فِيها اللَّهُ عَيْنَ الْغَصْبِ وَالْحَرَامِ ، فَلَيْسَ لَـهُ أَحْدُهُ . وَهٰ فِيها يُخْرِجُ عَنِ المَقْصُودِ الْفَتْوَى فِيها إلاَّ بِسْطٍ وَتَشْقِيقٍ ، وَآسْتِيعَابُ الْقَوْلِ فِيها يُخْرِجُ عَنِ المَقْصُودِ الْفَتْوَى فِيها إلاَّ بِسْطٍ وَتَشْقِيقٍ ، وَآسْتِيعَابُ الْقَوْلِ فِيها يُخْرِجُ عَنِ المَقْصُودِ مِنْ الْكَتَابِ / فَإِنْ أَرَدْتَ مَعْرِفَتَهَا فَطَالِعْ كِتَابَ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ مِنْ كِتَابِ مُنْ الْكَتَابِ / فَإِنْ أَرَدْتَ مَعْرِفَتَهَا فَطَالِعْ كِتَابَ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ مِنْ كِتَابِ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ مِنْ كِتَابِ مُعْرَفَةً عَلَومِ الدِينِ » تَجِدُهُ مَشْرُوحاً مُبَيّناً إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى .

[1/17]

لات أهل المسوق

فَإِنْ قِيلَ : فَمَا تَقُولُ فِي صِلَاتِ أَهْلِ السُّوقِ وَغَيْرِهِمْ ، هَلْ يَلزَمُ رَدُّهَا وَالْبَحْثُ عَنْهَا وَقَدْ عَلِمْتَ مُجَازَفَتَهُمْ ، وَقِلَّةَ نَظَرِهِمْ فِي مُعَامِلَاتِهم وَكَذَٰلِكَ صِلَاتُ الْإِخْوَانِ ؟

فالجواب أنَّهُ إِذَا كَانَ ظَاهِرُ الإِنْسَانِ الصَّلاحَ والسَّتْرَ، فَلا حَرَجَ عَلَيْكَ فِي قُبُول ِ صِلَتِهِ وَصَدَقَتِه، وَلاَ يَلْزَمُ الْبَحْثُ بِأَنْ تَقُولُ قَدْ فَسَدَ الزَّمَانُ، فَإِنَّ هٰذَا سُوءُ ظَنِّ بِذٰلِكَ الرَّجُلِ المُسْلِمِ، بَلْ حُسْنُ الظَّنِّ بِالمُسْلِمِينَ مَأْمُورٌ بِهِ.

ثُمَّ آعْلَمْ مَا هُوَ الْأَصْلُ فِي هٰذَا الْبَابِ ، وَهُوَ أَنَّ هٰهُنَا شَيْئَيْنِ : أَحَدُهُمَا حُكْمُ الشَّرْعِ وَظَاهِرُهُ ؛ وَالثَّانِي حُكْمُ الْوَرَعَ وَحَقُّهُ .

حكم الشرع فَحُكْمُ الشَّرْعِ أَنْ تَأْخُذَ مَا أَتَاكَ مِمَّنْ ظَاهِرُهُ صَلَاحٌ ، وَلاَ تَسْأَلْ إِلَّا أَنْ وحكمالورع تَتَيَّقَنَ أَنَّهُ غَصْبٌ أَوْ حَرَامٌ بِعَيْنِهِ .

وَحُكْمُ الْوَرَعِ أَنْ لَا تَأْخُذَ شَيْئًا مِنْ أَحَدٍ حَتَّى تَبْحَثَ عَنْهُ غَايَةَ الْبَحْثِ

وَتَسْتَقْصِي عَلَيهِ غَايـةَ الإِسْتِقْصَاءِ ، فَتَسْتَيْقِنَ أَنَّـهُ لَا شُبْهَةَ فِيـهِ بِحَالٍ ، وَإِلَّا فَتَردَّهُ .

فَلَقَدْ رَوَيْنَا عَنْ أَبِي بَكْرِ الصَّدِّيقِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ غُلَاماً لَهُ أَتَاهُ بِلَبَنِ فَشَرِبَهُ ، فَقَالَ الْغُلَامُ : كُنْتُ إِذَا جِئْتُكَ بِشَيءٍ تَسْأَلْنِي عَنْهُ وَلَمْ تَسْأَلْنِي عَنْ فَفَالَ الْغُلَامُ : وَمَا قِصَّتُهُ ؟ قَالَ : رَقَيْتُ قَوْماً رقى الْجَاهِلِيَّةِ فَأَعْطُونِي هٰذَا اللَّبَنِ ؟ فَقَالَ : وَمَا قِصَّتُهُ ؟ قَالَ : رَقَيْتُ قَوْماً رقى الْجَاهِلِيَّةِ فَأَعْطُونِي هٰذَا اللَّبَنِ ؟ فَقَالَ : اللَّهُمَّ هٰذِهِ مَقْدِرَتِي ، فَمَا بَقِي في الْعُرُوقِ هٰذَا ، فَتَقَيَّأَ أَبُو بَكْرٍ وَقَالَ : اللَّهُمَّ هٰذِهِ مُقْدِرَتِي ، فَمَا بَقِي في الْعُرُوقِ فَانْت حَسْبُهُ ، فَهٰذَا يَدُلُّكَ عَلَى وُجُوبِ الْبَحْثِ عَمّا تَقْدُمُ عَلَيْهِ ، إِنْ كَانَ لَكَ نَظَرٌ فِي الْوَرَعِ وَحَقِّهِ ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَكَانَّ الْوَرَعَ يُخَالِفُ الشُّرْعَ وَحُكْمَهُ .

فَاعْلَمْ أَنَّ الشَّرْعَ مَوْضُوعٌ عَلَى الْيُسْرِ وَالسَّمَاحَةِ ، وَلِذَٰلِكَ قَالَ ﷺ : « بُعِثْتُ بِالْحنِيفَيَّةِ السَّمْحَةِ » (أ) وَالْوَرَعُ مَوْضُوعٌ عَلَى التَّشْدِيدِ وَالإحْتِياطِ ، كما قِيلَ : الأَمْرُ عَلَى المُتَّقِينِ أَضْيَقُ مِنْ عَقْدِ التَّسْعِينَ .

ثُمَّ الْوَرَعُ مِنَ الشَّرْعِ أَيْضاً ، فكِلاَهُمَا فِي الأَصْلِ وِاحَدُ ، وَلَكِنْ . لِلشَّرَعِ حُكْمَانِ : حُكْمُ الْجَوَاذِ ، وَحُكْمُ الأَفْضَلِ وَالأَحْوَطِ ؛ وَالجَائِزُ لَهُ : حُكْمُ الشَّرْعِ ، وَالأَفْضَلُ الأَحْوَطُ يُقَالُ لَهُ : حُكْمُ الْوَرَعِ ، فَهُمَا مَعَ تَمَيُّزِهِمَا وَاحِدٌ في الأَصْل ، فَافْهَمْ ذٰلِكَ رَاشِداً .

فَإِنْ قُلْتَ : إِذَا جَازَ الْبَحْثُ وَالإِسْتِقْصَاءُ عَنْ كُلِّ شَيْءٌ فَسَدَّ عَلَيْنَا مَـا نَأْخُذُهُ في هٰذَا الزّمَانِ ، وَتَعَذّرَ الأَمْرُ / بِمَرَّةٍ عَلَى صَاحِبِ الوَرَعِ ، إِذْ لاَ بُدَّ [٢٤/ب] لَهُ مِنْ بَلاَغِ يُبَلِّغُهُ إِلَى الطّاعَةِ .

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم (٥٨) .

فَاعْلَمْ أَنَّ طَرِيقَ الْوَرَعِ شَدِيدٌ ، وَأَنَّ مَنْ قَصَدَ سُلُوكَهُ فشرطه أَنْ يُوطَّنَ نَفْسَهُ وَقَلْبَهُ عَلَى احْتِمَالِ الشَّدَةِ وَإِلَّا فَلَا يَتِمُّ لَهُ ذَٰلِكَ ، وَلِهٰذَا الْمَعْنَى صَارَ الْكَثِيرُ مِنْ أَهْلِ الْوَرَعِ وَالسَّابِقُونَ إِلَى جَبَلِ لَبْنَانَ وَغَيْرِهِ ، فَاقْتَصَرُوا عَلَى الْكَثِيرُ مِنْ أَهْلِ الْوَرَعِ وَالسَّابِقُونَ إِلَى جَبَلِ لَبْنَانَ وَغَيْرِهِ ، فَاقْتَصَرُوا عَلَى أَكُلِ الْحَشِيشِ وَثَمَرَاتٍ تَافِهَةٍ لَا شُبْهَةَ فِيهَا بِحَالٍ ، فَمَنْ سَمَتْ هِمَّتُهُ إِلَى أَنْلِ مَنْزِلَةِ الْوَرَعِ الأَعْلَى ، فَعَلَيْهِ أَنْ يَحْتَمِلَ الشَّدَائِدَ وَيَصْبِرَ عَلَيْهَا ، وَيَسْلُكَ طَرِيقَ أُولِئِكَ ، لِيَنَالَ مَنْزِلَتَهُمْ ، وَأَمَّا إِنْ أَقَامَ بَيْنَ النّاسِ ، وَأَكَلَ مِمَا يَتَنْاوَلُونَهُ طَرِيقَ أُولِئِكَ ، لِيَنَالَ مَنْزِلَتَهُمْ ، وَأَمَّا إِنْ أَقَامَ بَيْنَ النّاسِ ، وَأَكَلَ مِمَا يَتَنْاوَلُونَهُ طَرِيقَ أُولِئِكَ ، لِيَنَالَ مَنْزِلَتَهُمْ ، وَأَمَّا إِنْ أَقَامَ بَيْنَ النّاسِ ، وَأَكَلَ مِمَا يَتَنْاوَلُونَهُ فِي أَوْلِيكَ ، لِيَنَالَ مَنْزِلَتَهُمْ ، وَأَمَّا إِنْ أَقَامَ بَيْنَ النّاسِ ، وَأَكَلَ مِمَا يَتَنْاوَلُونَهُ فِي أَوْلِيكَ ، لِيَنَالَ مَنْزِلَتَهُمْ ، وَأَمَّا إِنْ أَقَامَ بَيْنَ النّاسِ ، وَأَكَلَ مِمَا يَتَنْاوَلُونَهُ فِي أَلِيكِهُ مُ اللّهُ عَنْدُ الضَّورَةِ ، ثُمَّ لَا يَعْدُمُ عَلَيْهَا إِلّا عِنْدَ الضَّرُورَةِ ، ثُمَّ لَا يَعْدُمُ عَلَيْهُ إِلّا عِنْدَ الضَّورَةِ ، ثُمَ اللّهُ تَعَالَى أَوْلَى بِالْعُدْرِ ؛ وَلِهٰذَا قَالَ لَلْهَ مَنْ اللّهَ يَعَلَى كُمْ بِالْقُوتِ (أَن فِي أَصُدُ اللّهُ وَنِ اللّهُ عَنْهُ : فَسَدَ السُّوقُ فَعَلَيْكُمْ بِالْقُوتِ (أَى .

وَلَقَدْ بَلَغَنِي عَنْ وَهْبِ بْنِ الْوَرْدِ أَنَّهُ كَانَ يُجَوِّعُ نَفْسَهُ يَـوْماً وَيَـوْمَيْنِ أَوْ تُلَاثَةً ، ثُمَّ يَأْخُذُ رَغِيفاً وَيَقُولُ : اللّهُمَّ إِنكَ تَعْلَمُ أَنِّي لَا أَقْوَى عَلَى الْعِبَادَةِ وَأَخْشَى الضَّعْفَ وَالألمِ إِن لَمْ آكْلهُ ، اللّهُمَّ إِنْ كَانَ فِيهِ شَيْءٌ مِنْ خَبَثٍ أَوْ حَرَامٍ فَلَا تُواْخِذْنِي بِهِ ، ثُمَّ يَبُلُ الرَّغِيفَ فِي المَاءِ وَيَاكُلُهُ .

قُلْتُ: فَهٰذَان الطَّرِيقَانِ (ب) لِلطَّبَقَةِ الْعُلْيَا مِنْ أَهْلِ الْوَرَعِ فِيمَا نَعْلَمُهُ ؛ وَأَمَّا مَنْ دُونَهُمْ فَلَهُمُ احْتِيَاطُ وَبَحْثُ عَلَى مِقْدَارٍ ، وَلَهُمْ أَيْضاً نَصِيبُ مِنَ الْوَرَعِ عَلَى مِقْدَادٍ ، وَاللَّهُ تَعَالَى لاَ مِنَ الْوَرَعِ عَلَى مِقْدَادٍ ، وَاللَّهُ تَعَالَى لاَ يُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ، وَهُو عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ .

<sup>(</sup>أ) أي فسد السوق بمن فيه وما فيه بسبب كثرة الفساد والخيانة والبعد عن طاعة الله ، لذا عليكم بما يقتات به المرء ليستطيع القيام بما عليه من واجبات ، دون زيادة في ذلك.

<sup>(</sup>ب) أي احتمال الشدائد والصبر عليها .

فَإِنْ قِيلَ : فَهٰذَا جَانِبُ الْحَرَامِ ، فَأَخْبِرْنَا عَنْ جَانِبِ الْحَلَالِ ، وَمَا فَضُولَ الْعَلَالُ عَنْ جَانِبِ الْحَلَالِ ، وَمَا الْعَلَالُ عَدُّ الْفُضُولِ الَّذِي إِذَا أَخَذَهُ الْعَلَالُ عَلَيْهِ فِيهِ حَبْسٌ وَلاَ جَسابٌ ؟ الْعَلَالُ لَهُ : وَلاَ عَلَيْهِ فِيهِ حَبْسٌ وَلاَ حِسابٌ ؟ يُقال له :

فَاعْلَمْ أَنَّ أَحْوَالَ المُبَاحِ فِي الْجُمْلَةِ ثَلَاثَةُ أَفْسَامٍ:

أَحَدُهَا: أَنْ يَأْخُذَهُ الْعَبْدُ مُفَاخِراً مُكَاثِراً مُبَاهِياً مُرَائِياً ، فَيَكُونُ الأَخْدُ انواع الساج مِنْهُ فِعْلَا مُنْكَراً ، يَسْتَوْجِبُ عَلَى ظَاهِرِ فِعْلِهِ الْحَبْسُ وَالْخِسَابَ وَاللَّوْمَ وَالتَّعْيرَ ، وَهُوَ التَّكَاثُرُ 1921) وَالتَّعْيرَ ، وَهُو التَّكَاثُرُ 1921) وَالتَّفْاخُرُ ، عَذَابَ النّارِ ، وَذٰلِكَ الْقَصْدُ مِنْهُ مَعْصِيةٌ وَذَنْبٌ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : وَالتَّفَاخُرُ ، عَذَابَ النّارِ ، وَذٰلِكَ الْقَصْدُ مِنْهُ مَعْصِيةٌ وَذَنْبٌ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ إِنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهْوٌ وَزِينَةٌ ﴾ إلى قَوْلِهِ ﴿ وَفِي الآخِرَةِ عَذَابُ شَدِيدٌ ﴾ [الحديد : ٢٠]

وَقَالَ النّبِيُّ ﷺ : « مَنْ طَلَبَ الدُّنْيَا حَلَالًا مُبَاهِياً مُكَاثِراً مُفَاخِراً مُرَائِياً لَقِيَ اللَّهُ وَهُوَ عَلَيْهِ غَضْبَانُ » (أَ) فَالْوَعِيدُ عَلَى قَصْدِهِ ذٰلِكَ بِقَلْبِهِ .

وَالْقِسْمُ النَّانِي: أَنْ يَأْخُذَ الْحَلَالَ لِشَهْوَةِ نَفْسِهِ لاَ غَيْرُ ، فَذَٰلِكَ مِنْهُ شَرَّ يَسْتَوْجِبُ عَلَيْهِ الْحَبْسَ وَالْحِسَابَ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئَذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ [ التكاثر : ٨ ] . وَقَالَ ﷺ : « حَلَالُهَا حِسَابٌ »(٣) .

وَالْقِسْمُ النَّالِثُ : أَنْ يَأْخُذَ مِنَ الْحَلالِ فِي حَالِ الْعُذْرِ، قَدْراً يَسْتَعِينُ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٥٩ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٦٠ .

بِهِ عَلَى عِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَيَقْتَصِرَ عَلَى ذٰلِكَ ، فَذٰلِكَ مِنْهُ خَيْرٌ وَحَسَنَةٌ وَأَدَبُ وَلاَ حِسَابَ عَلَيْهِ وَلاَ عِقَابَ ، بَلْ يَسْتَوْجِبُ عَلَيهِ الأَجْرَ وَالمِدْحَةَ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ أُولٰئِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِمَّا كَسَبُوا ﴾ [ البقرة : ٢٠٢] ، وَقَالَ ﷺ : « مَنْ طَلَبَ الدُّنْيَا حَلَالًا ، آسْتِعْفَافاً عَنِ المَسْئَلَةِ وَتَعَطُّفاً على جَارِهِ (١) ، وَسَعْياً عَلَى عِيَالِهِ ، جَاءَ يَوْمَ القِيَامَةِ وَوَجْهُهُ كَالقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ » (أ) ، وَذٰلِكَ لَمَا قَصَدَ بِهِ هٰذِهِ القُصُودَ المَحْمُودَة لِلَّهِ سُبْحَانَهُ وتعالى فَهٰذِهِ هٰذِهِ فَاعْلَمْهَا .

فَإِنْ قِيلَ : فَما شُرْطُ المُباحِ حَتَّى يَصِيرَ خَيْراً وَحَسَنةً كَمَا ذَكَرْتُمْ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّهُ يَحْتَاجُ لِكَوْنِهِ خَيْراً في الأصْلِ إِلَى شَرْطَينْ : أَحَدُهُمَا : الْحَالُ ، وَالثَّانِي : الْقَصْدُ .

فَالْحَالُ يَجِبُ أَنْ يَكُونَ في حَالِ عُذْرٍ ، وَهُوَ بِحَيْثُ إِنْ لَمْ يَأْخُذْ تُؤخَذْ نُولَكَ المُبَاحُ يَنْقَطِعُ بِسَبَيهِ عَنْ فَشُهُ ؛ وَتَفْسِيرُهُ أَنْ يَكُونَ حَالُهُ إِنْ لَمْ يُؤْخَذْ ذٰلِكَ المُبَاحُ يَنْقَطِعُ بِسَبَيهِ عَنْ فَرْضٍ أَوْ سُنَةٍ أَوْ نَفْلٍ فَيَكُونُ ذٰلِكَ أَفْضَلَ مِنْ تَرْكِ المُبَاحِ ، فَإِنَّ تَرْكَ مُبَاحِ الدُّنْيَا فَضِيلَةً ، فَإِذَا كَانَ الْحَالُ كَذٰلِكَ فَهُو حَالُ الْعُذْرِ .

وَأَمَّا الْقَصْدُ ، فَإِنْ يَقْصِدَ بِهِ الْعُدَّةَ وَالإِسْتِعَانَةَ عَلَى عِبَادَةِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، وَهُوَ أَنْ يَذْكُرَ بِقَلْبِهِ ، أَنّهُ لَوْلَا مَا فِيهِ مِن التَّوَصُّلِ إلى عِبَادَةِ اللَّهِ تعالى لَما أَخَذَ ذٰلِكَ ، فَهٰذَا ذِكْرُ الْحُجَةِ . فَلَمَّا حَصَلَ ذِكْرُ الْحُجَّةِ في حال الْعُذْرِ ، أَخَذَ ذٰلِكَ ، فَهٰذَا ذِكْرُ النَّحُجَةِ في حال الْعُذْرِ ، صَارَ ذٰلِكَ الأَخْذُ مِنَ الدُّنْيَا الْحَلَالِ خَيْراً وَحَسَنَةً وَأَدَباً . وَأَمَّا لَوْ كَانَ حَالُهُ صَالَ ذُلِكَ الْعُذْرِ / وَلَا يَكُونُ لَهُ هٰذَا الذِّكْرُ ، أَوْ يَكُونُ لَهُ هٰذَا الذِّكْرُ ، وَلَا يَكُونُ لَهُ هٰذَا الذِّكْرُ ، وَلَا يَكُونُ فَى حَالِ الْعُذْرِ فَلَا يَكُونِ ذٰلِكَ الأَخْذُ مِنْ جُمْلَةِ الخَيْرَاتِ .

[۴۲/ب]

<sup>(</sup>أ)راجع تخريج الحديث رقم ٦١ .

ثُمَّ الإسْتِقَامَةُ عَلَى حِفْظِ هٰذَا الأَدَبِ نَحْتَاجُ إِلَى بَصِيرَةٍ وَقَصْدٍ مُجْمَلٍ بِأَنَّهُ لاَ يَأْخُذُ ( من )(١) الدُّنْيَا بِحَالٍ إِلاّ لِلْعُدَّةِ عَلَى عِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، حَتَى إِنَّهُ إِنْ سَهَا عَنْ ذِكْرِ الْحُجَّةِ فِي حَالٍ ، أَجْزَأَهُ ذٰلِكَ الْقَصْدُ المُجْمَلُ عَنْ تَجْدِيدِ ذِكْرِ الْحُجَّةِ . قَالَ شَيْخُنا رَحِمَهُ اللَّهُ :

فَصَارَتِ الْأُمُورُ الثَّلاَئَةُ مُعْتَبَرَةً فِيهِ ، كُلُّ وَاحِدٍ مِنْ وَجْهٍ ؛ يَعْنِي أَنَّ الذَّكْرَ وَالحَال مُعْتَبَرَانِ في حُصُول كَوْنِهِ خَيراً أَصْلاً ، وَالْقَصْدُ المُجْمَلُ المُخْمَلُ المُعْتَضِي عَنْ بَصِيرَةٍ مَنْزِلَةَ الأَدبِ ، مُعْتَبَرُّ في الإسْتِقَامَةِ عَلَيْهِ ، فَافْهَمْ ذٰلِكَ المُشْتَقَامَةِ عَلَيْهِ ، فَافْهَمْ ذٰلِكَ رَاشِداً .

فَإِنْ قِيلَ : فَإِنْ أَخَذَ الدُّنْيَا الْحَلاَلَ لِشَهْوَةٍ ، فَهَلْ يَكُونُ ذٰلِكَ مَعْصِيَةً ، وَهَلْ يَلْزَمُ عَلَيْهِ عَذَابٌ ، وَهَلِ الأَخْذُ بِالْعُذْرِ فَرْضٌ أَمْ لاَ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ ذَٰلِكَ فَضِيلةً وَنُسَمِّيهِ خَيْراً وَحَسَنَةً ، وَالْأَمْرُ بِهِ أَمْرُ تَأْدِيبٍ ، وَالنَّهْيُ عَنْهُ نَهْيُ زَجْرٍ وَلَيْسَ ذَٰلِكَ وَالنَّهْيُ عَنْهُ نَهْيُ زَجْرٍ وَلَيْسَ ذَٰلِكَ بِمَعْصِيَةٍ ، وَلاَ يَكُونُ عَلَيْهِ عَذَابُ النّارِ ، وَإِنَّمَا عَلَيْهِ الْحَبْسُ وَالْحِسَابُ وَاللَّوْمُ وَالتَّعْيِيرُ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَما هٰذَا الْحَبْسُ وَالْحِسَابُ الَّذِي يلزم الْعَبْدَ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الْحِسَابَ أَنْ تُسْأَلَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَمَّاذَا آكْتَسَبْتَ ، وَفِيَمَاذَا أَنْفَقْتَ ، وَمَاذَا أَرَدْتَ بِلَلِكَ ؟ وَالْحَبْسُ حَبْسٌ عَنِ الْجَنَّةِ مُلَّةَ الْحِسَابِ بِلْلِكَ ، في عَرَصَة الْقِيَامَةِ ، بَيْنَ أَهْوَالِهَا وَمَخَاوِفِهَا عُرْيَانَ عَطْشَانَ وَكَفَى بِلْلِكَ ، في عَرَصَة الْقِيَامَةِ ، بَيْنَ أَهْوَالِهَا وَمَخَاوِفِهَا عُرْيَانَ عَطْشَانَ وَكَفَى بِلْلِكَ ، في عَرَصَة الْقِيَامَةِ ، بَيْنَ أَهْوَالِهَا وَمَخَاوِفِهَا عُرْيَانَ عَطْشَانَ وَكَفَى بِلْلِكَ ، بَلْيَةً .

الأد فَإِنْ قِيلَ : فَاللَّهُ سُبْحَانَهُ قَدْ أَحَلَّ لَنَا هٰذَا الْحَلَالَ ، فَاللَّوْمُ وَالتَّعْيِيرُ في الم أَخْذِهِ لِمَاذَا ؟

الحبس والحساب

أخذ الحلال لشهوة

> الأدب في الحلال

فَاعْلَمْ أَنَّ اللَّوْمَ وَالتَّعْيِيرَ لِتَرْكِهِ الْآدَبَ ، كَمَنْ أُجْلِسَ عَلَى مَائِدَةِ الْمَلِكِ فَتَرَكَ الاَّدَبَ ، فَإِنَّ كَانَ الطَّعَامُ لَه مُباحاً ، وَالأَصلُ فِي هَذَا الْبَابِ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى خَلَقَ الْعَبْدَ لِعِبَادَتِهِ ، وَهُو عَبْدٌ لِلَّهِ تَعَالَى مِنْ كُلِّ هَذَا الْبَابِ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى خَلَقَ الْعَبْدَ لِعِبَادَتِهِ ، وَهُو عَبْدٌ لِلَّهِ تَعَالَى مِنْ كُلِّ هَذَا الْبَابِ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى خَلَقَ الْعَبْدَ لِعِبَادَتِهِ ، وَهُو عَبْدٌ لِلَّهِ تَعَالَى مِنْ كُلِّ وَجْهٍ ، فَحَقُ الْعَبْدِ أَنْ يَعْبُدَ اللَّهَ عَزّ وَجلّ من كل وَجْهٍ يُمْكِنُهُ ، وَيَجْعَلَ أَفْعَالَهُ كُلَّهَا عِبَادَةً مِنْ أَيِّ وَجْهٍ أَمْكَنَهُ ، فَإِنْ لَمْ يَفْعَلْ ذَلِكَ وَآثَرَ شَهْوَةَ نَفْسِهِ ، وَاشْتَعَلَ كُلَّهَا عِبَادَةً مِنْ أَيِّ وَجْهٍ أَمْكَنَهُ ، فَإِنْ لَمْ يَفْعَلْ ذَلِكَ وَآثَرَ شَهْوَةَ نَفْسِهِ ، وَاشْتَعَلَ لِكَاكَ عَنْ عِبَادَةً رَبِّهِ ، مَعَ تَمَكُّنِهِ مِنْ ذَلِكَ مِنْ غَيْرِ تَعَذَّرٍ ، وَالدَّارُ دَارُ جَدْمَةٍ فِي اللَّهِ عَلْ عَبَادَةٍ ، لاَ دَارُ تَنَعُم ولا دَارُ شَهْوَةٍ / اسْتُحِقَ اللَّوْمَ بِذَلِكَ وَالتَعْيِيسَرَ مِنْ ضَيْرِ عَنَامًلُ هٰذَا الأَصْلَ رَاشِداً وَلاَ قُوّةً إِلاَ بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .

[1/11]

فَهَذِهِ الْجُملَةُ الَّتِي أَرَدْنَا بَيَانَها في إصْلاَحِ النَّفْسِ وَإِلْجَامِهَا بِلِجَامِ التَّقْوَى ، فَآرْعَهَا حَقَّهَا ، وَاحْتَفِظْ بِها جِدًا تَفُوْ بِالْخَيْرِ الْكَثِيرِ فِي الدَّارَيْنِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى ، وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقِ وَالْعِصْمَةَ بِفَضْلِهِ .

## فصـــل ( في معالجة الدنيا والخلق والشيطان والنفس )

فَعَلَيْكَ أَيُّهَا الرَّجُلُ بِبَذْل المَجْهُودِ في قَطْع هٰذِهِ الْعَقَبَةِ الْعَظِيمَةِ الطَّوِيلَةِ (أ) ، فَإِنَّهَا أَعْظُمُ الْعَقَبَاتِ شِدَّةً ، وَأَكْثَرُهَا مُؤْنَةً ، وَأَكْبَرُهَا آفَةً وَفِتْنَةً ، فَإِنَّهَا أَعْظُمُ الْعَقَبَاتِ شِدَّةً ، وَأَكْثَرُهَا مُؤْنَةً ، وَأَكْبَرُهَا آفَةً وَفِتْنَةً ، فَإِنَّ مَنْ هَلَكَ مِنَ الْخَلْقِ كُلِّهِمْ ، إِنَّمَا انْقَطَعُوا عَنْ طَرِيقِ الْحَقِّ إِمَّا بِسَبِ دُنْيا أَوْ خَلْقٍ أَوْ شَيْطَانٍ أَوْ نَفْس . وَلَقَدْ ذَكَرَنَا في كُتُبِنَا المُصَنَّفَةِ مِنْ كِتابِ « الأَسْرَارِ » و « الإِحْيَاءِ » و « الْقُرْبَةِ » ، مَا يَبْعَثُ عَلَى الإِهْتِمَام ِ بِذَٰلِكَ .

وَمَقْصُودُ هٰذَا الْكِتَابِ أَنِّي سَأَلْتُ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ يُطْلِعَنِي عَلَى سِرِّ مُعَالَجَةِ النَّفْسِ ، وَأَنْ يُصْلِحَنِي وَيُصْلِحَ بِي ، فَاقْتَصَرْتُ في هٰذَا الْكِتَابِ الشَّرِيفِ عَلَى نُكَتٍ وَجِيزَةِ اللَّفْظِ غَزِيرَةِ المَعْنَى ، تُقْنِعُ مَنْ تَأَمَّلَهَا ، وَتَدَعُهُ الشَّرِيفِ عَلَى نُكَتٍ وَجِيزَةِ اللَّفْظِ غَزِيرَةِ المَعْنَى ، تُقْنِعُ مَنْ تَأَمَّلَهَا ، وَتَدَعُهُ عَلَى وَاضِحَةٍ مِنَ الطَّرِيقِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى . وَهٰذَا الْفَصْلُ بِنُكَتٍ في مُعَالَجَةِ الدُّنْيَا وَالْخَلْقِ وَالشَّيْطَانِ وَالنَّفْسِ .

أُمَّا الدُّنْيَا: فَحَقَّ لَكَ أَنْ تَحْذَرَهَا وَتَزْهَدَ فِيهَا ، لَأِنَّ الْأَمْرَ لَا يَخْلُو مِنْ ثَلَاثَةٍ:

<sup>(</sup> أ ) وهي عقبة العوائق .

أنواع العباد

\_ إِمَّا أَنْتَ مِنْ ذَوِي الْبَصَائِرِ وَالْفِطَنِ ، فَحَسْبُكَ أَنَّ الدُّنْيَا عَدُوَّةُ اللَّهِ وَهُوَ حَبِيبُكَ وَوَلِيُّكَ ، وَأَنَّ الدُّنْيَا نَقِيضَةُ عَقْلِكَ ، وَالْعَقْلُ قَيمَتُكَ .

- وَإِمَّا أَنْتَ مِنْ ذَوِي الْهِمَمِ في عِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى وَالإِجْتِهَاد ، فَحَسْبُكَ أَنَّ الدُّنْيَا بَلَغَ مِنْ شُؤمِهَا مَا يَمْنَعُكَ مِنْ إِرَادَتِهَا ، وَتَشْغَلُكَ الْفِكْرَةُ فِيهَا عَنِ الْعِبَادَةِ وَالْخَير ، فَكَيْفَ نَفْسُهَا ؟

ـ وَإِمَّا أَنْتَ مِنْ أَهْلِ الْغَفْلَةِ لَا بَصِيرَةَ لَكَ تُبْصِرُ الْحَقائِقَ ، وَلَا هِمَّةً لَكَ تَبْعَثُ عَلَى الْمَكَارِم ؛ فَحَسْبُكَ أَنَّ الدُّنْيَا لَا تَبْقَى : إِمَّا أَنْ تُفَارِقَهَا ، وَإِمَّا أَنْ تُفَارِقَكَ ، كَمَا قَالَ الْحَسَنُ رضي الله عنه : إِنْ بَقِيَتْ لَكَ الدُّنْيَا لَمْ وَإِمَّا أَنْ تُفَارِقِكَ ، كَمَا قَالَ الْحَسَنُ رضي الله عنه : إِنْ بَقِيَتْ لَكَ الدُّنْيَا لَمْ تَبْقَ لَهَا ، فَأَيُّ فَائِدَةٍ إِذَنْ فِي طَلَبِهَا ، وَإِنْفَاقِ الْعُمْرِ الْعَزِيزِ عَلَيْهَا ، وَلَقَدْ أَحْسَنَ الْقَائِلُ / : [ الوافر ] :

[٤٤]ب]

هَبِ آلدُّنْيَا تُساقُ إِلَيْكَ عَفْواً أَلْيسَ مَصِيرُ ذَاكَ إِلَى زَوَال ِ (۱) فَمَا تَرْجُو بِعَيْشٍ لَيْسَ يَبْقَي وَشِيكاً قَدْ تُغَيِّرُهُ اللَّيَالِي (۲) وَمَا دُنْدَبُو بِعَيْشٍ لَيْسَ يَبْقَي وَشِيكاً قَدْ تُغَيِّرُهُ اللَّيَالِي (۲) وَمَا دُنْدَبِاكُ إِلاَّ مِتْسَلَ ظِللَ أَظَلَّكَ ثُمَّ آذَنَ بِارْتِحَال فَلاَ يُنْبَغِي لِلْعَاقِل إِذاً أَنْ يُخْدَعَ بِهَا ، وَلَقَدْ صَدَقَ الْقَائِلُ : [ الكامل ] :

أَضْغَاتُ نَوْمٍ أَوْ كَظِلِّ زَائِلِ إِنَّ اللَّبِيبَ بِمِثْلِهَا لاَ يُخْدَعُ حَتَى مَتَى تُسْقَى النُفُوسَ بِكَأْسِها رُبَّ المنونِ وَأَنْتَ لاهٍ تَرْتَعُ فَلَقَدْ رَضِيتُ بِأِن تُعَلَّل بِالمُنى وَإِلَى المنيَّة كُلِّ يومٍ تُدْفَعُ فَلَقَدْ رَضِيتُ بِأِن تُعَلَّل بِالمُنى وَإِلَى المنيَّة كُلِّ يومٍ تُدْفَعُ فَا فَنَوْدِنَ بِعِمُ اللهِ فَيُولِدُ تَجمعُ (٣) فَتَرَوَّدُنَ لِيَوْمٍ فَقُرِكَ دائباً وَآجْمَعْ لِنَفْسِكَ لا لِغَيْرِكَ تَجمعُ (٣)

وَأَمَّا الشَّيْطَانُ فَحَسْبُكَ فِيهِ مَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى لِنَبِيَّهِ مُحَمَّدٍ ﷺ ﴿ وَقُلْ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُونِ ﴾ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُونِ ﴾

[ المؤمنون: ٩٨] فَهذَا خَيْرُ الْعَالَمِينَ وَأَعْلَمُهُمْ وَأَعْقَلُهُمْ وَأَفْضَلُهُمْ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى ، يَحْتَاجُ مَعَ ذٰلِكَ إلى أَنْ يَسْتَعِيذَ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّ الشَّيْطَانِ ، فَكَيْفَ بِكَ مَعَ جَهْلِكَ وَنَقْصِكَ وَغَفْلَتِكَ ؟

وَأَمَّا الْخَلْقُ : فَحَسْبُكَ مِنْهُمْ أَنَّكَ لَوْ خَالَطْتَهُمْ وَوَافَقْتُهُم في أَهْوَاتِهِمْ الْثِمْتَ وَأَفْسَدْتَ أَمْرَ آخِرَتِكَ ، وَإِنْ خَالَفْتَهُم تَعِبْتَ بِأَذِيَّاتِهِم وَجَفَوَاتِهِم ، وَكَدَّرْتَ عَلَيْكَ أَمْرَ دُنْيَاكَ ، ثُمَّ لاَ تَأْمَنُ أَنْ يُلْجِئُوكَ إلى مُعَادَاتِهِم وَمُنَاوَأَتِهِم فَكَدَّرْتَ عَلَيْكَ أَمْرَ دُنْيَاكَ ، ثُمَّ لاَ تَأْمَنُ أَنْ يُلْجِئُوكَ إلى مُعَادَاتِهِم وَمُنَاوَأَتِهِم فَكَدُّرْتَ عَلَيْكَ أَمْرَ دُنْيَاكَ ، ثُمَّ لاَ تَأْمَنُ أَنْ يُلْجِئُوكَ إلى مُعَادَاتِهِم وَمُنَاوَأَتِهِم فَكَنُوتَ عَلَيْكَ الْفِتْنَةَ فَيْقُولُ إلى مُعَادِاتِهِم عَلَيْكَ الْفِتْنَة وَالْعَضِبَ لِغَيْرِ اللَّهِ وَالْعُجْبَ ، وَإِنْ ذَمُّوكَ وَحَقَرُوكَ أَخَافٌ عَلَيْكَ الْحُزْنَ تَارَةً وَالْعَضَبَ لِغَيْرِ اللَّهِ تَعَالَى أَخْرَى ، وَكِلَا الْأَمْرَيْنِ آفَةً مُهْلِكَةً .

ثُمَّ اذْكُرْ حَالَكَ مَعَهُم بَعْدَ مَا صِرْتَ إِلَى الْقَبْرِ بِشَلَاتَةِ أَيَّامٍ كَيْفَ يَتْرُكُونَكَ وَيَهْجُرُونَكَ وَيَسْوْنَكَ ، فَلَا يَكادُونَ يَذْكُرُونَكَ ، كَأَنَّكَ لَمْ تَرَهُمْ يَوْمَا وَلَمْ يَرَوْكَ ، فَلَم يَبْقَ هُنَالِكَ مَعَكَ إِلَّا اللَّهُ تَعَالَى ، أَفَلَا يَكُونُ مِنَ الْغَبْنِ يَوماً وَلَمْ يَرَوْكَ ، فَلَم يَبْقَ هُنَالِكَ مَعْكَ إِلَّا اللَّهُ تَعَالَى ، أَفَلَا يَكُونُ مِنَ الْغَبْنِ الْعَظِيمِ أَنْ تُضَيِّع أَيَّامَكَ مَعْ هُؤلاءِ الْخَلْقِ، مَعَ قِلَّةِ الْوَفَاءِ مِنهُم وَقِلَّةِ الْبَقَاءِ مَعْهُم ، وَتَثْرُكَ خِدْمَةَ اللَّهِ تَعَالَى الَّذِي يَرْجِعُ إِنَيْهِ آخِرُ الأَمْرُ وَحْدَهُ ، وَلَا يَبْقَى لَكُ إِلَّا هُو إِلَيْهِ آخِرُ الأَمْرُ وَحْدَهُ ، وَلاَ يَبْقَى لَكَ إِلَّا هُو أَبَدَ الآبِدِينَ ؛ وَالْحَاجَاتُ كُلُها إِلَيْهِ ، وَالتَّكُلَانُ كُلُّهُ عَلَيْهِ ، وَالاَعْتِصَامُ كُلُّهُ فِي كُلِّ حَالًا / وَعِنْدَ كُلِّ شِدَّةٍ وَهُولَ بِهِ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ ؛ وَالاَعْتِصَامُ كُلُّهُ فِي كُلِّ حَالًا / وَعِنْدَ كُلِّ شِدَّةٍ وَهُولَ بِهِ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ ؛ وَاللَّهُ وَلِيُّ التوفيق بِفَضْلِهِ . وَاللَّهُ وَلِيُّ التوفيق بِفَضْلِهِ .

[1/60]

وَأَمَّا النَّفْسُ: فَحَسْبُكَ مَا تُشَاهِدُ مِنْ حَالاَتِهَا وَرَدَاءَةِ إِرَادَتِهَا وَسُوءِ اخْتِيَارِهَا، فَهِيَ فِي حَالِ الشَّهْوَةِ بَهِيمَةٌ، وَفِي حَالِ الْغَضَبِ سَبْعُ، وَفِي خَالِ النَّعْمَةِ تَرَاهَا فِرْعَوْناً، وَفِي خَالِ النَّعْمَةِ تَرَاهَا فِرْعَوْناً، وَفِي حَالِ النَّعْمَةِ تَرَاهَا فِرْعَوْناً، وَفِي حَالِ الشَّبَعِ تَرَاهَا مُخْتَالًا، إِنْ أَشْبَعْتَهَا حَالِ الشَّبَعِ تَرَاهَا مُخْتَالًا، إِنْ أَشْبَعْتَهَا

بَطِرَتْ وَمَرِحَتْ ، وَإِنْ جَـوَّعْتَهَا صَـاحَتْ وَجَزَعَتْ ، فَهِيَ كَمَـا قَالَ الْأُول : [ مجزوء البسيط ] :

كَحِمادِ السُّوءِ إِنْ أَشْبَعْتَهُ رَمَحَ النَّاسَ () وَإِنْ جَاعَ نَهَقْ

وَلَقَدْ صَدَقَ بَعْضُ الصّالِحِينَ حَيْثُ قَالَ : إِنَّ رَدَاءَةَ هَٰ فِي النَّهُ وَجَهْلها بِحَيْثُ إِذَا هَمَّتْ بِمَعْصِيةٍ أَوِ انْبَعَثْتْ لِشَهْوَةٍ ، لَوْ تَشَفَّعْتَ إِلَيْهَا بِاللَّهِ مَبْحَانَهُ ثُمَّ بِرَسُولِهِ وَبِجَمِيعِ أَنْبِيَائِهِ وَبِجَمِيعِ السَّلفِ الصَّالِحِ مِنْ عَبَادِهِ ، وَتَعْرِضُ عَلَيْهَا المَوْتَ وَالْقَبْرَ وَالْقِيَامَةَ وَالْجَنَّة وَالنَّارَ ، لاَ تُعْطِي عَبَادِهِ ، وَتَعْرِضُ عَلَيْهَا المَوْتَ وَالْقَبْرَ وَالْقِيَامَةَ وَالْجَنَّة وَالنَّارَ ، لاَ تُعْطِي الانْقِيَادَ ولاَ تَتْرُكُ الشَّهْوَةَ ؛ ثُمَّ إِنِ اسْتَقْبَلْتِها بِمَنْعِ رَغِيفٍ ، تَسْكُنُ وَتَتْرُكُ اللَّهُونَةَ ؛ ثُمَّ إِنِ اسْتَقْبَلْتِها بِمَنْعِ رَغِيفٍ ، تَسْكُنُ وَتَتْرُكُ شَهْوَتَهَا ، لِتَعْلَمَ خِسَّتَهَا وَجَهْلَهَا ؛ فَإِيَّاكَ أَيُّهَا الرَّجُلُ أَنْ تَغْفُل عَنْها ، فَإِنَّهَا مَنْ عَلَم خِسَّتَهَا وَجَهْلَهَا ؛ فَإِيَّاكَ أَيُّهَا الرَّجُلُ أَنْ تَغْفُل عَنْها ، فَإِنَّهَا كَمَا قَالَ خَالِقُها الْعَالِمُ بِهَا جَلَّ جَلالُهُ ﴿ إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةً بِالسُّوءِ ﴾ كَمَا قَالَ خَالِقُها الْعَالِمُ بِهَا جَلَّ جَلالُهُ ﴿ إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةً بِالسُّوءِ ﴾ وَعَلَى عَقَل .

وَلَقَدْ بَلَغَنَا عَنْ رَجِلَ مِن بَعْضِ الصَّالِحِينَ يُقَالُ لَهُ أَحْمَدُ بْنُ أَرْقَمَ الْبَلْحِيُّ أَنَّهُ قَالَ: نَازَعَتْنِي نَفْسِي بِالْخُرُوجِ إِلَى الْغَزْوِ، فَقُلْتُ: سُبْحَانَ اللَّهِ، إِنَّ اللَّهِ، إِنَّ اللَّهْ مَالَةُ بِالسَّوهِ ﴾ [ يوسف: اللَّهِ، إِنَّ اللَّهُ مَالَةُ بِالسَّوهِ ﴾ [ يوسف: اللَّهِ، إِنَّ اللَّهُ مَالَةُ بِالسَّوهِ ﴾ [ يوسف: ٥٣]، وَهٰذِهِ تَأْمُرُنِي بِالخَيْرِ، لاَ يَكُونُ هٰذَا أَسِداً، وَلٰكِنَّهَا اسْتَوْحَشَتْ فُتُرِيدُ لِقَاءَ النَّاسِ لِتَسْتَقْبِلُونَهَا بِالتَّعْظِيمَ وَلَيْسُامَعَ النَّاسُ بِهَا، فَيَسْتَقْبِلُونَهَا بِالتَّعْظِيمَ وَالْبِرِ وَالْإِكْرَامِ ؛ فَقُلْتُ لَهَا: لاَ أُنْزِلُكِ الْعُمْرَانَ وَلاَ أَنْزِلُ عَلَى مَعْرِفَةٍ، فَأَجَابَت (بُ)، فَأَسَأْتُ الظَّنَ بِهَا، وَقُلْتُ ! اللَّهُ تَعَالَى أَصْدَقُ. فَقُلْتُ لَهَا: فَاللَّهُ تَعَالَى أَصْدَقُ . فَقُلْتُ لَهَا:

<sup>(</sup> أ ) رمح الناس : رفسهم برجليه .

<sup>(</sup>ب) أجابت : أي وافقت على طلبي .

أَقَاتِلُ الْعَدُوَّ حَاسِراً فَتَكُونِينَ أَوِّلَ قَتِيلٍ ، فَأَجَابَتْ ؛ وَعَدَّ أَشْيَاءَ مِمًا أَرَادَهَا فَأَجَابَتْ إِلَى كُلِّ ذَٰلِكَ ، قَالَ فَقُلْتُ : يَا رَبِّ : نَبِّهْنِي لَهَا ، فَإِنِّي مُتَّهِمٌ لَهَا مُصَدِّقُ لَكَ ؛ فَكُوشِفْتُ بِهِا كَأَنَّهَا تَقُولُ : يَا أَحْمَدُ أَنْتَ تَقْتُلُنِي كُلَّ يَوْمٍ مُصَدِّقُ لَكَ ؛ فَكُوشِفْتُ بِهِا كَأَنَّهَا تَقُولُ : يَا أَحْمَدُ أَنْتَ تَقْتُلُنِي كُلَّ يَوْمٍ بِمَنْعِكَ إِيَايَ مِنْ شَهْوَاتٍ مَرَّاتٍ ، وَبِمُخَالفَتِكُ (أ) ، وَلاَ يَشْعُرُ بِهِ أَحَدُ (ب) ، فَإِنْ قَاتَلْتَ قُتِلْتَ / مرةً وَاحِدَةً فَنَجَوْتُ مِنْكَ ، وَيَتَسَامَعَ النَّاسُ فَيَقُالُ : [٥٠/ب] آسْتُشْهِدَ أَحْمَدُ ، وَيَكُونُ لِي شَرَفَ وَذِكْرٌ ؛ قَالَ : فَقَعَدَتُ وَلَمْ أَخْرُجْ إِلَى النَّاسَ بَعْدَ الْعَامِ . فَانْظُرْ إِلَى خِدَاعِ النَّفْسِ وَغُرُورِهَا ، تُرَائِي النَّاسَ بَعْدَ الْمَوْتِ بِعَمَلٍ لَمْ يَكُنْ بَعْد .

وَلَقَدْ صَدَقَ الْقَائِلُ وَأَحْسَنَ [ البسيط ] :

تَـوَقَّ نَفْسَكَ لَا تَـأُمَنْ غَـوَائِلَهَا فَالنَّفْسُ أَخْبَثُ مِنْ سَبْعِينَ شَيْطَانَا

فَتَنَبَّهُ رَحِمَكَ اللَّهُ لِهٰذِهِ الخَدَّاعَةِ الأَمَّارَةِ بِالسُّوءِ ، وَوَطِّنْ عَلَى مُخَالَفَتِها قَلْبَكَ بِكُلِّ حَالٍ تُصِبُ وَتَسْلَمْ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى . ثُمَّ عَلَيْكَ بِإلْجَامِهَا بِالتَّقْوَى لاَ حِيلةَ لَهَا سِوَاهُ .

شــطر الــعــِـادة وَاعْلَمْ أَنَّ هَهُنَا أَصْلاً أَصِيلاً وَهُو أَنَّ الْعِبَادَةَ شَطْرَانِ : شَطْرُ الاِحْتِسَابِ ، وَشَطر الإِحْتِنَابِ ؛ فالاَحْتِسَابُ : فِعْلُ الطَّاعَاتِ ؛ وَالاِحْتِنابُ : الإِمْتِنَاعُ عَنِ المَعَاصِي وَالسَّيِّنَاتِ وَهُو التَّقْوَى ؛ وَأَنَّ شَطْرَ الإِحْتِنَابِ عَلَى كُلِّ حالٍ أَسْلَمُ وَأَصْلَحُ وَأَفْضَلُ وَأَشْرَفُ لِلْعَبْدِ مِنْ شَطْرِ الإِحْتِنَابِ عَلَى كُلِّ حالٍ أَسْلَمُ وَأَصْلَحُ وَأَفْضَلُ وَأَشْرَفُ لِلْعَبْدِ مِنْ شَطْرِ الإِحْتِسَابِ ، وَلِذَٰلِكَ آشْتَغَلَ المُبْتَدِثُونَ مِنْ أَهْلِ الْعِبَادَةِ ، الَّذِينَ هُمْ في الإَحْتِسَابِ ، كُلُّ هِمَّتِهِمْ أَنْ يَصُومُوا نَهَارَهُمْ أَوَّل ِ دَرَجَةِ الإِحْتِهَادِ بِشَطْرِ الإِحْتِسَابِ ، كُلُّ هِمَّتِهِمْ أَنْ يَصُومُوا نَهَارَهُمْ

<sup>(</sup>أ) أي : بمخالفتك أوامري .

<sup>(</sup>ب) اي : لا يشعر بمنعك إياي أحد .

وَيَقُومُوا لَيْلَهُمْ وَنَحُو ذَٰلِكَ ، وَيَشْتَغِلُ المُنْتَهُونَ أُولُو الْبَصَائِرِ مِنْ أَهْلِ الْعِبَادَةِ بِشَطْرِ الاَجْتِنَابِ ، إِنَّمَا هِمَّتُهُمْ أَنْ يَحْفَظُوا قُلُوبَهُمْ عَنِ المَيْلِ إِلَى غَيْرِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَبُطُونَهُمْ عَنِ الْفُضُولِ ، وَأَلْسِنَتَهُم عَنِ اللَّغْوِ ، وَأَعْيُنَهُمْ عَنِ النَّظَرِ إِلَى مَا لاَ يَعْنِيهِمْ .

وَلِهَذَا الْمَعْنَى قَالَ الْعَابِدُ الثَّانِي مِنَ الْعُبَّدِ ( السبعة )(١) لِيُونُسَ عليه السلام ، يَا يُونُسُ : مِنَ النَّاسِ مَنْ حُبَّبَ إِلَيْهِمُ الصَّلُواتُ ، فَلاَ يُؤثِرُونَ عَلَيْهَا شَيْئاً ، وَهِيَ عَمُودُ الْعِبَادَةِ (٢) لِلَّهِ وَالصَّدْقِ وَالتَّضَرُعِ وَالإِبْتِهَالِ ، وَمِنْهُمْ مَنْ حُبَّبِ إِلَيْهِمُ الصَّوْمُ ، فَلاَ يُؤثِرُونَ عَلَيْهِ شَيْئاً ، وَمِنْهُمْ مَنْ حُبَّبِ إِلَيْهِمُ الصَّدْقَةُ ، فَلاَ يُؤثِرُونَ عَلَيْهَا شَيْئاً ، يا يُونُسُ وَأَنا مُفَسِّرُ لَكَ هٰذِهِ الْبِهِمُ الصَّدَقَةُ ، فَلاَ يُؤثِرُونَ عَلَيْهَا شَيْئاً ، يا يُونُسُ وَأَنا مُفَسِّرُ لَكَ هٰذِهِ الْخِصَالَ : اجْعَلْ صَوْمَكَ الصَّمْتَ عَنْ كُلِّ سُوءٍ ، وَاجْعَلْ صَدَقَتَكَ كَفَّ الْخِصَالَ : اجْعَلْ صَدَقَتُكَ كَفَّ الْخِصَالَ : اجْعَلْ صَدَقَتُكَ كَلَّ سُوءٍ ، وَالْإِجْتِهَادِ / فِيهِ ، فَإِنْ كَمْ الْخُولَ الشَّعْرَانِ جَمِيعاً الإَجْتِنَابِ وَالإِكْتِسَابُ ، فَقَدِ اسْتَكُملَ أَمُرُكَ وَحَصَلَ فَإِذَا عَلِمْتَ أَنَّ جَانِبَ الإِجْتِنَابِ وَالإِكْتِسَابُ ، فَقَدِ اسْتَكُملَ أَمْرُكَ وَحَصَلَ مُرادُكَ ، وَقَدْ سَلِمْتَ وَغَنِمْتَ ؛ فَإِنْ لَمْ تَبْلُغُ إِلَّا إِلَى أَحَدِهِمَا ، فَلْيَكُنْ ذَلِكَ مُلْكَ وَيَامُ لَيْلُ وَتَعَمُّ مَ وَالْحَبْوَمُ وَاحِدَةٍ وَاحِدةٍ ؟ وَمَا يُفْنِيكَ صِيامُ نَها مِ وَلَيْ عَلِيمَ وَاحِدةٍ وَاحِدةٍ ؟ وَمَا يُفْنِيكَ صِيامُ نَها مُ نَعْلِ وَاحِدةٍ وَاحِدةٍ ؟ وَمَا يُفْنِيكَ صِيامُ نَها مِ وَلَوْلِ وَتَعَمُّهُ وَاحِدةٍ ؟ وَمَا يُفْنِيكَ صِيامُ نَها مِ وَلَوْلُ وَتَعَلَى وَاحِدةٍ ؟

وَلَقَدْ رَوَيْنَا عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قِيلَ لَهُ : مَا تَقُـولُ فِي رَجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا كَثِيـرُ الخَيْرِ كَثِيـرُ الشَّرِّ ؛ وَالآخَـرُ قَلِيلُ الْخَيْـرِ قَلِيلُ الشَّـرِّ ؟ قَالَ : لاَ أَعْدِلُ بِالسَّلَامَةِ شَيْئًا .

وَمِثَالُ مَا قُلْنَاهُ (أ) حَالُ المَريضِ ، وَذٰلِكَ أَنَّ مُعَالَجَةَ المَريضِ

[1/17]

<sup>(</sup> أ ) أي أن للعبادة شطرين .

نِصْفَانِ : نِصْفُ هُوَ الدَّوَاءِ ، وَنِصْفٌ هُوَ الإَحْتِمَاءُ ، فَإِنِ اجْتَمَعا فَكَأَنَّكَ بِالْمَرِيضِ قَدْ بَرىءَ وَصَحَّ ، وَإِلا فَالاَحْتِمَاءُ بِهِ أَوْلَى ، إِذْ لاَ يَنْفَعُ دَوَاءٌ مَعَ تَرْكِ الاَحْتِمَاء ، وَقَدْ يَنْفَعُ الاِحْتِمَاءُ مَعَ تَرْكِ الدَّوَاء .

وَلَقَدْ قَالَ ﷺ : « أَصْلُ كُلِّ دَوَاءٍ الْحِمْيَةُ » (أ) وَالمَعْنِيُ بِهَا وَاللَّهُ أَعْلَمُ أَنَّهَا تُغْنِي عَنْ كُلِّ دَوَاءٍ ، وَلِلْذَا يُقَالُ إِن ( أَهِل ) (١) الْهِنْدِ جُلُّ مُعَالَجَتِهِمُ الْحِمْيَةُ ، بِمَنْعِ الْمَرِيضِ عَنِ الأَكْلِ وَالشُّرْبِ وَالْكَلَامِ عِلَّةَ أَيَّامٍ ، فَيَسْرَأُ وَيَصِحُ بِذَلِكَ لَا غَيْرُ . فَتَبَيَّنَ لَكَ بِهٰذِهِ الجُملَةُ أَنَّ الْتَقْوَى مِلاَكُ الأَمْرِ وَجُوْهَرُهُ ، وَأَهْلُهَا هُمُ الطَّبَقَةُ الْعُلْيَا مِنَ الْعُبَّادِ ، فَعَلَيْكَ بِسَدْل ِ المَجْهُودِ في وَجَوْهَرُهُ ، وَأَهْلُهَا هُمُ الطَّبَقَةُ الْعُلْيَا مِنَ الْعُبَّادِ ، فَعَلَيْكَ بِسَدْل ِ المَجْهُودِ في ذَلِكَ وَصَرْفِ كُلِّ الْعِنايَةِ إليهِ ، وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ وَلِيُّ التَّوْفِيق .

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم : ٦٢ .

#### فصــل ( في رعاية الأعضاء الأربعة العين واللسان والبطن والقلب )

ثُمَّ رَاعٍ هٰذِهِ الْأَعْضَاءَ الأَرْبَعَةَ الَّتِي هِيَ الْأَصُولُ :

الأوَّلُ: الْعَيْنُ وَحَسْبُكَ فِيهَا أَنَّ مَدَارَ أَمْرِ الدِّينِ وَالدُّنْيَا عَلَى الْقَلْبِ، وَأَنَّ خَطَرَ الْقَلْبِ وَشُغْلَهُ وَفَسَادَهُ فِي الأَكْثَرِ مِنَ الْعَيْنِ ؛ وَلِذَٰلِكَ قَالَ عَلِيٍّ رَضِىَ اللَّهُ عَنْهُ : « مَنْ لَمْ يَمْلِكْ عَيْنَهُ فَلَيْسَ لِلْقَلْبِ عِنْدَهُ قِيمَةٌ » .

وَالشَّانِي: اللِّسَانُ وَحَسْبُكَ أَنَّ فِيهِ رِبْحَكَ وَغَنِيمَتَكَ وَثَمَرَةَ تَعَبِكَ وَاجْتِهَادِكَ كُلِّهِ لِلْعِبَادَةِ وَالطَّاعَةِ ، وَأَنَّ خَطَرَ الْعِبَادَةِ وَإِحْبَاطَهَا وَإِفْسَادَهَا فِي وَاجْتِهَادِكَ كُلِّهِ لِلْعِبَادَةِ وَالطَّاعَةِ ، وَأَنَّ خَطَرَ الْعِبَادَةِ وَإِحْبَاطَهَا وَإِفْسَادَهَا فِي الأَكْثُو مِنْ قِبَلِ اللَّسَانِ ، بِالتَّصَنَّعِ وَالتَّزَيُّنِ وَالْغِيبَةِ وَنَحْوِهَا ، يُتْلِفُ عَلَيْكَ الْكُفْوَ مِنْ وَالْغِيبَةِ وَنَحْوِهَا ، يُتْلِفُ عَلَيْكَ بِلَفْظَةٍ فِي لحظةٍ وَاحِدَةٍ مَا تَعِبْتَ فِيهِ سَنَةً بَلْ خَمْساً وَعَشْراً ؛ وَلِذَٰلِكَ قِيلَ : مَا شَيْءً أَحَقَّ بِطُولِ السَّجْنِ مِنَ اللِّسَانِ .

وَفِيمَا رُوِي / أَنَّ أَحَدَ الْعُبَّادِ السَّبْعَةِ قَالَ لِيُونُسَ عَلَيْهِ السَّلَامُ: يَا يُونُسُ إِنَّ الْعُبَّادَ إِذَا اجْتَهَدُوا فِي الْعِبَادَةِ لَمْ يَتَقَوُّوا عَلَى عِبَادَتِهِم بِشَيءٍ أَفْضَلَ مِنَ الْعُبَّادَ إِذَا اجْتَهَدُوا فِي الْعِبَادَةِ لَمْ يَتَقَوُّوا عَلَى عِبَادَتِهِم بِشَيءٍ أَفْضَلَ مِنَ الْعُبَّادَ إِذَا اجْتَهَدُوا فِي فَصْل طَوِيل (أ) ؟ ثُمَّ عَادَ إلى ذٰلِكَ (ب) فَقَالَ: وَلاَ الصَّبْرِ عَنْ الْكَلَامِ فِي فَصْل طَوِيل (أ) ؟ ثُمَّ عَادَ إلى ذٰلِكَ (ب) فَقَالَ: وَلاَ

(أ) في فصل طويل : أي في وقت طويل . (ب) أي : عاد العابد إلى الكلام فقال . [۲۶/پ]

مراعاة أعضاء البدن يَكُونَنَّ عِنْدَكَ شَيْءٌ آثَـرُ مِنْ حِفْظِ لِسَانِكَ ، وَلاَ تَكُونَنَّ لِشَيْءٍ أَعْنَى بِهِ مِنْ سَلاَمَةِ صَدْرِكَ ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ (أ) .

ثُمَّ آذْكُرِ النفس الَّتِي تَكَلَّمْتَ فِيهَا بِفُضُول ، مَا كَانَ يَضُرُّكَ لَوْ قُلْتَ : أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ ، فَرُبَّما يُوَافِقُ سَاعَةً عَزِيزَةً فَيَغْفِرُ اللَّهُ لَكَ فَتَرْبَحُ راشداً (١) ، أَوْ قُلْتَ : لاَ إِلٰهَ إِلاَ اللَّهُ ، فَيَكُونُ لَكَ مِنَ الأَجْرِ وَالذُّخْرِ مَا لاَ يُحِيطُ بِهِ وَهُمُكَ ، أَوْ تَقُولُ : أَسْأَلُ اللَّهَ الْعَافِيةَ ، فَرُبَّما يَتَفِق حسْنُ نَظْرٍ ، فَيسْتَجِيبُ اللَّهُ تَعَالَى دَعْوَتَكَ ، فَنَجَوْتَ مِنْ بَلِيَّةِ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ؛ أَلاَ يَكُونُ مِنَ الْخُسْرَانِ الْعَظِيمِ دَعْوَتَكَ ، فَنَجَوْتَ مِنْ بَلِيَّةِ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ؛ أَلاَ يَكُونُ مِنَ الْخُسْرَانِ الْعَظِيمِ وَالْغَبْنِ الْفَظِيعِ ، أَن تُفَوِّت نَفْسَكَ كُلَّ هٰذِهِ الْفَوَائِذِ الْكَرِيمَةِ ، وَتَجْعَلَ نَفْسَكَ وَوَقْتَكَ فِي فُضُولٍ ، أَقَلُ مَا يَلْزَمُكَ فِيهِ اللَّوْمُ وَالْحِسَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، وَلَقَدْ وَوَقْتَكَ فِي فُضُولٍ ، أَقَلُ مَا يَلْزَمُكَ فِيهِ اللَّوْمُ وَالْحِسَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، وَلَقَدْ أَحْسَنَ الْقَائِلُ : [ المديد ] :

إغتنم ركعتين في ظُلْمةِ اللّه لل إذَا كنتَ فارغاً مُسْتريحا وَإِذَا مَا هَمَمْتَ بِالنَّطْقِ في الْبَا طِلَ فَاجْعَلْ مَكَانَهُ تَسْبِيحًا فاغتنامُ السكوتِ أَفضلُ من خَوْ ض وإنْ كنت بالحديث فصيحاً (٢)

وَالنَّالِثُ : الْبَطْنُ ؛ وَحَسْبُكَ أَنَّ مَقْصُودَكَ الْعِبَادَةَ ، وَأَنَّ الطَّعَامَ بَذْرُ الْعَمَلِ وَمَا وُهُ مِنْهُ يَبْدُو وَيَنْبِتُ ، وَإِذَا خَبُثَ الْبذرُ لاَ يَطِيبُ الزَّرْعُ ؛ بَلْ فِيهِ خَطَرُ أَنْ يُفْسِدُ عَلَيْكَ أَرْضَكَ ، فَلاَ تُفْلِحُ أَبداً . وَمِنْ ذٰلِكَ (ب) مَا بَلَغَنَا عَنْ مَعْرُوفٍ آلكُرْ خِي أَنَّهُ قَالَ : إِذَا صُمْتَ فَآنظُرْ عَلَى أَيِّ شَيْءٍ تُفْطِرُ ، وَعُنْدَ مَنْ تُفطِرُ ، وَطَعَامٍ مَنْ تَأْكُلُ ؟ فَكُمْ مَنْ يَأْكُلُ أَكْلَةً فَيَنْقَلِبُ قَلْبُهُ عَمَّا كَانَ عَلَيْهِ ،

 <sup>(</sup>أ) أي هذه هي القضية الموصوفة بالأهمية والكمال .
 (ب) أي من خطر الإفساد الذي لا فلاح بعده .

لَا يَعُودُ إِلَى حَالِهِ أَبَداً وَكُمْ مِنْ أَكْلَةٍ حَرَمَتْ قِيامَ لَيْلَةٍ ، وَمِنْ نَظْرَةٍ مَنَعَتْ قِرَاءَةَ شُورَةٍ ؟ وَإِنَّ الْعَبْدَ لَيَاكُلُ فَيُحْرَمُ بِهَا قِيَامَ (١) سَنَةٍ .

فَعَلَيْكُ أَيُّهَا الرَّجُلُ بِالنَّظُرِ الدَّقِيقِ وَالإحْتِيَاطِ الْبَالِغِ الشَّدِيدِ فِي قُوتِكَ ، إِنْ كَانَ لَكَ عِنَايَةٌ بِقَلْبِكَ ، وَهِمَّةٌ فِي عِبَادَةٍ رَبَّكَ ، هٰذَا فِي أَصْلِ الْقُوتِ ، حَتَّى يَكُونَ ، مِنْ وَجْهِهِ (أَ . ثُمَّ عَلَيْكَ الأَدَبِ / فِيهِ ، وَإِلاّ كُنْتَ الْقُوتِ ، حَتَّى يَكُونَ ، مِنْ وَجْهِهِ (أَ . ثُمَّ عَلَيْكَ الأَدَبِ / فِيهِ ، وَإِلاّ كُنْتَ حَمَّالًا لِلطَّعَامِ ، مُضَيِّعاً لِلأَيَّامِ ؛ وقَدْ عَلِمْنَا يَقِيناً ، بَلْ رَأَيْنَا عِيَاناً أَنَّ الْعِبَادَة لَا تَجِيءُ مِنْهَا شَيْءً إِذَا امْتَلَا الْبَطْنُ ؛ وَإِنْ أَكْرِهَتِ النَّفْسَ عَلَى ذٰلِكَ ، وَجَاهَدْتَ بِضُرُوبِ الْحِيلِ فَلاَ يَكُونُ لِتِلْكَ الْعِبَادَةِ لَقَّةٌ ولاَ حَلاَوَةٌ ، وَلِذٰلِكَ وَجَاهَدْتَ بِضُرُوبِ الْحِيلِ فَلاَ يَكُونُ لِتِلْكَ الْعِبَادَةِ لَقَةٌ ولاَ حَلاَوَةٌ ، وَلِذٰلِكَ عَبَادَةٍ وَفِي عِبَادَةٍ بِلاَ لَذَّةٍ وَلا حَلاوَةٍ ؟ وَلِهٰذَا المَعْنَى قَالَ إِبْرَاهِيمُ بُنُ أَدْهَمَ يَعْلَدَ وَفِي عِبَادَةٍ بِلاَ لَذَّةٍ وَلا حَلاوَةٍ ؟ وَلِهٰذَا المَعْنَى قَالَ إِبْرَاهِيمُ بُنُ أَدْهَمَ يَعْنَدَةٍ وَفِي عِبَادَةٍ إِلَى أَبْتِهِ فَلا حَلاوَةٍ ؟ وَلِهٰذَا المَعْنَى قَالَ إِبْرَاهِيمُ بُنُ أَدْهَمَ رَحِمَهُ اللَّهُ : صَحِبْتُ أَكْثُور رِجَالِ اللَّهِ تَعَالَى فِي جَبَىلٍ لُبْنَانَ فَكَالُوا يَعْ يَعْدُ لِي عَبْدِ فِي عَمْرِهِ يَعْمُ بُولُونَ يَعْ بَعِلْ لَكُونَ الْمُعْنَى قَالَ إِنْ الْمُعْنَى قَالَ إِبْوَالَا لَا يَجِدُ فِي عُمْرِهِ لَلْهُ اللهُ ال

وَعَنْ سَهْلِ رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَّهُ قَالَ: جِمَاعُ الْخَيْرِ كُلِّهِ فِي هٰذِهِ الْخِصَالِ الْأَرْبَعِ ، وَبِهَا صَارَتِ الأَبْدَالُ أَبْدَالًا: إخْمَاصُ الْبُطُونِ ، وَالصَّمْتُ ، وَالاَعْتِزَالُ عَنِ الْخَلْق ، وَسَهَرُ اللَّيل .

وَقَالَ بَعْضُ العَارِفِينَ : الْجُـوعُ رَأْسُ مَالِنَـا وَمَعنْاهُ أَنَّ مَا يَحْصُلُ لَنَا ،

[أ/{٧]

<sup>(</sup>أ) أي من وجه الحلال .

مِنْ فَرَاغٍ وَسَلاَمَةٍ وَعِبَادَةٍ وَحَلاَوَةٍ وَعِلْهِ إِنَافِعٍ ، بِسَبَبِ الْجُوعِ وَالصَّبْرِ عَلَيْهِ لِلَّهِ شُبْحَانَهُ .

( والرابع القلب ) (١) : وَأَمَّا الْقَلْبُ فَحَسْبُكَ أَنَهُ أَصْلُ الْكُلِّ ، إِنْ الْسَجْرَةُ ، وَسَائِسُ أَفْسُدُ نَهُ فَسَدَ الْكُلُّ ، وَإِنْ أَصْلَحْتَهُ صَلَحَ الْكُلُّ ، إِذْ هُو الشّجَرَةُ ، وَسَائِسُ الأَعْضَانُ وَتَصْلُحُ وَتَفْسُدُ ، وَإِنّهُ الأَعْضَانُ وَتَصْلُحُ وَتَفْسُدُ ، وَإِنّهُ المَلِكُ ، وَسَائِرُ الأَعْضَاءِ تَبَعُ وَأَرْكَانٌ ، وَإِذَا صَلَحَ المَلِكُ صَلَحَتِ الرَّعِيَّةُ ، المَلِكُ ، وَسَائِرُ الأَعْضَاءِ تَبَعُ وَأَرْكَانٌ ، وَإِذَا صَلَحَ المَلِكُ صَلَحَتِ الرَّعِيَّةُ ، وَإِذَا فَسَدَ فَسَدَتِ ، فَإِذَنْ صَلاحُ الْعَيْنِ وَاللّسَانِ وَالبّطْنِ وَغَيْرِهِ دَلِيلٌ عَلَى وَإِذَا فَسَدَ فَسَدَتِ ، فَإِذَا مَائِثُ وَاللّسَانِ وَالبّطْنِ وَغَيْرِهِ دَلِيلٌ عَلَى صَلَاحِ الْقَلْبِ وَعِمْرَانِهِ ، وَإِذَا رَأَيْتَ فِيهِ خَلَلاً وَفَسَاداً ، فَاعْلَمْ أَن ذٰلِكَ مِنْ صَلاحِ الْقَلْبِ وَفَسَادٍ وَقَعَ ثُمَّ ، بَلِ الْفَسَادُ فِيه أَكْثَرُ ، فَاصْرِفْ عِنَايَتَكَ إِلَيْهِ فَلَا عَلَى الْفَسَادُ فِيه أَكْثَرُ ، فَاصْرِفْ عِنَايَتَكَ إِلَيْهِ فَلَكُ اللّهُ عَلَى الْفَسَادُ فِيه أَكْثَرُ ، فَاصْرِفْ عِنَايَتَكَ إِلَيْهِ فَأَصْدِهُ وَقَعَ ثُمَّ ، بَلِ الْفَسَادُ فِيه أَكْثَرُ ، فَاصْرِفْ عِنَايَتَكَ إِلَيْهِ فَأَصْدِهُ وَقَعَ ثُمُ ، بَلِ الْفَسَادُ فِيه أَكْثُو ، فَاصْرِفْ عِنَايَتَكَ إِلَيْهِ فَأَصْدُهُ وَلَاللّهُ فَي الْقَلْبُ وَفَسَادً إِلْكُ بِمَرَّةٍ وَتَسْتَرِيحَ .

ثُمَّ أَمْرُهُ دَقِيقٌ عَسِيرٌ إِذْ هُـوَ مَبْنِيٌ عَلَى الْخَوَاطِرِ ، وَهِيَ لَيْسَت تَحْتَ يَدِكَ ، وَالاَمْتِنَاعُ مِنَ اتّبَاعِهَا مَجْهُودُ طَاقَتِكَ ، فَفِيهِ أَقْصَىٰ المَشَقَّةِ ، وَلِهٰذَا الْمَعْنَى صَارَ إِصْلاَحُهُ أَشَدَّ عَلَى أَهْلِ الاَجْتِهَادِ ، وَالاَهْتِمَامُ بِهِ أَكْثَرُ عِنْدَ ذَوِي الْبَصَائِر .

وَعَنْ أَبِي يَزِيدَ رَحِمَهُ اللَّهُ / أَنَّهُ قَـالَ: عَالَجْتُ قَلْبِي عَشْـراً وَلِسَانِي عَشْراً وَنَفْسِي عَشْراً فَكَانَ قَلْبِي أَصْعَبَ التَّلاَثَةِ ، فَهذِهِ هٰذِهِ .

ثُمَّ عَلَيْكَ بِالإهْتِمَامِ بِالْخِصَالِ الأَرْبَعِ الَّتِي ذَكْرَنَاهَا: مِنَ الأَمَلِ، وَالْعَجَلَةِ فِي الْأُمُورِ، وَالْحَسَدِ، وَالْكِبْرِ؛ وَإِنَّمَا خَصَّصْنَا هٰذِهِ الأَرْبَعَةَ مِنْ بِين سَائِرِ الْخِصَالِ فِي هٰذَا المَوْضِعِ، وَحَضَضْنَا عَلَى الاَحْتِرَاسِ مِنْهَا لِأَنَّهَا عِلَى الاَحْتِرَاسِ مِنْهَا لِأَنَّهَا عِلَى الْأُقْرَاء خُصُوماً وَالْقُرَّاء خُصُوماً عِلَى الْقُرَّاء خُصُوماً عِلَلُ الْقُرَّاء خُصُوماً وَالْقُرَّاء خُصُوماً

[٧٤/ب]

الاهتمام بالخصال السيئة

<sup>(</sup> أ ) القَرَاء : يعني بهم المتعلمين والعلماء لأنهم يقرأون الكتب ، فتشبُّ نفسهم على =

فَتَكُونُ أَقْبَحَ وَأَشْنَعَ .

تَرَى الرَّجُلَ الْقَارِىءَ يُطَوِّلُ الْأَمَلَ وَيَعُدُّهُ نِيَّةَ خَيْرٍ ، فَيُوقِعُهُ فِي الْكَسَلِ وَالتَّوَانِي فِي الْعَمَلِ .

وَتَرَاهُ يَسْتَعْجِلُ فِي تَحْصِيلِ مَنَاذِلِ الْخَيْرِ فَيَنْقَطِعُ عَنْها ، أَوْ في إِجَابَةِ دُعَاءٍ صَالِح فَيُخْرَمُ ذٰلِكَ ، أَوْ فِي الدُّعَاءِ عَلَى أَحَدٍ بِسُوءٍ فَيَنْدَمُ عَلَى ذٰلِكَ ، كَاءٍ صَالِح فَيُنْدَمُ عَلَى ذٰلِكَ ، كما ذُكِرَ عَنْ نُوحٍ عَلَيْهِ السَّلاَمُ (أ) .

وَتَرَاهُ يَحْسُدُ نُظَرَاءَهُ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ ، حَتَّى رُبَّمَا يَبْلغُ مِنْهُ ذَٰلِكَ مَبْلَغاً يَحْمِلُهُ عَلَى قَبَائِحَ وَفَضَائِحَ لاَ يَقْدَمُ عَلَيْهَا فَاسِقُ وَلاَ فَاجِرُ ؛ وَلِهٰذَا المَعْنَى قَالَ سُفْيَانُ الشَّورِيُّ : مَا أَخَافُ عَلَى دَمِي إلاَّ مِن الْقُرَّاهِ وَالْعُلَمَاءِ فَاسْتَنْكَرُوا مِنْهُ ذٰلِكَ ، فَقَالَ : مَا أَنَا قُلْتُهُ إِنَّمَا قَالَهُ إِبْرَاهِيمُ النَّخَعِيُّ .

وَعَنْ عَطَاءٍ قَالَ : قَالَ لِي النَّوْدِيُّ : آخْذَرُوا الْقُرَّاءَ وَاحْذَرُونِي مَعَهُمْ، فَلَوْ خَالَفْتُ أَوَدَّهُمْ لِي فِي رُمَّانَةٍ ، فَأَقُولُ إِنَّهَا حُلُوةً ويَقُولُ إِنَّهَا حَامِضَةً مَا أَمِنْتُهُ أَنْ يَسْعَى بِدَمِي إلى سُلْطَانِ جَائِرِ .

وَعَنْ مَالِكِ بْنِ دِينَار أَنَّهُ قَالَ : إِنِّي أَقْبَلُ شَهَادَةَ الْقُرَّاءِ عَلَى جَمِيعِ الْخَلْق وَلاَ أَقْبَلُ شَهَادَةَ بَعْضِهمْ عَلَى بَعْضِ لِأَنِّي وَجَدْتُهُمْ حُسَّاداً .

وَعَنِ الْفُضَيْلِ أَنَّهُ قَالَ لِإبْنِهِ : اشْتَرِ لِي دَاراً بَعِيدَةً مِنَ الْقُرَّاءِ ، مَا لِي

<sup>=</sup> خصال سيئة ذكرها المصنّف.

<sup>(</sup>أ) إشارة إلى الآية الكريمة في دعائه على قومه : ﴿ رَبِّ لَا تَذَرَ عَلَى الأَرْضِ مَنَ الْكَافِرِينَ دَيَّاراً ، إِنَّكَ إِنْ تَذْرِهُم يُضلُوا عَبَادَكَ ، ولا يلدُوا إِلَّا فَاجِراً كَفَاراً ﴾، [ نوح : ٢٦ ، ٢٧ ] .

وَلِقَوْمِ إِن ظَهَرَتِ مِنِّي زَلَّةٌ هَتَكُونِي ، وَإِنْ ظَهَرَتْ عَلَيَّ نِعْمَةٌ حَسَدُونِي .

وَكَـٰذَٰلِكَ تَـرَاهُ يَتَكَبَّرُ عَلَى النَّـاسِ وَيَسْتَخِفُ بِهِمْ مُصَعِّراً خَـدَّهُ مُعَبِّساً وَجْهَهُ ، كَأَنَّمَا يَمُنُّ عَلَى النَّاسِ بِمَا يُصَلِّى زيَادَةَ رَكْعَتَينِ ، أَوْ كَأَنَّمَا جَاءَهُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى مَنْشُورٌ بِالْجَنَّةِ وِالْبَرَاءَةِ مِنَ النَّارِ، أَوْ كَأَنَّهُ اسْتَيْقَنَ السَّعَادَةَ لِنَفْسِهِ وَالشَّفَاوَةَ لِسَائِرِ النَّاسِ ، ثُمَّ مَعَ ذٰلِكَ يَلْبَسُ لِبَاسَ المُتَوَاضِعِينَ مِنْ صُوفٍ وَغَيْرِهِ وَيَتَمَاوَتُ أَنَّ ، وَلهٰذَا لاَ يَلِيقُ بالتَّرَفُّع وَالْكِبْرِ وَلاَ يُلاَئِمُهُ ، بَلْ يُنَاقِضُهُ ، وَلٰكِنِ الْأَعْمَى لَا يُبْصِرُ .

وَذُكِرَ أَنَّ فَرْقَداً السَّبَخِيِّ دَخَلَ عَلَى الحَسَن وَعَلَيْهِ كِسَاءٌ وَعَلَى الحَسَن / حُلَّةٌ ، فَجَعَلَ يَلْمَسُهَا فَقَالَ الحَسَنُ : مَا لَكَ تَنْظُر إلى ثِيَابِي ، ثِيَابِي ثِيَابُ أَهْلِ الجَنَّةِ وَثِيَابُكَ ثِيَابُ أَهْلِ النَّارِ ، بَلَغَنِي أَنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ النَّار أَصْحَابُ الْأَكْسِيَة ؛ ثُمَّ قَـالَ الحَسَنُ : جَعَلُوا الزُّهْــَدَ فِي ثِيَابِهِمْ وَالكِبْـرَ في صُدُورِهُم ، وَالَّذِي يُحْلَفُ بِهِ ، لأَحَدُكُم بِكِسَائِهِ أَعْظَمَ كِبْراً مِنْ صَاحِب المِطْرَفِ بِمطْرِفِهِ (٢٠) .

وَ إِلَى هٰذَا المَعْنَى أَشار ذُو النُّون رَحِمَهُ اللَّهُ حَيْثُ قَالَ : ٦ الوافر ] :

تَصَوُّفَ فَازْدَهَى بِالصُّوفِ جَهْلًا وَبَعْضُ النَّاسِ يَلْبَسَهُ مَجَانَهُ يُرِيكَ مَهَانَةً وَيُرِيكَ كِبْراً وَلَيْسَ الْكِبْرُ مِنْ شَكْل المَهَانَهُ تَصَوَّفَ كَيْ يُقَالَ لَهُ أَمِينٌ وَمَا مَعْنَى تَصَوُّفِهِ الْأَمَانَهُ وَلَهُ يُردِ الإلْهَ بِهِ وَلْكِنْ أَرَادَ بِهِ الطَّريقَ إِلَى الْخِيَانَهُ

[1/ [ ]

<sup>(</sup> أ) يتماوت : يظهر الموت ويدَّعيه .

<sup>(</sup>ب) المطرف : بكسر الميم ورفعها ، رداء من حرير ، مربّع ، والجمع مطارف .

فَلْتَحْلَرْ أَيُهَا الرَّجُلُ مِنْ هَذِهِ الآفاتِ الأرْبَعِ لاَ سِيَّمَا الْكِبْرَ ، فَإِنَّ الشَّلَاثَ الْأُول مداحِضُ لَوْ زَلَلْتَ فِيهَا لَوَقَعْتَ في الْعِصْيَانِ ؛ وَالْكِبْرُ مَدْحَضُ لَوْ زَلَلْتَ فِيهِا لَوَقَعْتَ في الْعِصْيَانِ ؛ وَالْكِبْرُ مَدْحَضُ لَوْ زَلَلْتَ فِيهِ لَوَقَعْتَ فِي بِحَارِ الْكُفْرِ وَالسَّطْغْيَانِ ، وَلاَ تَنْسَ حَدِيثَ مَدْحَضُ لَوْ زَلَلْتَ فِيهِ لَوَقَعْتَ فِي بِحَارِ الْكُفْرِ وَالسَّطْغْيَانِ ، وَلاَ تَنْسَ حَدِيثَ إِبْلِيسَ وَفِتْنَتَهُ أَنّهُ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ . والرُّجُوعُ إلى اللَّهِ سبحانه أَنْ يَعْصِمَنَا جَمِيعاً بِحُسْنِ نَظَرِهِ إِنَّهُ الْجَوَادُ الْكَرِيمُ .

# فصل فصل ( في السُّبُل المؤدية إلى الزهد )

عدم الانشىغال بىالدنيىا وَجُمْلَةُ الأَمْرِ أَنْكِ إِذَا نَظَرْتَ بِعَقْلِكَ أَيُهَا الرَّجُلُ ، فَعَلِمْتَ أَنَّ الدُّنْيَا لاَ بَقَاءَ لَهَا ، وَأَنَّ نَفْعَهَا لاَ يفي بِضُرِّهَا وَتَبَعَاتِها ، مِنْ كَدَّ الْبَدَنِ وَشُعْل الْقَلْبِ في اللَّذِنَيَا ، وَالْعَذَابِ الأَلِيمَ وَالْحِسَابِ الطَّوِيلِ في الآخِرَةِ ، زَهِدْتَ في فُضُولِهَا ، فَلاَ تَأْخُذُ مِنْهَا إلاَّ مَا لاَ بُدَّ لَكَ مِنْهُ في عِبَادَةِ رَبِّكَ وَتَدَعُ التَّنَعُمَ وَالتَّلَذُّذَ إلى الْجَنَّةِ ، دَارِ النَّعِيمِ المُقِيمِ في جِوَارِ رَبِّ العَالَمِينَ ، المَلِكِ وَالتَّلَذُذَ إلى الْجَنِيمِ . دَارِ النَّعِيمِ المُقِيمِ في جِوَارِ رَبِّ العَالَمِينَ ، المَلِكِ الْقَادِرِ الْغَنِيِّ الْكَرِيمِ .

ترك مخالطة الناس وَعَلِمْتَ أَنَّ الْخَلْقَ لا وَفَاءَ لَهُمْ ، وَأَنَّ مَوْنَتَهُمْ أَكْثَسُرُ مِنْ مَعُونَتِهِمْ فِيمَا يَعْنِيكَ، وَتَرَكْتَ مُخَالَطَتَهُمْ إلا فِيمَا لا بُدّ لَكَ مِنْهُ ، تَنْتَفِعُ بِخَيْرِهِمْ وَتَجْتَنِبُ ضُرَّهِمْ ، وَتَجْعَلُ صُحْبَتَكَ لِمَنْ لا تَخْسَرُ في صُحْبَتِهِ ، وَلا تَنْدَمُ عَلَى خِدْمَتِهِ ، وَأَنْسَكَ بِكِتَابِهِ وَمُلاَزَمَتِكَ إِيّاهُ ، فَيَكُونُ لَكَ بِكُلِّ حَالٍ ، وَتَرى عَلَى خِدْمَتِهِ ، وَأَنْسَكَ بِكِتَابِهِ وَمُلاَزَمَتِكَ إِيّاهُ ، فَيَكُونُ لَكَ بِكُلِّ حَالٍ ، وَتَرى مِنْهُ كُلَّ جَمِيلٍ وَإِفْضَالٍ ، وَتَجِدُهُ عِنْدَ كُلِّ نَائِبَةٍ في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ، كَمَا مَنْهُ كُلِّ جَمِيلٍ وَالسَّلامُ : « آحْفَظِ اللَّه تَجِدْهُ حَيْثُ اتَّجَهْتَ »(أ) ،

وَعَلِمْتَ أَنَّ الشَّيْطَانَ خَبِيتٌ قَدْ تَجَرَّدَ لِمُعَادَاتِكَ ، فَٱسْتَعِذْت بِرَبِّكَ مكايد

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم ( ٦٣ ) .

[٨٤/ب]

الْقَادِرِ / الْقَاهِرِ مِنْ هٰذَا الْكَلْبِ اللَّعِينِ ، وَلَا تَغْفُلُ عَنْ مَكَايِدِهِ وَمَصَايِدِهِ ، فَتَطُرُدَهُ بِذِكْرِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَلَا تَعْبَأَنَّ بِذَٰلِكَ ، فَإِنَّهُ يَسِيرٌ إِذَا ظَهَرَتْ مِنْكَ عَزِيمَةُ الرِّجَالِ ، فَإِنَّهُ كَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانُ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا الرِّجَالِ ، فَإِنَّهُ كَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانُ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [ النحل : ٩٩ ] ، وَلَقَدْ صَدَقَ أَبُو حَازِمٍ فِيمَا قَالَ : مَا الذُّنْيَا وَمَا إِبْلِيسُ ؟

أَمَّا الدُّنْيَا: فَما مَضَى فَحُلْمٌ ، وَمَا بَقِيَ فَأُمَانِيُّ ؛

وَأَمَّا الشَّيْطَانُ : فَوَاللَّهِ لَقَدْ أُطِيعَ فَمَا نَفَعَ ، وَلَقَدْ عُصِيَ فَمَا ضَرَّ .

وَعَلِمْتَ جَهَالَةَ هٰذِهِ النَّفْسِ وَجِمَاحَهَا إِلَى مَا يَضُرُهَا ، وَيُهْلِكُها ، فَنَظُرْتَ إِلَيْهَا رَحْمَةً لَهَا نَظَرَ الْعُقَلَاءِ وَالْعُلَمَاءِ ، الَّذِينَ يَنْظُرُونَ فِي الْعَوَاقِبِ ، فَنَظَرَ الْجُهَّالِ وَالصَّبْيانِ الَّذِينَ يَنْظُرُونَ فِي الْحَالِ ، وَلاَ يَفْطُنُونَ لِغَائِلَةِ لاَ نَظَرَ الْجُهَّالِ وَالصَّبْيانِ الَّذِينَ يَنْظُرُونَ فِي الْحَالِ ، وَلاَ يَفْطُنُونَ لِغَائِلَةِ الْأَذَى وَيَفِرُونَ (١) مِنْ مَرَارَةِ الدواءِ (٢) وَأَلْجَمْتَهَا بِلِجَامِ التَّقْوَى، بِأَنْ تَمْنَعَها الْأَذَى وَيَفِرُ وَتَلَبُس بِخَصْلَةٍ فاسِدَةٍ عَمَّا لاَ تَحْتَاجُ إِلَيْهِ بِالحَقِيقَةِ ، مِنْ فُضُولٍ وَكَلَامٍ وَنَظَرٍ وَتَلَبُس بِخَصْلَةٍ فاسِدَةٍ مِنْ طُولِ أَمَل أَوْ عَجَلٍ أَوْ حَسَدِ مُسْلِمٍ ، أَوْ تَكَبُّر فِي غَيْرِ مَوْضِع ، أَوْ أَكُل مِنْ طُولِ أَمَل أَوْ عَجَلٍ أَوْ حَسَدِ مُسْلِمٍ ، أَوْ تَكَبُّر فِي غَيْرِ مَوْضِع ، أَوْ أَكُل مِمْحُض شَهْوَةً وَشَرَهٍ ، وَتَعْطِيهَا مَا لَيْسَ لَهَا مِنْهُ بُدُّ وَلاَ تَخَافُ مِنْهُ ضَرَراً ؛ إِذْ لَا صَرُورَةَ إِلَى الْفُضُولِ ، وَقَدْ وَسَّعَ اللَّهُ تَعَالَى الأَمْرَ عَلَى عِبادِهِ بِرَحْمَتِهِ ، وَأَعْنَاهُمْ عَنْ جَمِيعٍ مَا يَضُرُّهُمْ فِي أَمْرِ دِينِهِم فَأَيُ حَاجَةٍ إلى ذَٰلِكَ ؟ فَإِنَّ الْأَمْرَ كَمَا قَالَ بَعْضُ الصَّالِحِينَ : إِنَّ التَقْوَى أَهْوَنُ شَيءٍ ، إِذَا رَايَنِي أَمِلُ الْمُرَ كَمَا قَالَ الْقَائِلُ : النَّفُسَ تَسْتَكِينُ وَتَتَعَوْدُ مَا عَوَدْتَهَا ، وَإِنَّها لكمَا قال الْقَائِلُ : آلكامالِ ] :

فَ النَّفْسُ رَاغِبَةً إِذَا رَغَّبْتَهَا وَإِذَا تُرَدُّ إِلَى قَلِيلٍ تَ قَلْنَعُ وَالنَّفْسُ رَاغِبَةً إِذَا رَغَّبْتَهَا وَإِذَا تُرَدُّ إِلَى قَلِيلٍ تَ قَلْنَعُ وَالنَّانِ وَقَال آخر: [ الطويل ] :

همى النفس ما عَوَّدتها تَتعوَّدُ ؟ ويُروى : هي النَّفْسُ مَا حَمَّلْتَهَا تَتَحَمَّلُ ()

وَقَال آخر : [ الطويل ]:

صَبَرَتُ عَنِ اللَّذَاتِ حَتَّى تَـوَلَّتِ وَأَلْزَمْتُ نَفْسِي صَبْرَهَا فَاسْتَمَرَّتِ وَمَا النَّفْسُ إِلَّا حَيْثُ يَجْعَلُهَا الْفَتَى فَإِنْ أُطْعِمَتْ تَاقَتْ وَإِلَّا تَسَلَّت

فَإِذَا عَلِمْتَ الَّذِي وَصَفْناهُ وَعَمِلْتَ بِهِ كُنْتَ مِنَ الزَّاهِدِينَ في الـدُّنْيَا ، الرّاغِبينَ فِي الآخِرةِ .

وَأَعْلَمْ أَنَ مَنْ سُمِّي بِـاسْمِ الـزّاهِـدِ ، فَلَقَـدْ سُمِّي بِـأَلْفِ آسْمِ مَمْدُوح ، وَكُنْتَ مِنَ المُنْفَردِينَ المُنْقَطِعِينَ إلى اللَّهِ سُبْحَانَـهُ ، الَّذِينَ هُمْ أَهْلُ الْأَنْسِ ، خَدَمُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ، فَتَكُونُ كَمَا قَالَ الْقَائِلُ : [ المتقارب ] :

تَـشَاغَـلَ قَـوْمٌ بـدُنْـيَـاهُـمُ وَقَـوْمٌ تَـخَـلُوْا لِـمَـوْلاَهُـمُ / أَعْنَاهُمُ مَارُضَاتِهِ وَعَنْ سَائِرِ الْحَلْق أَعْنَاهُمُ إِما دَكَسروا بِالَّـذِي اسِلفُسوا أَذَابَ السَّفَسُلُوبَ وأبِكَاهُمُ فما يَعْرفُونَ سوى حُبِّهِ فَوَالُوا الإلْمه فَوالاهُمُ يَصُفُّونَ بِاللَّيْلِ أَقْدَامَهُمْ فَعَيْنُ المُهَيْمِن تَرْعَاهُمُ فَطُوبَى لَهُمْ ثُمَّ طُوبَى لَهُمْ إِذَا بِالتَّحِيَّةِ وَيَاهُمُ (١)

وَكُنْتَ مِنَ المجاهِدينَ في اللَّهِ ، الْخَوَاصِّ مِنْ عِبَادِ اللَّهِ ، الَّذِينَ قَالَ فِيهِم سُبْحَانَهُ : ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ [ الحجر : ٤٢ ] ، وَكُنْتَ مِنَ المُتَّقِينَ ، الَّذِينَ لَهُمْ سَعَادَةُ الدَّارَيْن ، وَصِرْتَ حِينَئْذٍ أَفْضَلَ مِنْ

مكانة الزاهد

1/147

<sup>(</sup>أ) وتمام البيت: « وللدهر أيَّام تجور وتعدل » وهذا الببت يُنسبُ للمتنبي .

كَثِيرٍ مِنَ الْمَلَائِكَةِ الْمُقَرِّبِينَ ، إِذْ لَيْسَتْ لَهُمْ شَهْوَةٌ تَدْعُو إلى قَبِيحٍ وَلَا نَفْسُ خَبِيثَةٌ ؛ وَكُنْتَ قَدْ خَلَفْتَ هٰذِهِ الْعَقَبَةَ الطَّوِيلَةَ الشَّدِيدَةَ وَرَاءَكَ وَسَبِقْتَ الْعَوَاثِقَ كُلَّهَا إلى مَقْصُودِكَ ، وَلَا يَهُولَنَّكَ فَإِنَّهُ مَعَ الإسْتِعَانَةِ بِاللَّهِ وَالإعْتِصَامِ بِهِ لَهَيِّنٌ .

نَسْأَلُ اللَّهُ تَعَالَى ، وَهُوَ خَيْرُ مَسْئُول ، أَنْ يُمدَّكَ وَإِيَّانَا بِحُسْنِ تَـوْفِيقِهِ وَعَوْنِهِ وَتَيْسِيرِهِ ، فَإِنَّهُ الْكَافِي لِكُلِّ مُهِمٍّ وَالإِسْتِعَانَةُ بِهِ فِي كُلِّ مُعْضِلٍ ، فَبِيَدِهِ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ .

فَهٰذَا مَا أَرَدْنَا ذِكْرَهُ فِي هٰذَا الْبَابِ ( ) ، وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .

<sup>(</sup>ب) أي : باب عقبة العوائق .

## العقبة الرابعة وهى عقبة العوارض

ثُمَّ عَلَيْكَ يَا طَالِبَ الْعِبَادَةِ - وَفَّقَكَ اللَّهُ - بِكَفَايَةِ الْعَوَارِضِ ، الشَّاغِلَةِ. عَنْ عِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، بِسَدّ سَبِيلهَا عَلَيكَ لِئَلًّا تُشْغَلَ عَنْ مَقْصُودِكَ ؛ وَقَدْ ذَكُرْنَا أَنَّهَا أَرْبَعَةً :

العارض الأول: الرِّرْقُ وَمُطَالَبَةُ النَّفْس بِذَٰلِكَ وَإِنَّمَا كِفَايَتُهُ فِي التَّوَكُّـلِ ، فَعَلَيْكَ بِالتَّوَكُّـلِ عَلَى اللَّهِ سُبْحَانَـهُ فِي مَوْضِعِ الرِّزْقِ وَالْحَاجَةِ بِكُلِّ حَالٍ ؛ وَذَلِكَ لَأُمْرَيْنِ :

١ ـ أَحَدُهُمَا : لتتفَرَّغَ لِلْعِبَادَةِ وَيَتَمَشَّى لَكَ مِنَ الْخَيْرِ حَقُّهُ ؛ فَإِنَّ مَنْ ﴿ وجوب لَمْ يَكُنْ مُتَوَكِّلًا فَلَا بُدَّ مِنَ آشْتِغَالِهِ عَنْ عِبَادَةِ اللَّهِ بِسَبَبِ الْحَاجَةِ وَالرَّذْقِ المرين وَالمَصْلَحَةِ ، إِمَّا ظَاهِراً وَإِمَّا بَاطِناً ؛ إِمَّا بِطَلَبٍ وَكُسْبُ بِالْبَدَنِ كَعَامَّةِ الرَّاغِبِينَ ، وَإِمَّا بِذِكْرِ وَإِرَادَةٍ وَوَسْوَسَةٍ بِالْقَلْبِ كَالْمُجَّتَهِدِينَ الْمُعَلِّقِينَ .

> وَالْعِبَادَةُ تَحْتَاجُ إِلَى فَرَاغِ الْقَلْبِ وَالْبَدَنِ لَيَحْصُلَ حَقُّهَا ؛ وَالْفَرَاغُ لاَ يَكُونُ إِلَّا لِلْمُتَوَكِّلِينَ ، بَـلْ أَقُولُ : كُـلُّ مَنْ هُـوَ ضَعِيفُ الْقَلْبِ ، لاَ يَكَـادُ يَطْمَئِنُ قَلْبُهُ إِلَّا بِشَيْءٍ مَعْلُومٍ ، فَلَا يَكَادُ يَتِمُّ لَهُ أَمْرٌ خَطِيرٌ مِنْ دُنْيا وَآخِرَةٍ .

وَكَثِيراً مَا سَمِعْتُ مِنْ شَيْخِي أَبِي مُحمَّدٍ يَقُولُ : إِنَّمَا الأَمُورُ تَمشِي فِي الْعَالَمِ لِرَجُلَيْنِ : مُتَوَكِّل أَوْ مُتَهَوِّرٍ .

الدنيا وأبناؤها

قُلْتُ : وَهٰذَا كَلَامٌ جَامِعٌ في مَعْنَاهُ .

المتهوَّر [٩٤/ب]

فَإِنَّ المُتَهَوِّرَ يَقْصِدُ الْأُمُورَ عَلَى قُوَّةِ عَادَةٍ وَجُرْأَةِ قَلْبٍ ، لاَ يَلْتَفِتُ / إلى صَارِفٍ يَصْرِفُهُ ، أَوْ خَاطِرٍ يُضْعِفُهُ فَتَجْرِي لَهُ الْأُمُورُ .

المتوكل

وَالمُتَوَكِّلُ يَقْصِدُ الْأُمُورَ عَلَى قُوَّةِ بَصِيرَةٍ ، وَكَمَال ِ يَقِينِ وَطَمَانِينة بِوَعْدِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، وَتَمَام ِ ثِقَةٍ بِضَمَانِهِ ، ولا يَلْتَفِتُ إِلَى إِنسَانٍ يُخَوِّفُهُ أَو شَيْطَانٍ يُوسُوسُهُ ، فَيَفُوزَ بِمَقَاصِدِهِ وَيَظْفَرَ بِمَطَالِبِهِ .

الضعيف

وَأَمَّا الْخَلْقُ الضَّعِيفُ أَبَداً ، يَكُونُ بَيْنَ تَوَكُل وَتَرَدُّدٍ ، وَفُتُورٍ وَتَحَيُّرٍ ، كَالْحِمَارِ في مَعْلَفِهِ وَالدَّجَاجِ في قَفَصِهِ ، يَرْمُقُ مَا تَعَوَّدَ مِنْ صَاحِبِهِ ، لاَ يَكَادُ يَنْفَكُ مِنْ ذَٰلِكَ ؛ تَقَاعَدَتْ نَفْسُهُ عَنْ مَعَالِي الْأُمُورِ ، وَآنْقَطَعَتْ هِمّتُهُ ، فَلاَ يَنْفَكُ مِنْ ذَٰلِكَ ؛ تَقَاعَدَتْ نَفْسُهُ عَنْ مَعَالِي الْأُمُورِ ، وَآنْقَطَعَتْ هِمّتُهُ ، فَلا يَكَادُ يَقْصِدُ أَمْراً شَرِيفاً ، وَإِنْ قَصَدَهُ فَلاَ يَكَادُ يَظْفَرُ بِهِ وَلاَ يَتِمُّ لَهُ ذَٰلِكَ ، يَكَادُ يَقْصِدُ أَمْراً شَرِيفاً ، وَإِنْ قَصَدَهُ فَلاَ يَكَادُ يَنْالُوا مَرْتَبَةً كَبِيرَةً وَمَنْزِلَةً خَطِيرَةً اللهُ نَوى أَنْفُسِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ وَأَهْلِيهِمْ .

الملوك

أَمَّا المُلُوكُ ، فَيُبَاشِرُونَ الْحُرُوبَ وَيُكَافِحُونَ الأَعْدَاءَ، إِمَّا هُلْكاً وَإِمَّا مُلْكاً ، حَتّى تَحْصُلَ لَهُمْ مَرْتَبَةُ المُلْكِ وَعَقْدُ الْولاَيَةِ .

وَقِيل : إِنَّ مُعَاوِيَةً ، رضي اللَّهُ عنه ، لَمَّا نَظَرَ إلى الْعَسْكَرَيْنِ (أَ) يَوْمَ صِفِّينَ قَالَ : مَنْ أَرَادَ خَطِيراً خَاطَرَ بِعَظِيمَتِه .

<sup>(</sup> أ ) أي عسكره وعسكر علي بن أبي طالب .

وَأَمَّا التَّجَّارُ فَيَرْكَبُونَ المَهَالِكَ بَرَّا وَبَحْراً ، وَيَطْرَحُونَ أَنْفُسَهُمْ التجارِ وَأَمْـوَالَهُمْ فِي المَقَاطِعِ شَـرْفاً وَغَـرْبـاً ، وَيُـوَظِّنُــونَ أَنْفُسَهُمْ عَلَى أَحَـدِ وَأَمْـوَالَهُمْ فِي المَقَاطِعِ شَـرْفاً وَغَـرْبـاً ، وَيُـوَظِّنُــونَ أَنْفُسَهُمْ عَلَى أَحَـدِ الأَمْرَيْنِ : إِمّا فَوْتِ الأَرْوَاحِ ، وَإِمّا حُصُولِ الأَرْبَاحِ ، حَتّى يَحْصُـلَ لَهُمْ اللَّمْرَيْنِ : إِمّا فَوْتِ الأَرْوَاحِ ، وَإِمّا حُصُولِ الأَرْبَاحِ ، حَتّى يَحْصُـلَ لَهُمْ اللَّمْرَيْنِ : إِمّا فَوْتِ اللَّمْوَالِمَ عَسِيمٍ وَعِلْقٍ نَفِيسٍ .

وَأَمَّا السَّوقِيُّ ، الَّذِي قَدْ ضَعُفَ قَلْبُهُ وَرَقَّ عَزْمُهُ ، فَلاَ يَكَادُ يَقْطَعُ السَوتي الْقَلْبَ عَنْ عَلَاقَتِهِ مِنْ نَفْسِهِ وَمَالِهِ ، فَهُوَ مِنْ بَيْتِهِ إِلَى دُكَّانِهِ طُولَ عُمْرِهِ ، لاَ يَصِلُ إِلَى مرْتَبَةٍ شَرِيفَةٍ كَالْمُلُوكِ ، وَلاَ إِلَى رِبْحٍ عَظِيمٍ كَالتَّجَارِ المُخَاطِرِينَ ، فَإِن نَالَ في سُوقِهِ رِبْحَ دِرْهَم عَلَى بِضَاعَتِهِ فَذَلكَ لَهُ كَثِيرٌ ، وَذَلكَ لِتَعَلَّقِ قَلْبِهِ بِشَيءٍ معْلُومٍ ، فَهٰذَا في الدُّنْيَا وَأَبْنَائِهَا .

وَأَمَّا أَبْنَاءُ الآخِرَةِ ، فَرَأْسُ مَالِهِمْ هٰذِهِ الْخَصْلَةُ الَّتِي هِيَ التَّوَكُلُ وَقَطْعُ ابناء الآخرة الْقَلْبِ عَنْ الْعَلَاثِقِ ، لَمَّا أَحْكَمُوهَا وَأَعطوهَا حَقَّها (١) ، تَفَرَّغُوا لِعِبَادَةِ اللَّهِ الْقَلْبِ عَنْ الْعَلَاثِقِ ، وَالسَّيَاحَةِ فِي الْأَرْضِ ، وَاقْتِحَامِ الْفَيَافِي ، وَآسْتِيطَانِ الْجِبَالِ وَالشِّعَابِ ، فَصَارُوا أَقْرِيَاءَ الْعِبَادِ وَرِجَالَ الدِّينِ الْفَيَافِي ، وآسْتِيطَانِ الْجِبَالِ وَالشِّعَابِ ، فَصَارُوا أَقْرِيَاءَ الْعِبَادِ وَرِجَالَ الدِّينِ الْفَيَافِي ، وآسْتِيطَانِ الْجِبَالِ وَالشِّعَابِ ، فَصَارُوا أَقْرِيَاءَ الْعِبَادِ وَرِجَالَ الدِّينِ وَأَحْرَارَ النَّاسِ وَمُلُوكَ الأَرْضِ بِالْحَقِيقَةِ ، يَسِيرُونَ حَيْثُ يَشَاءُونَ وَيَقْصِدُون وَأَحْرَارَ النَّاسِ وَمُلُوكَ الأَرْضِ بِالْحَقِيقَةِ ، يَسِيرُونَ حَيْثُ يَشَاءُونَ وَيَقْصِدُون مِنَ الْأَمُودِ الْعِظَامِ عِلْماً وَعِبَادَةً مَا يَشَاءُونَ ، لاَ عَائِقَ لَهُمْ وَلاَ حَاجِزَ لَهُمْ وَاحِدُ ، وَإِلَيْهِ ١٠٥] مِنَ الْأَمُودِ الْعَظَامِ عِلْماً وَعِبَادَةً مَا يَشَاءُونَ ، لاَ عَائِقَ لَهُمْ وَلاَ حَاجِزَ لَهُمْ وَلاَ عَلَى اللَّهُ مَ وَكُلُّ الْأَمُودِ الْعَلَى اللَّهِ عَلْمُ اللَّهِ السَّامِ وَعَبَادَةً مَا يَشَاءُونَ ، لاَ عَائِقَ لَهُمْ وَاحِدُ ، وَإِلَيْهِ ١٠٤] وَاحِدُ ، وَالْمُعْرَاقِ عَلْمُ عَلَى اللَّهِ ، وَمَنْ سَرَّهُ أَنْ يَكُونَ أَكْرَمَ النَّاسِ فَلْيَتَقِ اللَّهِ ، وَمَنْ سَرَّهُ أَنْ يَكُونَ أَعْنَى النَّاسِ فَلْيَكُنْ بِما فِي يَدِ اللَّهِ أَوْتَقَ مِنْهُ بِما فِي يَدِهِ » (أَن .

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم ( ٦٤ ) .

وَعَنْ سُلَيْمَانَ الْخَوّاصِ: لَوْ أَنَّ رَجُلًا تَـوَكَّلَ عَلَى اللَّهِ سُبْحَـانَهُ بِصِـدْقِ النَّيَّةِ، لَاحْتَاجَ إِلَيْهِ الأَمَرَاءُ فَمَنْ دُونَهُمْ، وَكَيْفَ يَحْتَاجُ وَمَوْلَاهُ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ؟.

وَعَنْ إِبْرَاهِيمَ الْسَخَوَاصِ قَالَ : لَقِيتُ عُلَاماً فِي التَّيْهِ كَأَنَّهُ سَبِيكَةُ فِضَةٍ، قُلْتُ: بِلا زَادٍ وَلا رَاحِلَةٍ؟ فِضَّةٍ، قُلْتُ: بِلا زَادٍ وَلا رَاحِلَةٍ؟ فَقَالَ : يَا ضَعِيفَ الْيَقِينِ ، الَّذِي يَقْدِرُ عَلَى حِفْظِ السَّمْوَاتِ والأَرْضِ يقدر أَنْ يُوصَّلَنِي إِلَى مَكَّةَ فِإِذَا هُـوَ فِي أَنْ يُوصَّلَنِي إِلَى مَكَّةً فِإِذَا هُـوَ فِي الطَّوافِ يَقُولُ : [ مجزوء الرجز ] :

يَا نَفْسُ سِيحِي أَبَدَا وَلَا تُحِبِّي أَحَدَا إِلَّا الحِليلَ الصَّمَدَا يَا نَفْسُ مُوتِي كَمَدَا

فَلَمَّا رَآنِي قَالَ : يَا شَيْخُ أَنْتَ بَعْدُ عَلَى ذٰلِكَ الضَّعْفِ من اليقين ؟

وَقَالَ أَبُو مُطِيعٍ لِحَاتِمِ الأَصَمِّ: بَلَغَنِي أَنَّكَ تَقْطَعُ المَفَاوِزَ بِالتَّوَكُّلِ مِنْ غَيْرِ زَادٍ ، قَالَ حَاتِمٌ : زَادِي أَرْبَعَةُ أَشْيَاءَ ، قَالَ مَا هِيَ ؟ قَالَ أَرَى الدُّنْيَا وَالآخِرَةَ مَمْلَكَةً لِلَّهِ عَرِّ وجلً ؛ وَأَرَى الْخَلَقَ كُلَّهُم عَبِيدَ اللَّهِ وَعِيالُهُ ؛ وَأَرَى الْخَلَقَ كُلَّهُم عَبِيدَ اللَّهِ وَعِيالُهُ ؛ وَأَرَى الْأَزْرَاقَ وَالأَسْبَابَ كُلَّهَا بِيَدِ اللَّهِ ، وَأَرَى قَضَاءَ اللَّهِ نَافِذاً فِي جَمِيعٍ أَرْضِ اللَّهِ . وَلَقَدْ أَحْسَنَ مَنْ قَالَ : [ الوافر ] :

أرَى السَرُّهَادَ في روْحٍ وَرَاحَهُ قُلُوبُهُمُ عَنِ السُّنْيَا مُسَرَاحَهُ إِذَا أَبْصَـرْتَهُمْ السَمَاتُهُمْ سَمَاحَهُ

٢ ـ وَأَمَّا الأَمْرُ الثَّانِي الَّذِي آقْتَضَى التَّوَكُّلَ عَلَى الله سُبْحَانَهُ في هٰـذَا
 الشَّأْنِ فَهُو مَا فِي تَرْكِهِ مِنَ ٱلْخَطَرِ الْعَظِيمَ والأَمْرِ الْكَبير .

قُلْتُ : أَلَيْسَ آلله سُبْحَانَهُ قَرَنَ الرَّزْقَ بِٱلْخِلْقِ فَقَالَ ﴿ خَلَقَكُمْ ثُمَّ

خطر ترك التوكل رَزَقَكُمْ ﴾[ الروم : ٤٥ ] فَدَلُّ أَنَّ الـرِّزْقَ مِنَ الله لاَ غَيْرُ كَالْخِلْقِ ؛ ثُمَّ لَمْ يَكْتَفِ بِالدَّلَالَةِ حَتَّى وَعَدَ فَقَالَ ﴿ إِنَّ الله هُوَ الرِّزَّاقُ ﴾ [ الذاريات : ٥٨ ] ثُمَّ لَمْ يَكْتَفِ بِالْوَعْدِ حَتَّى ضَمِنَ فَقَالَ : ﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى الله رِزْقُهَا ﴾ [ هود : ٦ ] ثُمَّ لَمْ يَكْتَفِ بالضَّمَانِ حَتَّى أَقْسَمَ فَقَالَ : ﴿ فَوَرَبِّ السَّمَاءِ والأرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ مِثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنْطِقُونَ ﴾ [ الذاريات : ٢٣ ].

ثُمُّ لَمْ يَكْتَفِ بِلْلِكَ كُلِّهِ حَتَّى أَمَرَ بِالتَّوَكُّلِ وَأَبْلَغَ وَأَنْذَرَ فَقَالَ : ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ [ الفرقان : ٥٨ ] وَقَالَ سُبْحَانَهُ : ﴿ وَعَلَى الله فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [ المائدة : ٢٣ ] فَمَنْ لَمْ يَعْتَبِرْ قَوْلَهُ ، وَلَمْ يَكْتَفِ بِوَعْدِهِ ، وَلَمْ يَطْمَئِنَّ إِلَى ضَمانِهِ ، وَلَمْ يَقْنَعْ بِقَسَمِهِ ، ثُمَّ لَمْ يُباَلِ / بِأَمْرِهِ وَوَعْدِهِ وَوَعِيدِهِ ، فَأَنظُرْ مَاذَا يَكُونُ حَالُهُ ، وأنتبه أيُّ مِحْنَةٍ [٥٠/ب] تَجِيءُ مِنْ هٰذَا ؟ وَهٰذِهِ وَاللَّهُ مُصِيبَةٌ شَدِيدَةٌ وَنَحْنُ مِنْهَا في غَفْلَة عَظِيمَةٍ .

> وَلَقَدْ قَالَ الصَّادِقُ الأمِينُ عليه الصلاة والسلام لإبْن عُمَر : « كَيفَ بكَ إِذَا بَقِيتَ بَيْنَ قَوْمٍ يَخْبِئُونَ رِزْقَ سَنَتِهِمْ لِضَعْفِ الْيَقِينِ ٥٠٠ .

وَعَنِ ٱلْحَسَنِ : لَعَنَ الله أَقْوَاماً أَقْسَمَ لَهُمْ رَبُّهُمْ فَلَمْ يُصَدَّقُوهُ . .

وَقَالَتِ الْمَلَائِكَةُ عِنْدَ نُزُولِ هَٰذِهِ الآيةِ : ﴿ فَوَرَبِّ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ﴾ [ الناريات: ٢٣ ] هَلَكَتْ بَنُو آدَمَ ، أَغْضَبُوا الرّبُّ حَتَّى أَقْسَمَ لَهُمْ عَلَى أُرْزَاقِهم .

وَعَنْ أُوَيْسِ الْقَرَنِيُّ أَنَّهُ قَالَ : (١) لَوْ عَبَدْتَ الله عِبَادَةَ أَهْلِ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ لَمَا تَقَبَّلَ مِنْكَ حَتَّى تُصَدِّقَهُ ، قِيلَ : وَكَيْفَ تُصَدِّقُهُ ؟ قَالَ تَكُونُ آمِناً بِمَا تَكَفُّلَ الله لَكَ مِنْ أَمْرِ رِزْقِكَ ، وَترَى جَسَـ ذَكَ فارغاً لِعِبَادَتِهِ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم (٦٥).

وَلَقَدْ قَالَ لَهُ هَرِمُ بْنُ حَيَّانَ : أَيْنَ تَأْمُرُنِي أَنْ أُقِيمَ ؟ فَأَوْمَا بِيَدِهِ إِلَى الشَّامِ ، قَالَ هَرِمٌ : كَيْفَ المَعِيشَةُ بِها ؟ قَالَ : أَفٍ لِهٰذِهِ الْقُلُوبِ ، لَقَدْ خَالَطَهَا الشَّك فَمَا تَنْفَعُهَا المَوعِظَةُ .

و َ اَ غَنَا أَنَّ نَبَّاشاً تَابَ عَلَى يدي أَبِي يَزِيدَ الْبَسْطاَمِيِّ رَحِمَهُ الله فَسَأَلَهُ أَبُو يَنزِيدَ عَنْ حَالِهِ فَقَالَ : نَبَشْتُ أَلْفِ قَبْرٍ فَلَمْ أَرَ وُجُوهَهُمْ إلى الْقِبْلَةِ إِلَّا رَجُلَيْنِ ، فَقَالَ أَبُو يَزِيدَ : مَسَاكِينُ أُولَئِكَ تُهَمَةُ الرِّزْقِ حَوَّلَتْ وُجُوهَهُمْ عنِ الْقَبْلَة .

وَذَكَرَ بَعْضُ أَصْحَابِناً أَنَّهُ رَأَى رَجُلًا مِنْ أَهْلِ الصَّلَاحِ فَسَأَلَهُ عَنْ حَالِهِ ؟ فَقَالَ : هَلْ سَلِمْتَ بِإِيمَانِكَ ؟ فَقَالَ إِنَّمَا يَسْلَمُ الإِيمَانُ لِلْمُتَوَكِّلِينَ .

نَسْأَلُ الله أَنْ يُصْلِحَنَا بِفَضْلِهِ ، ولاَ يُؤَاخِذَنَا بِمَا نَحْنُ أَهْلُهُ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ .

حقيقة التوكل فَإِنْ قُلتَ : فَأَخْبِرِناً مَا حَقِيقَةُ التَّوَكُّلِ وَحُكْمُهُ وَمَا يَلْزَمُ الْعَبْدَ فِيه من أَمْرِ الرِّزْق ؟ .

فَاعْلَمْ أَنَّهُ يَتَبَيَّنُ لَكَ هٰذَا في أَرْبَعَةِ فُصُولٍ: بَيَـانِ لَفْظَةِ التَّـوَكُّلِ، وَمَوْضِعِهِ، وَحَدِّهِ، وَحِصْنِهِ.

فَأَمَّا اللَّفْظَةُ: فَإِنَّمَا هِيَ تَوَكُّلُ تَفَعُّلُ مِنَ الْوَكَالَةِ، فَالْمُتوكِّلُ عَلَى أَحَدٍ هُوَ الَّذِي يَتَّخِذُهُ بِمَنْزِلَةِ الْوَكِيلِ الْقَائمِ بِأَمْرِهِ ، الضَّامِنِ لإِصْلاَحِهِ ، الْكَافِي لَهُ مِنْ غَيْرِ تَكَلُّفٍ وَآهْتِمامٍ ، فَهٰذِهِ جُمْلَتُهُ .

● وَأُمَّا الْمَوْضِعُ فَاعْلَمُ أَنَّ التَّوَكُّلَ آسْمُ مُطْلَقٌ فِي ثَلَاثَةِ مَوَاضِعَ :

أَحَدُهَا في مَوْضِعِ الْقِسْمَةِ ، وَهَي الثِّقَةُ بِالله تعالى ، بأنَّهُ لاَ يَفُوتُكَ مَا قُسِمَ لَكَ فَإِنَّ حُكْمَهُ لاَ يَتَبَدَّلُ ، وَهٰذَا وَاجَبُ بِالسَّمْعِ .

اللفظة

الموضع

وَالنَّانِي فِي مَوْضِعِ النَّصْرَةِ ، وَهُو آلاِعْتِماَدُ وَالْوَثَاقَةُ بِنَصْرِ الله عَزَّ وَجَلَّ لَكَ إِذَا نَصَرْتَهُ وَجَاهَدْتَ ، قال الله تَعَالَى : ﴿ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى آلله ﴾ لَكَ إِذَا نَصَرْتُهُ ﴾ [ محمد : ٧ ] [ آل عمران : ﴿ وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ المُؤْمِنِينَ ﴾ [ الروم : ٤٧ ] وَهٰذَا [١٥/أ] وَاجِبٌ بِالْوَعْدِ .

وَالثَّالَثُ : فِي مَوْضِعِ الرُّزْقِ وَالْحَاجَةِ ، بِأَنَّ الله تَعَالَى مُتَكَفَّلُ بِمَا يُقِيمُ بِنْيَتَكَ لِخِدْمَتِهِ ، وَتَتَمَكَّنَ بِهِ مِنْ عِبَادَتِهِ ، قال الله تَعَالَى : ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى الله تَعَالَى : ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى الله تَعَالَى : ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى الله قَهْوَ حَسْبُهُ ﴾ [ الطلاق : ٣ ] .

وَقَالَ الصَّادِقُ الأَمِينُ ﷺ : « لَوْ تَوَكَّلْتُمْ عَلَى آلله حَقَّ تَـوَكُّلِهِ لَرَزَقَكُمْ كَمَا يُرْزَقُ الطَّيْرُ تَغْدُو خِمَاصاً وَتَرُوحُ بِطَاناً هُ(أ). وَهٰ لَمَا فَرْضٌ لاَزِمُ لِلْعَبْدِ ، كَمَا يُرْزَقُ الطَّيْرُ وَالشَّيْرِ وَالسَّيْرِ وَالسَّيْرِ وَالسَّيْرِ وَالسَّيْرِ وَالسَّيْرُ وَلِيمَا وَالسَّيْرُ وَالسَّيْرُ وَلَيْرُ وَالسَّيْرِ وَالسَّيْرِ وَالسَّيْرِ وَالسَّيْرُ وَلَى السَّيْرُ وَلِيمَا وَالسَّيْرُ وَلَيْمَا وَالسَّيْرُ وَلَى السَّيْرُ وَلَى السَّيْرُ وَلَيْمَا وَالسَّيْرُ وَلَيْمَا وَالسَّيْرُ وَلَيْمَا وَالسَّيْرُ وَلَيْمَا وَالسَّيْرُ وَلَى السَّيْرُ وَلَى السَّيْرُ وَلَى السَّيْرُ وَلَى السَّيْرُ وَلِيمَا وَالسَّيْرُ وَلَى السَّيْرُ وَلَى السَّيْرُ وَلَى السَّيْرُ وَلَى السَّيْرُ وَلَى السَّيْرُ وَلِيمَا وَالسَّرُ وَلَى السَّيْرُ وَلَى السَّيْرُ وَلَى السَّيْرُ وَلَى السَّيْرُ وَلْقَ السَّيْرُ وَلَى السَّمَامُ وَلَيْرُو وَالسَّرُ وَلَى السَّيْرُ وَلَى السَّرُونُ وَلَا السَّيْرُ وَلَى السَّلَالِ الْمُعْلَى الْمَالِمُ السَّيْرُ وَلَى السَّلَامُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ وَالسَّامِ السَّامِ السَّيْرِ وَلَى السَّامِ السَّيْرِ وَالْمَامِ السَّامِ السَّيْرِ وَالْمَامِ السَّامِ السَّامُ السَّامِ السَامِ السَامِ السَّامُ السَّامِ السَّامِ السَامِ السَّامِ السَّامُ

فَاعْلَمْ أَنَّ الرِّزْقُ أَرْبَعَةُ أَقْسَامٍ: مَضْمُونٌ، وَمَقْسُومٌ، وَمَمْلُوكُ، أَنسام الرِّزَقَ وَمَوْعُودُ(١).

فَالْمَضْمُونُ هُوَ ٱلغِذَاءُ وَمَا بِهِ قَوَامُ الْبِنْيَةِ دُونَ سَاثِيرِ الْأَسْبَابِ ، العضمون فالضَّمَانُ مِنَ الله تَعَالَى لِهٰذَا النَّوْعِ ، وَالتَّوَكُّلُ يَجِبُ بِإِزَائِهِ بِدَلِيلِ الْعَقْلِ وَالشَّرْعِ ، لأَنَّ الله تَعَالَى كَلَّفَنَا خِدْمَتَهُ وَطِاعَتَهُ بِٱبْدَانِنَا ، فَضَمِنَ مَا يَسُدُّ خَلَلَ الْبِنْيَةِ لِنَقُومَ بِمَا كَلَّفَنَا .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم (٦٦).

آسباب ضمان الرزق

وَقَالَ بَعْضُ مَشاَيِخِ الْكَرَّامِيَّةِ أَن كَلَاماً حَسَناً عَلَى أَصْلِهِ : إِن ضَمَانَ أَرْزَاقِ الْعِبَادِ وَاجِبٌ في حُكْم (١) الله تَعَالَى لِثَلَاثَةِ أَشْيَاءَ :

أَحَدُهَا: أَنَّهُ سيِّدٌ وَنَحْنُ الْعَبِيدُ، وَعَلَى السَّيِّدِ كِفَايَةُ مُؤْنَةِ الْعَبِيدِ، كَمَا أَنَّ على الْعَبِيدِ خَدَمَةُ السَّيِّدِ.

وَالنَّانِي: أَنَّهُ خَلَقَهُمْ مُحْتَاجِينَ إلى الرِّزْقِ ، وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُمْ سَبِيلًا اللهِ الرَّزْقِ ، وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُمْ سَبِيلًا اللهِ طَلَبِهِ ، إذْ لاَ يَدْرُونَ مَا هُوَ رِزْقُهُمْ ، وَأَيْنَ هُوَ ، وَمَتَى هُوَ ؟ لِيَطْلُبُوهُ بِعَيْنِهِ مِنْ مَكَانِهِ ، وَفي وَقْتِهِ لِيَصِلُوا إلَيْهِ ، فَوَجَبَ أَنْ يَكْفِيَهُمْ أَمْرَ ذٰلِك وَيُوصِّلَهُمْ إِنْهِ . اللهِ .

وَالتَّالِثُ : أَنَّهُ كَلَّفَهُمُ الْخِدْمَة ، وَطَلَبُ الرَّزْقِ شَاغِلٌ عَنْهَا ، فَوَجَبَ أَنْ يَكْفِيهُمُ المُؤْنَةَ لِيَتَفَرَّغُوا لِلْخِدْمَةِ .

وَهٰذَا كَلَامُ مَنْ لَمْ يُحِطْ بِأَسْرَارِ الرُّبُوبِيَّةِ . وَالْقَائِلُ بِأَنَّ عَلَى اللهَ وَاجِبٌ تَـائِهُ ، وَقَـدْ أَوْضَحْنَا فِي فَنِّ الْكَـلَامِ فَسَادَهُ ، وَلْنَـرْجِعْ إلى المَقْصُـودِ مِنْ غَرَضِنَا .

المقدوم

٢ ـ وَأَمًّا الرِّرْقُ المَقْسُومُ : فَهُوَ مَا قَسَمَهُ الله سُبْحَانَهُ وَكَتَبَهُ في اللَّوْحِ المَحْفُوظِ، مَا يَأْكُلُهُ وَيَشْرَبُهُ وَيَلْبَسُهُ كُلُّ وَاحِدٍ بِمِقْدَارٍ وَوَقْتٍ مُؤَقِّتٍ ، لاَ يَزِيدُ وَلاَ يَنْقُصُ ، وَلاَ يَتَقَدَّمُ وَلاَ يَتَأَخَّرُ عَمَّا كُتِبَ بِعَيْنِهِ ، كمَا قالَ النَّبِيُ ﷺ : «الرِّرْقُ مَقْسُومٌ مَفْرُوغُ مِنْهُ لَيْسَ تَقْوَى تَقِي ٍ بِزَائِدَه وَلاَ فُجُورُ فَاجِرٍ بنَاقِطِه »(ب) .

<sup>(</sup>أ) الكرامية: فرقة من المشبّهة، شبّهوا الله بالمخلوقات، وهم أصحاب عبد الله بن محمد بن كرام.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم: ٦٧.

٣ ـ وَأَمًّا الْمَمْلُوكُ : فَمَا يَمْلِكُهُ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْ أَمْوَالَ ِ الدُّنْيَا عَلَى / المملوك حَسَبِ مَا قَدَّرَ الله تَعالى وَقَسَمَ لَهُ أَن يَمْلِكُهُ وَهُوَ مِنْ رِزْقِ الله تَعَالى ، قَالَ (١٥٠٠) تَعالى ﴿ أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ ﴾ [ البقرة : ٢٥٤ ] أيْ مِمًّا مَلَّكْنَاكُم .

٤ ـ وَأَمَّا المَوْعُودُ : فَهُو مَا وَعَدَ الله المُتَّقِينَ من عباده بِشَرْطِ التَّقْوَى الموعود حَللًا مِنْ غَيْرِ كَـدٌ ، قالَ آلله تَعـالى : ﴿ وَمَنْ يَتِّقِ الله يَجْعَلْ لَـهُ مَخْرَجاً وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ﴾ [ الطلاق : ٣ ]

فَهٰذِهِ أَقْسَامُ الرِّزْقِ ، وَالتَّوَكُّلُ إِنَّمَا يَجِبُ بِإِزَاء الْمَصْمُونِ مِنْهَا ، فَاعْلَمْ ذٰلِكَ .

• وَأَمَّا حَدُّ التَّوَكُّلِ (١): فَقَدْ قَالَ بَعْضُ شُيُوخِنَا: إِنَّهُ آتَّكَالُ الْقَلْبِ حَدُّ التوكلَ إِلَى الله بِالإِنْقِطَاعِ إِلَيْهِ وَاليَّاسِ (١) عَمَّا دُونَهُ. وَقَالَ بَعْضُهُمْ: حِفْظُ الْقَلْبِ إِلَى الله بِمَوْضِعِ الْمَصْلَحَةِ ، بِتَرْكِ تَعْلِيقِهِ على شَيْءٍ دُونَهُ.

قَالَ الشَّيْخُ أَبُو عُمَرَ<sup>(1)</sup> رَحِمَهُ الله : التَّوْكُلُ تَوْكُ التَّعَلَيْقُ ، وَالتَّعَلَيْقُ ذِكْرُ قِوَامِ بِنْيَتِكَ بِشَيءٍ دُونَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ .

قالَ شَيْخِي الإِمَامُ (ب) رَحِمَهُ الله : التّوكُلُ وَالتّعَلَيقُ ذِكْرَانِ ، فالتّوكُلُ هُو ذِكْرُ قِوَامِهَا عَمَنْ دُونَ الله هُو ذِكْرُ قِوَامِ بِنْيَتِكَ مِنْ قِبَلِ الله تعالى ، وَالتّعَلَيقُ ذِكْرُ قِوَامِهَا عَمَنْ دُونَ الله تَعَالى . وَالْاقاوِيلُ عِنْدِي تَرْجِعُ إلى أَصْل وَاحَدٍ ، وَهُوَ أَنْ تُوطَّنَ نفسك عَلَى أَصْل وَاحَدٍ ، وَهُوَ أَنْ تُوطَّنَ نفسك عَلَى أَنْ قَوَامَ بِنْيَتِكَ وَسَدٌ خَلِّتِكَ وَكِفَايَتِكَ إِنَّمَا هُو مِنَ الله عَزَّ وَجَلً لاَ مِن أَحَدٍ دُونَ أَنْ قَوَامَ بِنْيَتِكَ وَسَدٌ خَلِّتِكَ وَكِفَايَتِكَ إِنَّمَا هُو مِنَ الله عَزَّ وَجَلً لاَ مِن أَحَدٍ دُونَ

<sup>(</sup> أ ) أراد به أبا عمر محمد بن إبراهيم الزجاجي النيسابوري ، جاور بمكّة سنين كثيرة ، ومات بها . صحب الجُنيْد وأبا عثمان والنوري والخوّاص ورُوَيْماً . مات بمكّة سنة ٣٤٨ هـ ( سراج الطالبين ٩٧/٢ ) .

<sup>(</sup>ب) هو أبو بكر الوراق .

الله ، وَلاَ بِحُطَام مِنَ الدُّنْيَا ، وَلاَ بِسَبَ مِنَ الأَسْبَابِ ، ثُمَّ الله تعالى إنْ شَاء سَبَبَ لَهُ مَخْلُوقاً أَوْ حُطَاماً ، وَإِنْ شَاء كَفَاهُ (١) بِقُدْرَتِهِ دُونَ الأَسْبَابِ وَالْوَسَائِطِ ، وَإِذَا ذَكِرْتَ ذٰلِكَ بِقَلْبِكَ وَتَوَطَّنْتَ عَلَيْهِ فَانْقَطَعَ الْقَلْبُ عَنِ الله سُبْحَانَهُ وَحُدَهُ ، فَقَدْ حَصَّلَ التَّوَكُلَ الله سُبْحَانَهُ وَحُدَهُ ، فَقَدْ حَصَّلَ التَّوَكُلَ الله مُنْهَ مَ فَقَدْ احَدُّهُ .

جَصَنَ التَوَالُورَاقَ ﴿ وَأَمَّا حِصْنُ التَّوَكُّلِ الْبَاعِثُ عَلَيْهِ ، فَهُوَ ذِكْرُ ضَمَانِ الله تعالى ، وَجَصَنُ حِصْنِهِ ذِكْرُ جَلال ِ الله تَعَالى وَكَمَالِهِ في عِلْمِهِ وَقُدْرَتِهِ وَنَزَاهَتِهِ عَنِ الْخُلْفِ وَالسَّهْوِ وَالْعَجْزِ وَالنَّقْصِ ، فَإِذَا وَاظَبَ الْعَبْدُ عَلَى هٰذِهِ الأَّذْكَارِ بَعَثَتُهُ الْخُلْفِ وَالسَّهْوِ وَالْعَجْزِ وَالنَّقْصِ ، فَإِذَا وَاظَبَ الْعَبْدُ عَلَى هٰذِهِ الأَّذْكَارِ بَعَثَتُهُ عَلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ في أَمْرَ الرِّزْقِ .

سَبِ الرِزق فَهِلْ يَلْزَمُ الْعَبْدَ طَلَبُ الرِّزْقِ بِحَالٍ ؟ فَهَلْ يَلْزَمُ الْعَبْدَ طَلَبُ الرِّزْقِ بِحَالٍ ؟

فَآعْلَمْ أَنَّ الرِّزْقِ المَضْمُونَ الَّذِي هُوَ الْغِذَاءُ وَالْقِوَامُ لَا يُمْكِنُنَا طَلْبُهُ ، إِذْ هُوَ شَيْءٌ مِنْ فِعْلِ الله سُبْحَانَهُ بِالْعَبْدِ ، كَالْحَيَاةِ وَالْمَوْتِ ، لَا يَقْدِرُ الْعَبْدُ عَلَى تَحْصِيلهِ وَلَا دَفْعِهِ .

وَأَمَّا الْمَفْسُومُ مِنَ الْأَسْبَابِ فَلاَ يَلْزَمُ الْعَبْدَ طَلَبُهُ ، إِذْ لاَ حَاجَةَ لِلْعَبْدِ وَالله المَفْمُ وَنِ ، وَهُوَ مِنَ الله تَعَالَى ، وَفي ضَمَانِ الله . فَضَمَانِ الله .

وَأَمَّا قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَآبْتَغُوا مِنْ فَضْلِ الله ﴾ [ الجمعة : ١٠ ] فَالْمُرَادُ بِهِ الْعِلْمُ وَالنَّوَابُ ، وَقِيلَ : هُوَ رُخْصَةُ ، إِذْ هُوَ أَمْرُ وَارِدُ بَعْدَ الْمَطْرِ ، فَيَكُونُ بِمَعْنَى الإِبَاحَةِ ، لاَ بِمَعْنَى الإِيجابِ وَالإِلْزَام .

فَإِنْ قِيلَ : لَكِنْ لِهِ ذَا الرِّزْقِ المَصْمُونِ أَسْبَابٌ ، فَهِ لْ يَلْزَمُنَا طَلَبُ الْأَسْبَابِ ؟ .

قِيلَ لَهُ: لَا يَلْزَمُكَ ذَلِكَ ، إِذْ لاَ حَاجَةَ لِلْعَبْدِ إلَيْهِ ، إِذِ الله سُبْحَانَهُ يَفْعَلُ بِسَبَبٍ وَبِغَيْرِ سَبَبٍ ، فَمِنْ أَيْنَ يَلْزَمُنَا طَلَبُ السَّبَبِ ؟ ثُمَّ إِنَّ الله تَعَالَى ضَمِنَ لَكَ ضَماناً مُطلقاً مِنْ غَيْرِ شَرْطِ الطَّلَبِ وَالْكَسْبِ ، قَالَ اللَّهُ عَزَّ ضَمِنَ لَكَ ضَماناً مُطلقاً مِنْ غَيْرِ شَرْطِ الطَّلَبِ وَالْكَسْبِ ، قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ [ هود : ٦ ] ثُمَّ كَيْفَ وجلَّ : ﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ [ هود : ٢ ] ثُمَّ كَيْفَ مِصِحُ أَنْ يَامُرَ الْعَبْدَ بِطِلَبِ مَا لاَ يَعْرِفُ مَكَانَهُ فَيَطْلُبُهُ ، إِذْ لاَ يَعْرِفُ أَيُ سَبَبِ مِنْهَا رِزْقُهُ اللّذِي يَتَنَاوَلُهُ لاَ غَيْرُ ، وَالَّذِي يَصِيرُ سَبَبَ غِذَائِهِ وَتَرْبِيتِهِ لاَ غَيْرُ ، فَالْ يَصِحُ فَالْوَاحِدُ مِنَّا لاَ يَعْرِفُ ذَلِكَ السَّبَ بعَيْنِهِ وَمِنْ أَيْنَ يَحْصُلَ لَهُ ، فَلا يَصِحُ تَكْلِيفُهُ ، فَتَأَمَّلُ رَاشِداً ، فَإِنّهُ بَيّنٌ .

ثُمَّ حَسْبُكَ أَنَّ الْأَنْبِيَاءَ ، صَلَوَاتُ الله عَلَيْهِمْ ، وَالْأَوْلِيَاءَ المُتَوَكِّلِينَ ، لَمْ يَطْلُبُوا رِزْقاً فِي الأَكْثَرِ والأَعَمِّ ، وَتَجَرَّدُوا لِلْعِبَادَةِ ، وَبِالإِجْمَاعِ أَنَّهُمْ لَمْ يَكُونُوا تَارِكِينَ لِأَمْرِ الله تَعَالَى ، وَلَا عَاصِينَ لَهُ تَعَالَى فِي ذَٰلِكَ ، فَتَبَيَّنَ لَكَ أَنَّ طَلَبَ الرِّزْقِ وَأَسْبَابِهِ لَيْسَ بِأَمْرٍ لَازِمٍ لِلْعَبْدِ .

فَإِنْ قُلْتَ : هَلْ يَزِيدُ الرِّزْقُ بِالطَّلَبِ وَهَلْ يَنْقُصُ بِتَـرْكِ الطَّـلَـبِ ؟ فَكَـلًا ، فَإِنَّـهُ مَكْتُوبٌ فِي اللَّوْحِ المَحْفُـوظِ ، مُقَـدَّرٌ وَمُؤَقَّتُ ، وَلاَ تَبْـدِيـلَ لِحُكْمِ الله ، وَلاَ تَغْيِيرَ لِقِسْمَتِهِ وَكِتَابَتِه .

هٰذَا هُوَ الصَّحِيحُ عِنْدَ عُلَمَائِنَا رَضِيَ الله عَنْهُمْ ، خِلَاف مَا ذَهَبَ إِلَيْهُ بَعْضُ أَصْحَابِ حَاتِمٍ وَشَقِيقٍ ، قَالُوا : إِنَّ الرِّزْقَ لَا يَزِيدُ وَلَا يَنْقُصُ بِفِعْلِ الْعَبْدِ ، لَكِنِ المَالُ يَزِيدُ وَيَنْقُصُ ، وَهٰذَا فَاسِدٌ ، لِأَنَّ الدَّلِيلَ في المَوْضِعَيْنِ الْعَبْدِ ، لَكِنِ المَالُ يَزِيدُ وَيَنْقُصُ ، وَهٰذَا فَاسِدٌ ، لِأَنَّ الدَّلِيلَ في المَوْضِعَيْنِ وَاحِدٌ ، وَهُو الْكِتَابَةُ وَالْقِسْمَةُ ، وَإِلَيْهِ الْإِشَارَةُ بِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ لِكَيْلَا تَأْسَوُا وَاحِدٌ ، وَهُو الْكِتَابَةُ وَالْقِسْمَةُ ، وَإِلَيْهِ الْإِشَارَةُ بِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ لِكَيْلَا تَأْسَوُا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ﴾ [ النحل : ٣٦] . وَلَوْ كَانَ الطَّلَبُ بَرْيِدُ وَالتَّرْكُ مَوْضِعٌ إذ هُو قَصَّرَ وَتَوَانَى ، حَتَى بَزِيدُ وَالتَّرْكُ يَنْقُصُ ، لَكَانَ لِللَّسَى وَالْفَرَحِ مَوْضِعٌ إذ هُو قَصَّرَ وَتَوَانَى ، حَتَى

فَاتَهُ ، وَجَدَّ وَشَمَّرَ حَتَّى حَصَّلَهُ ، وَقَالَ ﷺ لِلسَّائِلِ : « هَاكَ لَـوْ لَمْ تَأْتِهَـا لَأَتَتْكَ »(أ) .

طلب الثواب

فَإِنْ قِيلَ : فالنَّوَابُ وَالْعِقَابُ أَيْضاً مَكْتُوبٌ في اللَّوْحِ المَحْفُوظِ ، ثُمَّ يَلْزَمُنَا طَلَبُه ويَزِيدُ بِالطَّلَبِ وَيَنْقُصُ بتَرْكِه .

[۲۰/ب]

فَاعْلَمْ : أَنَّ طَلَبَ الثُّوَابِ إِنَّمَا وَجَبَ لِأِنَّ اللهُ تَعَالَى أَمَرَ بِهِ أَمْراً حَتْماً / وَأَوْعَدَ عَلَى تَرْكِهِ وَلَمْ يَضْمَنِ الثُّوَابِ عَلَى غَيْرِ فِعْلِ مِنَّا ، فَزيَادَةُ الثُّوَابِ وَالْعِقَابِ بِفِعْلِ الْعَبْدِ ، فَالْفَرْقُ بَيْنَهْمَا فِي نُكْتَةٍ ، وَهِيَ مَا قَالَهُ بَعْضُ عُلَمَائِنَا : إِنَّ المَكْتُوبَ فِي اللَّوحِ المَحَفُوظ قِسْمَانِ :

ماكْتِبَ في اللوح

قِسْمُ هـو مَكْتُوبٌ مُطْلَقاً مِنْ غَيْرِ شَرْطٍ وَتَعْلِيقٍ بِفَعْلِ الْعَبْدِ، وَهُوَ الْأَرْزَاقُ وَالآجَالُ، أَلَّا تَرَى كَيْفَ ذَكرَهُمَا الله مُطْلَقاً غَيْرَ مَشْرُوطٍ، قَالَ الله تعالى: ﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى الله رِزْقُهَا ﴾ [هـود: ٦] وَقَالَ تعالى: ﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى الله رِزْقُهَا ﴾ [هـود: ٦] وَقَالَ تَعالى: ﴿ فَإِذَا جَاء أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [يونس: عَالى : ﴿ فَإِذَا جَاء أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [يونس: 24] وَقَالَ صَاحِبُ الشَّرْعِ عَلَيْهِ الصلاة والسَّلاَمُ : ﴿ أَرْبَعَةٌ قَدْ فُرِغَ مِنْهُنَ : الْخَلْقُ ، وَالرَّزْقُ ، وَالأَجَلُ » (ب) .

وَقِسْمٌ مَكْتَوبٌ بِشَرْطٍ مُعَلَقٍ ، مَشْرُوطُ بِفِعْلِ الْعَبْدِ ، وَهُوَ الشَّوَابُ وَالْعِقَابُ ، أَمَا تَرَى كَيْفَ ذَكَرَهُمَا الله تَعَالَى في كِتَابِهِ مُعَلَّقاً بِفِعْلِ الْعَبْدِ . قالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الكِتَابِ(١) آمَنُوا وَآتَقُوا لَكَفَرْنَا عَنْهُمْ سَيِّاتِهِمْ وَلَا دْخَلْنَاهُمْ جَنَّاتِ النَّمِيمِ ﴾ [ المائدة : ٦٥ ] (وهذا بيّنُ فاعلمه )(١) .

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم : ٦٨ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم: ٦٩.

فَإِنْ قِيلَ : فَنَحْنُ نَجِدُ الطَّالِبِينَ يَجِدُونَ الأَرْزَاقَ وَالأَمْوَالَ ، وَالتَّارِكِينَ يَعْدِمُونَ وَيَفْتَقِرُونَ .

قِيلَ لَهُ : كَأَنَّكَ لَا تَجِدُ مَعَ ذَلِكَ طَالِباً مَحْرُوماً فقيراً ، أو فَارِغاً مَوْزُوقاً غَنِياً ، بَلْ إِنَّ هٰذَا هُوَ الْأَكْثَرُ ، لِتَعْلَمَ أَنَّ ذَلِكَ تَقْدِيرُ العَزِيزِ الْعَلِيمِ ، وَتَدْبِيرُ الْمَلِكِ الْحَكِيمِ . وَأَنْشَدَنِي أَبُو بِكْرٍ مَحّمدُ بِنُ سَابِقٍ الصَّقَلِي الْوَاعِظُ رَحِمَهُ اللّهُ تَعَالَى بالشام : [ البسيط ] :

وكَمْ قَسِويٍّ. قَسِوِيٍّ في تَفَلَّبِهِ مُهَذَّبِ السرَّأْي عَنْهُ السرِّزْقُ مُنْحَرِفُ(۱) وَكَمْ ضَعِيفٍ ضَعِيفٍ في تَفَلَّبِهِ

كَانَّهُ مِّنْ خَلِيَجِ الْبَحْرِ يَغْتَرِفُ هَلْهُ لَهُ الْبَحْرِ يَغْتَرِفُ هُلُهُ لَهُ اللَّهِ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ الل

في الْخَلْقِ سِرُّ خَفِيًّ لَيْسَ يَلْكَشِفُ فَاحَمِدُ إِلْهِكَ في ضِيتِ وَفي سَعَةٍ

ولا تُعَانِدْ فَمَا الأرْزاقُ تَخْتَلِفُ(٢)

فَإِنْ قُلْتَ : فَهَلْ أَدْخُلُ الْبَادِيَةَ بِلاَ زَادٍ ؟ فَاقُول (٣) : إِنْ كَانَ لَكَ قُوَّةُ الْبَالِغَةُ بِوَعْدِ الله ، فَادْخُلْ وَإِلاَّ فَكُنْ كَالْعَوَامُ بِعَلاَئِقِهِمْ . الثقة بالله وَلَقَدْ سَمِعْتُ الْإِمَامَ أَبَا المَعَالِي رَحِمَهُ الله يَقُولُ : إِنّ مَنْ جَرَى مَعَ الله تَعَالى عَلَى عَادَةِ النَّاسِ ، جَرَى الله مَعَهُ عَلَى مَا هُوَ عَادَةُ النَّاسِ / في كِفَايَةِ [٣٥/أ] عَلَى عَادَةِ النَّاسِ ، في كِفَايَةِ [٣٥/أ] المُوْنَةِ ، وَهٰذَا كَلاَمُ حَسَنُ جِدًا ، وَفِيهِ فَوَائِدٌ جَمَّةٌ لِمَنْ تَأَمَّلَهَا .

فَإِنْ قُلْتَ : أَلَيْسَ الله تَعَـالَى يَقُـولُ : ﴿ وَتَـزَوَّدُوا فَـإِنَّ خَيْسَرَ السَزَّادِ خِيرِ الزادِ التَّقْوَى ﴾ [ البقرة : ١٩٧ ].

#### فَاعْلَمْ أَنَّ فِيهِ قَوْلَيْن :

أَحَدُهُمَا: أَنَّهُ زَادُ الآخِرَةِ ، وَلِذَٰلِكَ قَالَ: خَيْرُ ٱلزَّادِ التَقْوَى ، وَلَمْ يَقُلْ حُطَامُ الدُّنْيَا<sup>(۱)</sup> وَأَسْبَابُهَا .

وَالثَّانِي: أَنَّهُ كَانَ قَوْمٌ لاَ يَأْخُذُونَ زَاداً في طَرِيقِ الْحَجِّ لِأَنْفُسِهِمُ آتَّكَالاً عَلَى النَّاسَ ، فَأَمِرُوا بِالزَّادِ أَمْرَ تَنْبِيهٍ ، عَلَى النَّاسَ ، فَأُمِرُوا بِالزَّادِ أَمْرَ تَنْبِيهٍ ، عَلَى أَنْ أَخْذَ آلزَّادِ مِنْ مَالِكَ خَيْرُ مِنْ أَخْذِ مَالِ النَّاسِ وَالإِتَّكَالِ عَلَيْهُمْ ، وَكَذْلِكَ نَقُولُ .

وكل فَإِنْ قُلْتَ: فَالْمُتَوَكِّلُ هَلْ يَحْمِلُ الزَّادَ قي الأَسْفَارِ ؟

فَاعْلَمْ: أَنّهُ رُبَّما يَحْمِلُ الزّادَ وَلاَ يُعَلِّقُ الْقَلْبَ بِهِ بِأَنّهُ لاَ مَحَالَةَ رِزْقُهُ، وفيه قِوَامُهُ، إِنّما يُعلَقُ الْقَلْبَ بِالله تَعَالَى وَيَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَيَقُولُ: إِنَّ الرِّرْقَ مَقْسُومٌ وفيه قِوَامُهُ، إِنما يُعلَّقُ الْقَلْبَ بِالله تَعَالَى إِنْ شَاء أَقَامَ بِنْيَتِي بهذا أَوْ بِغَيْرِهِ، وَرُبَّمَا يَحْمِلُ بِنِيَّةٍ مَفْرُوعُ مِنْهُ، والله تَعَالَى إِنْ شَاء أَقَامَ بِنْيَتِي بهذا أَوْ بِغَيْرِهِ، وَرُبَّمَا يَحْمِلُ بِنِيَّةٍ أَخْرَى ، بِأَنْ يُعِينَ مُسْلِماً أَوْ نَحْوِ ذٰلِكَ ، وَلَيْسَ الشَّأْنُ في أَخْذِ الزّادِ وَتَرْكِهِ ، إِنّمَا الشَّأْنُ في الْقَلْبِ ، لاَ تُعَلِّقُ قَلْبَكَ إلاّ بِوَعْدِ الله تَعَالَى وَحُسْنِ كِفَايَتِهِ وَضَمَانِهِ ، فَكَمْ مِنْ حَامِلِ الزّادِ وَقَلْبُهُ مَعَ الله تَعَالَى دُونَ الزّادِ ، وَكَمْ مِنْ تَارِكٍ وَقَلْبُهُ مَعَ الله تَعَالَى دُونَ الزّادِ ، فَافْهَمْ هٰذِهِ اللهَ تَعَالَى دُونَ الله تَعَالَى ، فَالشَّأْنُ إِذَنْ في الْقُلْبِ ، فَافْهَمْ هٰذِهِ الله تَعَالَى أَلُونُ في الْقُلْبِ ، فَافْهَمْ هٰذِهِ الله تَعَالَى .

فَإِنْ قِيلَ: فَالنَّبِيُّ ﷺ كَانَ يَحْمِلُ الزَّادَ، وَكَذَٰلِكَ أَصْحَابَهُ وَالسَّلَفُ الصَّالِحُ. يُقَالُ لَهُ: لَا جَرَمَ أَنَّ ذَٰلِكَ مُباحٌ غَيْرُ حَرَامٍ إِنَّمَا الْحَرَامُ تَعْلِيقُ الْقَلْبِ بِالزّادِ، وَتَرْكُ التَّوَكُلِ عَلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ فَافْهَمْ ذَٰلِكَ.

ثُمَّ مَا ظَنُكَ بِرَسُولِ الله ﷺ حَيْثُ قالَ الله تَعَالَى لَهُ : ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ [ الفرقان : ٥٨ ] أَعَصَاهُ في ذٰلِكَ وَعَلَّقَ قَلْبَهُ بطَعَامٍ الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ [ الفرقان : ٥٨ ] أَعَصَاهُ في ذٰلِكَ وَعَلَّقَ قَلْبَهُ بطَعَامٍ أَوْ دِينَارٍ ؟ كَلَّا وَحَاشَا أَنْ يَكُونَ ذٰلِكَ ، بَلْ كَانَ قَلْبُهُ مَعَ اللهِ عَرَابِ أَوْ دِرْهَمٍ أَوْ دِينَارٍ ؟ كَلَّا وَحَاشَا أَنْ يَكُونَ ذٰلِكَ ، بَلْ كَانَ قَلْبُهُ مَعَ

زاد المتوكل

تعلَق القلب بالله لا بالرزق الله تَعَالَى ، وَتَوَكَّلُهُ عَلَى آلله تَعَالَى ، فَإِنَّهُ الَّذِي لَمْ يَلْتَفِتْ إلَى آلدُّنْيَا بِأَسْرِهَا وَلَمْ يَمُدُّ يَدَهُ إلى آلدُّنْيَا بِأَسْرِهَا وَلَمْ يَمُدُّ يَدَهُ إلى مَفَاتِيحٍ خَزَائِنِ الأَرْضِ كُلِّهَا وَإِنَّمَا كَانَ أَخْذُ الزَّادِ مِنْهُ عليه الصلاة والسلام وَمِنَ السَّلَفِ الصَّالِحِ لِنِيَّاتِ / الْخَيْرِ ، لاَ لِميْلِ (۱) قُلُوبهمْ ١٣٥/ب] عَنِ الله تَعَالَى إلى الزَّادِ، وَالمُعْتَبُرُ الْقَصْدُ عَلَى مَا أَعْلَمْنَاكَ، فَآنْتَيْهُ مِنْ رَقْدَتِكَ.

فَإِنْ قلت (٢) : أَيُّهُمَا أَفْضَلُ ، أَخْذُ الزَّادِ ، أَمْ تَرْكُهُ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ هٰذَا يَخْتَلِفُ بِاخْتِلَافِ الْحَالِ ، إِنْ كَانَ مُقْتَدًى بِهِ يُسِيِدُ أَنْ وَرَكُهُ وَرَكُهُ يُبِيِّنَ أَنَّ أَخْذَ الزَّادِ مُبَاحٌ ، أَوْ يَنْوِيَ بِهِ عَوْنَ مُسْلِمٍ ، أَوْ إِغَاثَةَ مَلْهُ وفٍ وَنَحْوَ وَرَكُهُ يُبِيِّنَ أَنَّ أَخْذَ الزَّادِ مُبَاحٌ ، أَوْ يَنْوِيَ بِهِ عَوْنَ مُسْلِمٍ ، أَوْ إِغَاثَةَ مَلْهُ وفٍ وَنَحْوَ وَرَكُهُ ذَلِكَ ، فَالأَخْذُ أَفْضَلُ ، وَإِنْ كَانَ مُنْفَرِداً ، قَوِيَ الْقَلْبِ بِالله سُبْحَانَهُ ، يَشْغَلُهُ الزَّادُ عَنْ عِبَادَةِ الله ، فَالتَّرْكُ أَفْضَلُ ، فَتَفَهَّمْ هٰذِهِ الْجُمْلَةَ وَاحْتَفِظْ بِهَا رَاشِداً ، وَبِالله التَّوْفِيقُ .

العارضُ الثَّاني: الأخطارُ وإرادتُها وقصُودُها(٣)

وَإِنَّمَا كِفَايَتُها في التَّفْوِيض ، فَعَلَيْكَ بِتَفْوِيضِ الْأَمْـرِ كُلِّهِ إلى آلله شُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وَذٰلِكَ لِأَمْرَيْن :

التفويض

أَحَدُهُما: لَطُمَأْنِينَةِ الْقَلْبِ فِي الْحَالِ ، فَإِنَّ الْأُمُورَ إِذَا كَانَتْ خَطِيرَةً مُبْهَمَةً ، لا يُدْرَى صَلَاحُها مِنْ فَسَادِها ، فَتَكُونُ مُضْطَرِبَ الْقَلْبِ هَائِمَ النَّفْسِ ، لاَ تَدْرِي تَقَعُ فِي صَلَاحٍ أَوْ فَسَادٍ ؛ فَإِذَا فَوَضْتَ الأَمْرَ كُلَّهُ إلى اللَّهِ تَعَالَى ، عَلِمْتَ أَنَّكَ لاَ تَقَعُ إِلاَّ فِي صَلاحٍ وَخَيْرٍ ، فَتَكُونَ آمِناً مِنَ الْخَطَرِ تَعَالَى ، عَلِمْتَ أَنَّكَ لاَ تَقَعُ إِلاَّ فِي صَلاحٍ وَخَيْرٍ ، فَتَكُونَ آمِناً مِنَ الْخَطَرِ مُطْمَئِنَّ الْقَلْبِ فِي الْحَالِ ، وَهٰذِهِ الطَّمَأْنِينَةِ وَالأَمْنُ وَالرَّاحَةُ فِي الْوَقْتِ غَنِيمَةُ مُطْمَئِنَّ الْقَلْبِ فِي الْحَالِ ، وَهٰذِهِ الطَّمَأْنِينَةٍ وَالأَمْنُ وَالرَّاحَةُ فِي الْوَقْتِ غَنِيمَةُ عَظِيمَةً ؛ وَكَانَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ يَقُولُ فِي مَجَالِسِهِ كَثِيراً : دَعِ التَّدْبِيرِ إِلَى مَنْ خَلَقَكَ تَسْتَرَحْ ؛ وَقَدْ أَنْشَدَ في ذٰلِكَ : [ الخفيف ] :

<sup>(</sup>أ) زيادة من (د) و(هـ).

إِنَّ مَنْ كَانَ لَيْسَ يَلْدِي أَفِي السَمْ لَ السَّرُوهِ السَمْ لَو السَّمْ لُوهِ السَّمْ لُوهِ السَّمْ لُوهِ السَّمْ لَو السَّمْ لُوهِ لِنَفْعُ لَهُ أَوِ السَّمْ لُوهِ لِنَفْعُ لَهُ أَلِي يَحْفِيهِ لِحَرْبُ عَنْهُ إلَى الَّذِي يَحَفِيهِ الْإِلْهِ الْبَرِّ الَّذِي هُوَ بِالرَّأُ اللَّهِ الْبَرِّ الَّذِي هُوَ بِالرَّأُ اللَّهِ وَأَبِيهِ (۱) فَهِ أَحْنَى مِنْ أُمِّهِ وَأَبِيهِ (۱)

وَالنَّانِي: مِنَ الأَمْرَيْنَ: حُصُولُ الصَّلَاحِ وَالْخَيْرِ فِي الإَسْتِقْبَالِ ، وَذَٰلِكَ أَنَّ الْأَمُورَ بِالْعَوَاقِبِ مُبْهَمَةً ، فَكُمْ مِنْ شَرٍ فِي صُورَةِ خَيْرٍ ، وَكُمْ مِنْ ضَرَّ فِي صُورَةِ خَيْرٍ ، وَكُمْ مِنْ ضُرِّ فِي حِلْيَةِ نَفْعٍ ، وَكُمْ مِنْ سُمٍ فِي هَيْئَةِ شَهْدٍ ، وَأَنْتَ الْجَاهِلُ بِالْعَوَاقِبِ ضُرِّ فِي حِلْيَةِ نَفْعٍ ، وَكُمْ مِنْ سُمٍ فِي هَيْئَةِ شَهْدٍ ، وَأَنْتَ الْجَاهِلُ بِالْعَوَاقِبِ وَالأَسْرَارِ ، فَإِذَا أَرَدْتَ الْأُمُورَ قَطْعاً وَأَخَذْتَ فِيهَا بِاخْتِيَارِكَ مُتَحَكِّماً ، فَمَا وَالْأَسْرَادِ ، فَإِذَا أَرَدْتَ اللهُ وَلا تَشْعُرُ .

وَلَقَدْ حُكِيَ أَنَّ بَعْضَ الْعُبَادِ كَان يَسْأَلُ الله أَنْ يُرِيَهُ إِبْلِيسَ ، فَقِيلَ لَهُ : سَلِ الله الْعَافِيَةَ ، فَأَبَى إِلَّا ذٰلِكَ ، فَأَظْهَرَهُ الله تَعَالَى لَهُ ، فَلَمَّا رَآهُ الْعَابِدُ قَصَدَهُ بِالضَّرْبِ، فَقَالَ لَهُ إِبْلِيسُ: لَوْلاَ أَرَى أَنَّكَ تَعِيشُ مِائَةَ سَنَةٍ لأَهْلَكْتُكَ وَعاقَبْتُكَ ، فَآغْتَر بِقَوْلِهِ وَقَالَ في نَفْسِهِ : إِنَّ عُمْرِي بَعِيدٌ فَأَفْعَلُ مَا أُرِيدُ ثُمَّ وَعاقَبْتُك ، فَوَقَعَ في الْفِسْقِ وَتَرَكَ الْعِبَادَةَ وَهَلَكَ وحسر. / فَفِي هٰ فِي هٰ فِي أَيْبُهُكَ عَلَى تَرْكَ الْحُكْمِ في إِرَادَتِكَ ، وَاللَّجَاجِ في مَطْلُوبِكَ ، وَيُحَذِّرُكَ أَيْضًا عُلَى الْأَمَل ، فَإِنَّهُ الآفَةُ الْعَظِيمَةُ ، وَلَقَدْ صَدَقَ الْقَائِلُ : [ الوافر ] :

أَلا يَا نفس أَنَّ ترضي بقوتٍ تَكُونِي حُرة أبداً مليَّهُ (٢) وَإِيَّاكِ المَطَامِعِ وَالْأَمَانِي فَكَمْ أَمْنِيَّةٍ جَلَبَتْ مَنِيَّهُ

وَأَمَّا إِذَا فَوَّضْتَ أَمْرَكَ إِلَى الله سُبْحَانَهُ ، وَسَالْتُهُ أَنْ يَخْتَار لَكَ مَا هُـوَ صَلاَحُكَ ، لَمْ تَلْقَ إِلاَّ الْخَيْرَ والسَّدَادَ ، وَلاَ تَقَعُ إِلاَّ عَلَى الصَّلاحِ ، قالَ الله تعالى حِكَايَـةً عَنِ الْعَبْدِ الصَّالِحَ : ﴿ وَأُفَوضُ أَمْرِي إلى الله إِنَّ الله بَصِيرٌ

[105]

بِالْعِبَادِ . فَوَقَاهُ الله سَيِّئَـاتِ مَا مَكَـرُوا وَحَاقَ بِـآلِ فِرْعَــوْنَ سُوءُ الْعَـذَابِ ﴾ [ غافر : 33].

أَمَا تَرَى كَيْفَ أَعْقَبَ تَفْوِيضَهُ الْوِقايَةَ مِنَ الْأَسْوَاءِ ، وَالنَّصْرَ عَلَى الْأَعْدَاء ، وَبُلُوغَ المُرَادِ ، فَتَأَمَّلْ مُوقَّقاً .

معنى التفويض

فَإِنْ قُلْتَ : بَيِّنْ لَنَا مَعْنَى التَّفْويض وَحُكَّمَهُ :

فَاعْلَمْ أَنَّ هُهُنَا فَصْلَيْنِ بِهِمَا يَتَّضِحُ الْكَلاَمُ:

أَحَدُهُما : مَوْضِعُ التَّفُويضِ ؛

وَالنَّانِي : مَعْنَاهُ وَحَدُّهُ وَضِدُّهُ .

١ ـ أَمَّا مَوْضِعُهُ : فَاعْلَمْ أَنَّ المُرَادَاتِ ثَلاَثَةٌ :

الأول: مُرَادٌ تَعْلَمُ يَقِيناً أَنَّهُ فَسَادٌ وَشَرُّ لا شك فِيهِ أَلْبَتَةَ، كَالنَّارِ وَالْعَذَابِ، وَفِي الأَفْعَالِ كَالْكُفْرِ وَالْبِدْعَةِ وَالمَعْصِيَةِ، فَلَا سَبِيلَ إلى إِرَادَةَ ذٰلِكَ .

وَالنَّانِي: مُرَادُ تَعْلَمُ قَطْعاً أَنَّهُ صَلَاحٌ كَالْجَنَّةِ وَالْإِيمَانِ وَالسُّنَّةِ وَنَحْوِ ذَلِكَ ، فَلَكَ إِرَادَتُهَا بِالْحُكْمِ ، لاَ مَوْضِعَ لِلتَّفْوِيضَ فَيهِ ، إِذْ لاَ خَطَرَ فِيهِ وَلاَ شَكَ أَنَّهُ خَيْرُ وَصَلاحٌ .

وَالنَّالِثُ : مُرَادُ لاَ تَعْلَمُ يَقِيناً أَنَّ لَكَ فِيهِ صَلَاحاً أَوْ فَسَاداً ، وَذَٰلِكَ نَحْوُ النَّوَافِلِ وَالمُبَاحَاتِ ، فَهٰذَا مَوْضِعُ التَّفُويض ، فَلَيْسَ لَكَ أَنْ تُرِيدَهَا قَطْعاً ، النَّوَافِلِ وَالمُبَاحَاتِ ، فَهٰذَا مَوْضِعُ التَّفُويض ، فَلَيْسَ لَكَ أَنْ تُرِيدَهَا قَطْعاً ، بَلْ بِالإسْتِثْنَاء فَهُو بَلْ بِالإسْتِثْنَاء فَهُو تَقُومِضُ ، وَإِنْ أَرَدْتَ دُونَ الْإِسْتِثْنَاء فَهُو طَمَعٌ مَذْمُومٌ مَنْهِيًّ عَنْهُ ، فَمَوْضِعُ التَّفُويض إِذَنْ كُلُّ مُرَادٍ فِيهِ الْخَطَرُ ، وَهُو أَنْ لا تَسْتَيْقِنَ صَلاَحَكَ فِيهِ .

٢ ـ وَأَمَّا مَعْنَى التَّفْويضِ فقالَ بَعْضُ شُيُوخِنَا : هُوَ تَرْكُ آخْتِيَارِ مَا فِيهِ معناه

مُخَاطَرةٌ ، إلى المُخْتَارِ المُدَبِّرِ ، العالِم بِمَصْلَحَةِ الْخَلْقِ ، لَا إِلَهَ إِلاَّ هُو ، وَعِبارَةُ الشَّيْخِ أَبِي مُحَمدٍ السِّجْزِيِّ رَحِمَهُ الله : هُو تَرْكُ آخْتِيَارِ المُخَاطَرةَ عَلَى المُخْتَارِ ، لِيَخْتَارَ لَكَ مَا هُوَ خَيْرٌ لَكَ ، وَقَالَ الشَّيْخُ أَبُو عُمَرَ رَحِمَهُ الله تعالى : هُو / تَرْكُ الطَّمَع ، وَالطَّمَعُ هُو إِرَادَةُ الشِيْءِ المُخَاطِرِ بِالْحُكْمِ ، فَهالِهِ عِبارَاتُ المَشَايِخ .

[٠٠/٠٤]

وَالَّذِي نَقَـولُـهُ إِنَّ التَّفْـوِيضَ إِرَادَهُ أَنْ يَحْفَظَ الله تَعَـالَى عَلَيْـكَ مَصَالحَكَ ، فِيمَا لاَ تَأْمَنُ فِيهِ الْخَطَرَ .

التفويض عند الغزالي

الطمع ونوعاه

وَضِدُّ التَّفْوِيضِ الطَّمَعُ ، وَالطَّمَعُ في الْجُمْلةِ يَجْرِي عَلَى وَجْهَيْنِ :

أَحَدُهُمَا : في مَعْنَى الرَّجَاء ، تُرِيدُ شَيْئًا لَا خَطَرَ فِيهِ ، وَلَا مُخَاطَرَةً بِالاَسْتِثْنَاءِ، وَذٰلِكَ مَمْدُوحٌ غَيْرُ مَذْمُومٍ ، كَما قالَ تعالى :

﴿ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لِي خَطِيئَتِي يَوْمَ الدِّينِ ﴾ [ الشعراء: ٨٢ ] وقولَه تَعَالَى : ﴿ إِنَّا نَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لَنَا رَبُّنا خَطَايَانَا ﴾ [ الشعراء: ٥١ ] وَهٰذَا الْقِسْمُ لَيْسَ مِمَّا نَحْنُ فِيهِ بِسَبِيلٍ هٰهُنَا .

وَالثَّانِي : طَمَعٌ مَذْمُومٌ ، قالَ النَّبِيُّ ﷺ : « إياكمْ وَالطَّمَعَ فَ إِنَّهُ فَقْـرٌ حَاضِرٌ » (أُ وَقِيلَ : هَلَاكُ الدِّينِ وَفَسَادُهُ الطَّمَعُ ، وَمِلَاكُهُ الْوَرَعُ .

قَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ آلله : الطَّمَعُ المَذْمُومُ شَيْئَانِ ، أَحَدَهُمَّا : سُكُونُ الْقَلْبِ إِلَى مَنْفَعَةٍ مَشْكُوكَةٍ ، وَالثَّانِي : إِرَادَةُ الشَيْءِ مُخَاطَرةً بِالْحُكْمِ ، وَهٰذِهِ الإِرَادَةُ تُقَابِلُ التَّفُويضَ لاَ غَيْرُ ، فَآعْلَمْ ذٰلِكَ .

وَأُمَّا حِصْنُ التَّفْويض فَهُوَ ذِكْرُ خَطَرِ الْأُمُورِ ، وَإِمْكَانِ ٱلْهَلَاكِ وَالْفَسَادِ

جِصن التقويض

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم: ٧٠.

فِيهَا ، وَحِصْنُ حِصْنِهِ ذِكْرُ عَجْزِكَ عَنِ الاِعْتِصَامِ عَنْ ضُرُوبِ الْخَطَرِ ، وَالاِمْتِنَاعِ عَنِ الْوُقُوعِ فِيهَا ، بِجَهْلِكَ وَغَفْلَتِكَ وَضَعْفكَ ، فَالمُواظَبَةُ عَلَى هَذَيْنِ الذَّكْرَيْنِ ، تَحْمِلُكَ عَلَى تَفْويضِ الأَمُورِ كُلِّها إلى لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، وَالاَمْتِنَاعِ عَنْ إِرَادَتِهَا إلى لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، وَالاَمْتِنَاعِ عَنْ إِرَادَتِهَا إلاّ بِشَرْطِ الْخَيْسِ وَالصَّلاحِ ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ وَبِالله التَّوْفِيقُ .

فَإِنْ قِيلَ : مَا هٰذَا الْخَطَرُ الَّـذِي (١) يُـوجِبُـونَ التَّفـوِيضَ لِأَجْلِهِ في الخطر الموجب الموجب الموجب الأُمُورِ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الْخَطَرَ فِي الْجُمْلَةِ خَطَرَان :

الأول : خَطَرُ الشَّكِّ بِـِأَنَّهُ يَكُونُ أَوْ لَا يَكُونُ ، أَوْ أَنَّكَ تَصِلُ إلَيْهِ أَوْ لَا تَصِلُ ، وَهٰذَا يَحْتَاجُ إلى الإسْتِثْنَاء وَيَقَعُ قي بَابِ النِّيَّةِ وَالْأَمَلِ .

وَالنَّانِي : خَطَرُ الْفَسَادِ، بِأَنْ لَا تَسْتَيْقِنَ فَيهِ الصَّلَاحَ لِنَفْسِكَ ، فَهٰذَا آلَذِي يُحْتَاجُ فِيهِ إلى التَّفْويضِ .

ثُمَّ آخْتَلَفَتْ عِبَارَاتُ الْأَئِمَّةِ فِي الْخَطَرِ؛ فَعَنْ بَعْضِهِمْ أَنَّ الْخَطَرَ فِي الخطر وأنواعه الْفِعْلِ هُوَ أَنْ تَكُونَ دُونَهُ نَجَاةً ، وَيُمْكِنُ أَنْ يُجَامِعَهُ ذَنْبٌ ؛ والْإيمَانُ وَالْإِسْتِقَامَةُ وَالسَّنَّةُ لَا خَطَرَ فِيهَا ، إِذْ لَا يُمْكِنُ / دُونَ الْإِيمانِ نَجَاةً أَلْبَتَّةً ؛ [٥٥/أ] وَالإَسْتِقَامَةُ لَا يُجَامِعُها ذَنب، فَإِذَنْ تَصِحُ إِرَادَةُ الإِيمان وَالإِسْتِقَامَةِ بِالْحُكْمِ .

وَقَالَ الْأَسْتَاذُ (أ) رَحِمَهُ اللَّهُ: الْخَطَرُ في الْفِعْلِ مَا يُمْكِنُ أَنْ يَعْتَرِضَ فِيهِ مَا يَكُونُ الْإِشْتِغَالُ بِالْعَارِضِ أَوْلَى مِنَ الْإِقْدَامِ عَلَى ذٰلِكَ الْفِعْلِ ؛ وَذٰلِكَ فِيهِ مَا يَكُونُ الْإِشْتِغَالُ بِالْعَارِضِ أَوْلَى مِنَ الْإِقْدَامِ عَلَى ذٰلِكَ الْفِعْلِ ؛ وَذٰلِكَ

<sup>(</sup>أ) هو أبو إسحاق الاسفراييني ، إبراهيم بن محمد ، المتكلِّم الأصولي ، الشافعي .

يَقَعُ فِي الْمُبَاحَاتِ وَالسُّنَنِ وَالْفَرَائِضِ ؛ أَلَا تَرَى أَنَّ مَنْ تَضَيَّقَ عَلَيْهِ وَقْتُ الصَّلَاةِ وَقَصَدَ أَدَاءَهَا فَقصده غَرِيقٌ أُو حَرِيقٌ يُمْكِنُهُ إِنْقَاذُهُ ، فالاَشْتِغَالُ بِإِنْقَاذِهِ الصَّلَاةِ وَقَصَدَ أَوْلَى مِنَ الْإِقْبَالِ عَلَىٰ الصَلَاةِ ؛ فَلاَ تَصحُّ (') إذَنْ إِرَادَةُ المُباحَاتِ وَالنَّوَافِلِ وَالْكَثِيرِ مِنَ الْفَرَائِضِ بِالحُكْمِ .

فَإِنْ قِيلَ : كَيْفَ يَصِحُ أَنْ يَفْتَرِضَ اللَّهُ عَلَى عَبْدِهِ شَيْئًا، وَيُـوعِدَهُ عْلَى تَرْكِهِ، ثُمَّ لا يَكُونُ لَهُ صَلَاحٌ فِي فِعْلِهُ ؟ .

فَاعْلُمْ أَنَّ شَيْخَنَا (أَ) رَحِمَهُ اللَّهُ قَالَ : إِنَّ آللَّه تَعَالَى لا يَأْمُو العَبْدَ بِشَيْءٍ إِلَّا وَفِيهِ صَلَاحُهُ إِذَا تَجَرَّدَ عَنِ الْعَوَارِضِ ، وَلا يُضَيِّقُ عَلَيْهِ فِعْلاً فَرْضاً بِحَيْثُ لاَ مَعْدِلَ لَهُ عَنْهُ إِلاَّ وَلَهُ فِيهِ صَلاَحٌ ، وَإِنَّما رُبَّمَا يُسَبِّبُ اللَّهُ تَعالَى لَهُ عَنْهُ إِلاَّ وَلَهُ فِيهِ صَلاَحٌ ، وَإِنَّما رُبَّمَا يُسَبِّبُ اللَّهُ تَعالَى لَهُ عَنْهُ إِلاَّ وَلَهُ فِيهِ صَلاَحٌ ، وَإِنَّما رُبَّمَا يُسَبِّبُ اللَّهُ تَعالَى لَهُ عُذْراً لاَ جُلِهِ ، يَكُونُ الْعُدُولُ عَنْ أَحَدِ المَأْمُورَيْنِ أَوْلَى مِنَ الاشْتِغَالِ بِالأَخْرِ كَمَا ذَكُونًا ، فَيَكُونُ الْعَبْدُ في ذٰلِكَ مَعْذُوراً بَلْ مَأْجُوراً لاَ بِتَرْكِ هٰذَا الْفَرْضِ بَلْ بِغِعْلِ الْفَرْضِ الّذِي هُوَ أَوْلَى .

وَلَقَدْ سَمِعْتُ الإِمَامَ (ب) رَحِمَهُ اللَّهُ في هٰذِهِ المَسْئَلَةِ يَقُولُ: إِنَّ مَا افْتَرَضَ اللَّهُ عَلَى عِبَادِهِ مِنَ الصَّلَاةِ وَالْحَجِّ وَالصَّوْمِ وَنَحْوِهِ ، فَفِيها صَلاَحُ لاَ افْتَرَضَ اللَّهُ عَلَى عِبَادِهِ مِنَ الصَّلَاةِ وَالْحَجِّ وَالصَّوْمِ وَنَحْوِهِ ، فَفِيها صَلاَحُ لاَ مَحَالَةَ لِلْعَبْدِ ، وَصَحَّتُ إِرَادَتُها بِالْحُكْمِ ، واتَّفَقَ رَأْيُنَا عَلَى ذٰلِكَ، فَبَقِيَ المُبَاحَاتُ وَالنَّوَافِلُ إِذَنْ في هٰذَا الْحُكْمِ ؛ فاعْلَمْ ذٰلِكَ فَإِنَّهُ مِنْ غَوَامِضِ الْمُبَاحَاتُ وَالنَّهِ التَّوْفِيقُ .

فَإِنْ قِيلَ : فَهَلْ يَأْمَنُ المُفَوِّضُ الْهَلَاكَ وَالْفَسَادَ وَالدَّارُ دَارُ مِحْنَةٍ ؟

حالا*ت* المفوض

<sup>(</sup>ب) هو أبو بكر الورّاق ، كما في سراج الطالبين ٢ /١٣٣ .

<sup>(</sup>ج) هو أبو المعالي الجويني إمام الحرمين .

فَاعْلَمْ أَنَّ فِي الْأَغْلَبِ لَا يُفْعَلُ بِالْمُفَوِّضِ إِلَّا الصَّلاَحُ ، وَقَدْ يُفْعَلُ بِهِ فِي النَّادِرِ غَيْرُ الصَّلاَحِ ؛ وَلِذَٰلِكَ رُبَّما يَخْذُلُهُ فَيَقَعُ عَنْ مَنْزِلَةِ التَّفْوِيضِ ، وَلاَ صَلاَحَ لِلْعَبْدِ فِي الْخِذْلَانِ وَالْوُقُوعِ عَنْ مَنْزِلَةِ التَّفْوِيضِ ، وَبِهِ قَالَ الشَّيْخُ أَبُو عُمَرَ رَحِمَهُ اللَّهُ .

وَقِيلَ: لَا يُفْعَلُ بِالْمُفَوِّضِ إِلاَّ مَا فِيهِ صَلاَحُهُ فِيمَا فَوَّضَ إِلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ. وَالْخِذْلَانُ وَالْقُصُورُ عَنْ مَنْزِلَةِ التَّفْويضِ ، مِمَّا لَا يَقْعُ فِيهِ التَّفْويضُ ، إِذْ لَا يُشَكُّ فِي فَسَادِ ذَٰلِكَ ؛ وَالتَّفْويض إِنَّما يَقَعُ فِيمَا / يُشَكُّ فِي [٥٥/ب] فَسَادِهِ وَصَلاَحِهِ ، وَهٰذَا أَوْلَى الْقَوْلَيْنِ عِنْدَ شَيْخِنَا رَحِمهُ اللَّهُ ، إِذْ لَـوْلَا ذَٰلِكَ لَمَا قَوِيضٍ . لَمَا قَوِيتِ الْبَاعِثَةُ عَلَى التَّفْويضِ .

فَإِنْ قِيلَ : فَهَلْ يَجِبُ أَنْ يُفْعَلَ بِالْمُفَوِّضِ مَا هُوَ الْأَفْضَلُ ؟ التفويض فَاعْلَمْ أَنَّ الْإِيجَابَ مُسْتَجِيلٌ في حَقِّ اللَّهِ تَعَالَى وَلَا يَجِبُ لِعِبَادِهِ عَلَيْهِ والاختبار شَيْءٌ ؛ وَقَدْ يَفْعَلُ بِالْعَبْدِ الْأَصْلَحَ دُونَ الأَفْضَلِ حِكَمَةً من الله مِنْ فِعْلِهِ . أَلاَ شَيْءٌ ؛ وَقَدْ يَفْعَلُ بِالْعَبْدِ الأَصْلَحَ دُونَ الأَفْضَلِ حِكَمَةً من الله مِنْ فِعْلِهِ . أَلا تَرَى أَنَّهُ قَدَّرَ لِلنَّبِيِّ وَأَصْحَابِهِ رضي الله عنهم أَنْ يَنَامُوا طُولَ اللَّيْلِ إِلَى طُلُوعِ الشَّمْسِ في بَعْضِ الأَسْفَارِ حَتَى فَاتَتْهُمْ صَلاَةُ اللَّيْلِ وَصَلاَةُ الْفَجْرِ ، طُلُوعِ الشَّمْسِ في بَعْضِ الأَسْفَارِ حَتَى فَاتَتْهُمْ صَلاَةُ اللَّيْلِ وَصَلاَةُ الْفَجْرِ ، وَالصَّلاَةُ الْفَهْرُ أَفْضَلُ مِنَ النَّوْمِ ؟ وَرُبَّمَا يُقَدِّرُ لِلْعَبْدِ الْغَنِي وَالنَّعْمَةَ في الدُّنْيَا ، وَإِنْ كَانَ التَّجَرُّدُ كَانَ التَّجَرُّدُ وَالحَ وَالأَوْلَادِ ، وَإِنْ كَانَ التَّجَرُّدُ للعَبْادِهِ بَصِيرُ .

وَهٰذَا كَمَا أَنَّ الطَّبِيبَ الْحَاذِقَ النَّاصِحَ يَخْتَارُ لِلْمَرِيضِ مَاءَ الشَّعِيرِ وَإِنْ كَانَ مَاءُ الشَّعِيرِ أَنْفَسَ ، لَمَّا عَلِمَ أَنَّ صَلَاحَ عِلَّتِهِ في مَاءِ الشَّعِيرِ ؛ وَالْمَقْصُودُ لِلْعَبْدِ النَّجَاةُ مِنَ الْهَلَاكِ ، لَا الْفَضْلُ وَالشَّرَفُ مَعَ الْفَسَادِ وَالْهَلَاكِ .

التفويض والاختيار

### فَإِنْ قِيلَ : هَلْ يَكُونُ المُفَوِّضُ مُخْتَاراً ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الصَّحِيحَ عِنَدَ عُلَمَائِنَا أَنَّهُ يَكُونُ مُخْتَاراً وَلاَ يَقْدَحُ في تَقْوِيضِهِ ، وَذٰلِكَ أَنَ الْمَعْنَى فِيهِ إِذَا كَانَ لَهُ صَلاَحٌ في المفضول وَالأَفْضَلِ ، فَهُو يُرِيدُ مِنَ آللَّهِ تعالى أَنْ يُسَبِّبَ لَهُ الأَفْضَلَ ؛ كَمَا أَنَ المَريضَ يَقُولُ لِلطَّبِيبِ : آجْعَلْ دَوَائِي مَاءَ السُّكَّرِ دُونَ مَاءِ الشَّعِيرِ ، إِن كَانَ لِي صَلاحٌ فِي لِلطَّبِيبِ : آجْعَلْ دَوَائِي مَاءَ السُّكَّرِ دُونَ مَاءِ الشَّعِيرِ ، إِن كَانَ لِي صَلاحٌ فِي كِلَيْهِمَا ، لِيَحْصُلَ لِي الْفَضْلُ وَالصَّلاحُ جَمِيعاً ، فَكَذٰلِكَ الْعَبْدُ إِذَا سَأَلَ اللّهَ لَيُهُمَّ لَهُ الْهُ الْعَبْدُ إِذَا سَأَلَ اللّهَ لَا يَعْمَلُ وَالصَّلاحُ جَمِيعاً ، فَكَذٰلِكَ الْعَبْدُ إِذَا سَأَلَ اللّهَ لَلهُ الْعَبْدُ إِنَّا مَا لَللّهُ الصَّلاحَ فِي غَيْرِ تَعْرَلُ لَهُ اللّهُ الصَّلاحَ فِي غَيْرِ اللّهُ الْفُضْلَ أَنْ يُكُونَ رَاضِياً بِذٰلِكَ .

فَ إِنْ قِيلَ : فَلِمَ اذَا كَانَ لِلْعَبْدِ أَنْ يَخْتَـارَ الْأَفْضَلَ وَلَيْسَ لَـهُ أَنْ يَخْتَارَ الْأَصْلَحَ ؟

> بين الأنضل والأصلح [٦٥/أ]

فَاعْلَمْ أَنَّ الْفَرْقَ بَيْنَهُما أَنَّ الْعَبْدَ يَعْرِفُ الْأَفْضَلَ مِنَ الْمَفْضُولِ ، وَلَا يَعْرِفُ الطَّلْاحَ مِنَ الْفَسَادِ لِيُرِيدَهُ بِالْحُكْمِ ؛ ثُمَّ مَعْنَى آخْتِيَارِهِ الأَفْضَلُ ، أَنْ يُعْرِفُ الطَّلَاحَ مِنَ اللَّهِ تَعالَى أَنْ يَجْعَلَ صَلاَحَهُ فِيمَا هُوَ الْأَفْضَلُ وَيَخْتَارَ لَهُ / ذَٰلِكَ يُرِيدَ مِنَ اللَّهِ تَعالَى أَنْ يَجْعَلَ صَلاَحَهُ فِيمَا هُوَ الْأَفْضَلُ وَيَخْتَارَ لَهُ / ذَٰلِكَ وَيُقَدِّرَه ، أَنَّ لِلْعَبْدِ تَحَكُّماً فِي شَيْءٍ مِنْ ذَٰلِكَ فَاعْلَمْهُ .

فَهٰذِهِ جُمْلةٌ مِنْ دَقِيقِ هٰذَا الْعِلْمِ وَأَسْرَادِهِ ؛ وَلَوْلاَ أَنَّ الْحَاجَةَ مَسَّتُ إِلَيْهِ لَمَا تَعَرَّضْنَا لِإِيرَادِهِ لأَنَّهُ يُلاَطِمُ بِحَارَ عُلُومِ المُكَاشَفَةِ ، مع أَنِي النَّكَ عَلَى النُّكْتَةِ الْمُقْنِعَةِ في هٰذَا الْكَتَابِ ، وَقَصْدْتُ الْإِيضَاحَ لِيَنْتَفِعَ بِهِ فَحُولُ الْعُلَماءِ وَالمُبْتَذِئُونَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى التَّوْفِيقُ .

#### العارضُ الثالث: القضاء ووُرُود أنواعه

وَإِنَّمَا كِفَايَتُهُ فِي الرِّضَا بِهِ فَعَلَيْكَ أَنْ تَرْضَى بِقَضَاءِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَذَلِكَ لِأَمْرَيْن :

الرضا بالقضاء

أَحَدُهُمَا : التَّفَرُّغُ لِلْعِبَادَةِ ، لأَنَّكَ إِذَا لَمْ تَرْضَ بقضاء الله عَزَّ وجلَّ فَتَكُونَ مَهْمُوماً مَشْغُولَ الْقَلْبِ أَبَداً بِأَنَّهُ لِمَ كَانَ كَذَا وكذا ، وَلِمَ ذَا لا يَكُونُ كَذَا وكذا ؟

فَإِذَا آشْتَغَلَ الْقَلْبُ بِشَيْءٍ مِنْ هَـذِهِ الْهُمُومِ كَيْفَ يَتَفَرَّغُ لِلْعِبَادَةِ ؟ إِذْ لَيْسَ لَكَ إِلَّا قَلْبٌ وَاحِدٌ ، وَقَدْ مَلْأَتَهُ مِن ٱلْهُمُوم ، بِمَا كَانَ وَمَا يَكُونُ مِنْ أَمْر الدُّنْيَا . فَأَيُّ مَوْضِع يَكون فِيهِ لِذِكْرِ العِبَادَةِ وَفِكْرِ الآخِرَةِ .

وَلَقَدْ صَدَقَ شَفِيقُ البلخي رَحِمَهُ اللَّهُ في قوله : إِنَّ حَسْرَةَ الْأُمُورِ المَاضِيَةِ وَتَدْبِيرَ الآتِيَةِ قَدْ ذَهَبَتْ بِبَرَكَةِ سَاعَتِكَ هٰذِهِ .

الثَّانِي مِنَ الْأَمْرَيْنِ : خَطَرُ مَا فِي السُّخْطِ مِنْ غَضَبِ اللَّهِ تَعَالَى . وَلَقَدْ رَوَيْنَا فِي الْأَخْبَارِ أَنَّ نَبًّا مِنَ الْأَنْبِياءِ شَكَا بَعْضَ مَا نَالَهُ مِنَ الْمَكْرُوهِ إِلَى اللَّهِ سبحانه وتَعَالَى ، فَأُوْحٰى آللُّهُ تَعَالَى إِلَيْهِ : أَتَشْكُونِي وَلَسْتُ بِأَهْلِ ذَمِّ وَلَا شَكْوَى ، هَكَذَا بَدَاشَأَنُكَ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ فَلِمَ تَسْخَطُ قَضَائِي عَلَيْكَ ، أَتُرِيدُ أَنْ أُغَيِّرَ الدُّنْيَا لَإِجْلِكَ ، أَو أَبَدَّلَ اللُّوحَ المَحْفُوظَ بِسَبَبكَ ، فَأَقْضِي مَا تُريدُ دُونَ مَا أُرِيدُ ، وَيَكُونُ مَا تُحِبُّ دُونَ مَا أُحِبُّ ؟ فَبِعِزَّتِي حَلَفْتُ ، لَئِنْ ا تَلَجْلَجَ (١) هٰذَا في صَدْرِكَ مَرَّةً أُخْرَى ، لأَسْلُبَنَّكَ ثَوْبَ النُّبُوَّةِ وَلأُورِدَنَّـكَ النَّارَ وَلَا أَبَالِي .

قُلْتُ : فَلْيَسْتَمِعِ الْعَاقِلُ هٰذِهِ السِّيَاسَةَ الْعَظِيمَةَ وَالْوَعِيدَ الْهَائِلَ مَعَ أَنْبِيَاثِهِ وَأَصْفِيَاثِهِ ، فَكَيْفَ مَعَ غَيْرِهِمْ ؟ ثُمَّ اسْتَمِع ما يقول : لَئِنْ تَلَجْلَجَ (٢) هَذَا فِي صَدْرِكَ مَرَّةً أُخْرَى ؛ فَهٰذَا فِي حَدِيثِ النَّفْسِ وَتَرَدُّدِ الْقَلْبِ ، فَكَيْفَ بِمَنْ يَصْرُخُ وَيَسْتَغِيثُ وَيَشْكُو أُو يُنَادِي بِالْوَيْلِ والثبور مِنْ رَبِّهِ عَلَى رُءُوسِ المَـلا وَيَتَّجِذُ لَهُ أَعْوَاناً وَأَصْحَاباً؟ وَهٰذَا / لَمنْ سَخِطَ مَرَّةً ، فَكَيْفَ مِمَّنْ هُو [٥٦-ب] في السُّخطِ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى فِي جَمِيعَ عُمْرهِ ؟

وَهٰذَا لِمَنْ شَكَا إِلَيْهِ ، فَكَيْفَ مَنْ شَكَا إِلَى غَيْرِهِ ؟ نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَسَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا ، وَنَسْأَلُهُ أَنْ يَعْفُو عَنَّا وَيَعْفِرَ لَنَا سُوءَ آدَابِنَا وَيُصْلِحَنَا بِحُسْن نَظَرِهِ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ .

> معنى الرضا بالقضاء

فَإِنْ قِيل : فَمَا مَعْنَى الرِّضَا بِالْقَضَاءِ وَحَقِيقَةُ ذٰلِكَ وَحُكْمُهُ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ عُلَمَاءَنَا قالُوا: إِنَّ الرِّضَا تَرْكُ السُّخْطِ، وَالسُّخْطُ ذِكْرُ غَيْرِ مَا قَضَى آللَّهُ تَعَالَى بِأَنَّهُ أَوْلَى بِهِ وَأَصْلَحُ لَهُ فِيمَا لَا يَسْتَيْقِنُ فَسَادَهُ وَصَلاَحَهُ، هَذَا شَرْطُ فِيهِ، فَاعْلَمْ ذٰلِكَ.

الشرور والمعاصي

فَإِنْ قُلْتَ : أَلَيْسَ الشُّرُورُ وَالمَعَاصِي بِقَضَاءِ اللَّهِ تَعالَى وَقَدَرِهِ ، فَكَيْفَ يَرْضَى الْعَبْدُ الشَّرَ وَيَلْزَمُهُ ذٰلِكَ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الرِّضَا إِنَّمَا يَلْزَمُه بِالْقَضَاءِ ، وَقَضَاءُ الشَّرِّ لَيْسَ بِشَرٍ ، وَإِنَّمَا الشَّرُّ هُوَ الْمَقْضِيُّ فَلاَ يَكُونُ رِضاً بِالشَّرِّ .

أنه إع المصضيات

وَقَدْ قَالَ شُيُوخُنَا رَحِمَهُمُ اللَّهُ: الْمَقْضِيَّاتِ أَرْبَعَةٌ: نِعْمَةٌ، وَشِدَّةٌ، وَشِدَّةٌ، وَخَيْرٌ، وَشَرِّ .

فَالنَّعْمَةُ يَجِبُ الرِّضَا فِيهَا بِالْقَاضِي وَالْقَضَاءِ وَالْمَقْضِيِّ ، وَيَجِبُ عَلَيْهِ الشُّكْرُ مِنْ حَيْثُ إِنَّهَا نِعْمَةٌ ، ( وإظهار المِنَّة عليه بإبداء أثر النعمة )(١)

وَالشَّدَّةُ يَجِبُ الرِّضَا فِيها بِالْقَاضِي وَالْقَضَاءِ وَالْمَقْضِيِّ، وَيَجِبُ عَلَيْهِ الصَّبْرُ مِنْ حَيْثُ إِنَّهَا شِدَّةٌ.

وَٱلْخَيْرُ يَجِبُ الرِّضَا فِيهِ بِالْقَاضِي وَالْقَضَاءِ وَالْمَقْضِيِّ ، وَيَجِبُ عَلَيْهِ ذِكْرُ المِنَّةِ مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ خَيْرٌ وَقَقه لَهُ .

وَالشَّرُّ يَجِبُ عَلَيْهِ فِيهِ الرَّضَا بِالْقَاضِيَ وَالْقَضَاءِ وَالْمَقضِيِّ ، مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ مَقْضِيًّ لَا مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ شَرُّ ، وَكَوْنُهُ مَقْضِيًّا يَرْجِعُ إِلَى الْقَاضِيَ والْقَضَاءِ

بِالْحَقِيقَةِ، وَهٰذَا كَمَا أَنَّكَ تَرْضَى مَذْهَبَ المُخَالِفِ أَنْ يَكُونَ مَعْلُوماً لَكَ لاَ أَنْ يَكُونَ مَعْلُوماً لَكَ لاَ أَنْ يَكُونَ مَذْهَبًا لَكَ ؛ ثُمَّ كَوْنُهُ مَعْلُوماً يَرْجِعُ إلى الْعِلْمِ ، فَالرِّضَا وَالمَحَبَّةُ إِنَّمَا يَكُونُ بِالْحَقِيقَةِ لِلْعِلْمِ بِمَذْهَبِ الغير لاَ بِمَذْهَبِهِ ، فَكَذَلكَ (الرِّضَا بِالْمَقْضِيِّ )(1) .

فَإِنْ قِيلَ : فالرَّاضِي هَلْ يَكُونُ مُسْتَزِيداً ؟

قِيلَ لَهُ: نَعَمْ بِشَرْطِ الْخَيْرِ وَالصَّلاحِ دُونَ الحُكْمِ ، وَلا يُخْرِجُهُ ذٰلِكَ عَنِ الرِّضَا ، بل أن يَدُلَّ عَلَى الرِّضَا فَهُ وَ أَوْلَى ، فإنَّ مَنْ أَعْجَبَهُ ، شَيْءٌ وَرَضِيَ ذٰلِكَ آسْتَزَادَ مِنْهُ ؛ وَكَانَ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا حَضَرَ آللَّبَنُ يَقُولُ : « اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُ اللَّهُ مَوْضِعٍ بَارِكُ لنَا فِيهِ وَزِدْنَا مِنْهُ ، وَفِي مَوْضِعٍ مِنَ المَوْضِعَيْنِ لَمْ يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ غَيْرُ / رَاضٍ بِمَا قَدَّرَ اللَّهُ تَعَالَى لَهُ مِنْ [٧٥/أ] ذٰلِكَ .

فَإِنْ قُلْتَ : لَمْ يُذْكَرْ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ الاسْتِثْنَاءُ وَشَرْطُ الْخَيْرِ وَالصَّلَاحِ .

فَاعْلَمْ أَنَّ هٰذِهِ الْأُمُورَ إِنَّمَا تَكُونُ بِالْقَلْبِ، وَأَنَّ مَا (يُقَالُ) (٢) بِاللِّسَانِ عِبَارَةٌ عَنْ ذٰلِكَ ، فَلَا مُعْتَبَرَ بِتَوْكِ عِبَارَتِهِ مَعَ حُصُولِهِ بِالْقَلْبِ، فَاعْلَمْ ذٰلِكَ مُوفِقاً راشداً .

العارضُ الرّابع:

الشّدائدُ والمصائبُ ؛ وَإِنَّمَا كِفَايَتُها بِالصَّبْرِ . فَعَلَيْـكَ بِالصَّبْـرِ في ﴿ وَجُوبِ الصِبرِ الصَبر المَوَاطِنِ ، وَإِنَّما ذٰلِكَ لَأِمْرَيْنِ :

أَحَدُهُمَا: التَّوَصُّل(٣) إِلَى الْعِبَادَةِ وَحُصُولُ الْمَقْصُودِ مِنْهَا، فَإِنَّ مَبْوراً مَنْنَى أَمْرِ الْعِبَادَةِ كُلِّه عَلَى الصَّبْرِ وَآحْتِمَالِ المَشْقَاتِ، فَمَنْ لَمْ يَكُنْ صَبُوراً

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٧١ .

لَمْ يَصِلْ إلى شَيْءٍ مِنْها بِالْحَقِيقَةِ ؛ وَذٰلِكَ أَنَّ مَنْ قَصَـدَ عِبَادَةَ اللَّهِ تَعَـالَى وَتَجَرَّدَ لَهَا آسْتَقْبَلْتُهُ شَدَائِدُ وَمِحَنْ وَمَصَائِبُ مِنْ وُجُوهٍ :

أَحَدُهَا: أَنَّهُ لَا عِبَادَةَ إِلَّا وَفِي نَفْسِهَا مَشَقَّةً ، وَلِـذَٰلِك ورد كُـل هٰذَا التَّرْغِيبِ فِيهِ ، وَوُعِدَ الثوابُ عَلَيْهِ (١) ، إِذْ لَا يَتَأْتَى فِعْـلُ الْعِبَادَةِ إِلَّا بِقَمْعِ الْهَوَى وَقَهْرِ النَّفْسِ ، إِذْ هِي زَاجِرَةٌ عَنِ الْخَيْرِ والرشد ؛ وَمُخَالَفَةُ الْهَـوَى وَقَهْرُ النَّفْسِ مِنْ أَشَدً الْأُمُورِ عَلَى الإِنْسَانِ .

وَثَانِيهَا : أَنَّ الْعَبْدَ إِذَا فَعَلَ الْخَيْرَ مَعَ الْمَشَقَّةِ ، لَزِمَهُ الإِحْتِيَاطُ لَـهُ حَتَّى لاَ يَفْسُدَ عَلَيْهِ ، وَآلِإِبِقَاءُ عَلَى الْعَمَلِ أَشَدُّ مِنَ الْعَمَلِ .

أنواع المحن

وَثَالِئُهَا: أَنَّ الدَّارَ دَارُ مِحْنَةٍ ؛ فَمَنْ كَانَ فِيهَا لاَ بُدَّ لَهُ مِنَ الإِبْتَلاَءِ بِشَدَائِدِهَا وَمَصَائِبِهَا، وَذٰلِكَ أَقْسَامُ: المُصِيبَةُ فِي الأَهْلِ وَالْقَرَابَاتِ وَالإِخْوَانِ وَالأَصْحَابِ بِالْمَوْتِ وَالْفَقْدِ وَالْفِرَاقِ ؛ وَفِي النَّفْسِ بِأَنْوَاعِ الأَمْرَاضِ وَالأُوجَاعِ ، وَفِي النَّفْسِ إِلَّاهُ ، وَالطَّمَعِ فِيهِ وَالإِزْدِرَاءِ بِهِ وَالْغِيبَةِ له وَالْكَذِبِ عَلَيْهِ ؛ وَفِي المَالِ بِالذَّهَابِ وَالزَّوَالِ . وَلِكُلِّ وَاحِدةٍ مِنْ وَالْغِيبَةِ له وَالْكَذِبِ عَلَيْهِ ؛ وَفِي المَالِ بِالذَّهَابِ وَالزَّوَالِ . وَلِكُلِّ وَاحِدةٍ مِنْ وَالْغِيبَةِ له وَالْكَذِبِ عَلَيْهِ ؛ وَفِي المَالِ بِالذَّهَابِ وَالزَّوَالِ . وَلِكُلِّ وَاحِدةٍ مِنْ فَالْغِيبَةِ له وَالْكَذِبِ عَلَيْهِ ؛ وَفِي المَالِ فِالذَّهَابِ وَالزَّوَالِ . وَلِكُلِّ وَاحِدةٍ مِنْ فَوْعِ آخَرَ ، فَيَحْتَاجُ إِلَى الصَّبْرِ عَلَيْهَا كُلِّها ، وَإِلَّا فَيَمْنَعُهُ الْجَزَعُ وَالتَّلَهُفُ مِنَ التَقَرُّعِ لِلْعِبادَةِ .

وَرَابِعُهَا: أَنَّ طَالِبَ الآخِرَةِ أَشَدُّ آبْتِلَاءً وَأَكْثَرُ مَحَبَّةً أَبِداً ، وَمَنْ كَانَ إِلَى آللَّهِ تعالى أَقْرَبُ فَالْمَصَائِبُ له في الدُّنْيَا أَكْثَرُ ، وَالْبَلَاءُ عَلَيْهِ أَشَدُ . أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَهُ ﷺ : « أَشَدُ النَّاسِ بَلَاءً الأَنْبِيَاءُ ثُمَّ الشهداء(٢) ثُمَّ الأَمْثَلُ فَالأَمْثَلُ »(أ) ؟

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم (٧٢).

فَإِذَن مَنْ قَصَدَ الْخَيْرَ وَتَجَرَّدَ لِطَرِيقَ الآخِرَةِ ، آسْتَقْبَلَتْهُ هٰذِهِ الْمِحَنُ ، فَإِنْ لَمْ يَصْبِرْ عَلَيْهَا ، وَلاَ يَكُونُ / بِحَيْثُ لاَ يَلْتَفِتُ إِلَيْهَا ، آنْقَطَعَ عَنِ الطَّرِيقِ [٧٥/ب] وَآشْتَغَلَ عَنِ الْعِبَادَةِ ، فَلاَ يَصِلُ إِلى شَيْءٍ مِنْ ذٰلِكَ .

وَلَقَدْ أَعْلَمَنا آللَّهُ تَعَالَى بِالْتِقَاءِ (١) الْمِحَنِ وَالمَصَائِبَ وَآبْتِلَائِنَا بِها ، وَحَقِّقَ ذٰلِكَ وَأَكْدَهُ فَقَالَ : ﴿ لَتَبُلُونَ فِي أَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ اللَّذِينَ أَشُورَكُوا أَذْى كَثِيراً ﴾ [آل اللَّذِينَ أَشُورَكُوا أَذًى كَثِيراً ﴾ [آل عمران : ١٨٦].

ثُمَّ قَالَ سبحانه : ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ ذَٰلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ [ آل عمران : ١٨٦ ] فَكَأَنَّهُ يَقُولُ : وَطِّنُوا أَنْفُسَكُمْ عَلَى أَنَّهُ لاَ بُدَّ لَكُمْ مِنْ أَنْوَاعِ الْبَلاَيَا ، فَإِنْ تَصْبِرُوا فَأَنْتُمُ الرِّجَالُ وَعَزَائِمُكُمْ عَزَائِمُ الرِّجَالِ ؛ فَإِذَنْ مَنْ عَزَمَ عَلَى الصَّبْرِ الطَّويلِ ، مَنْ عَزَمَ عَلَى الصَّبْرِ الطَّويلِ ، وَيُوطِّنَ نَفْسَهُ عَلَى آحْتِمَالِ المَشَاقِ الْعَظِيمَةِ المُتَوَالِيَةِ إِلَى الْمَوْتِ ، وَإِلَّا فَقَدْ وَعُهِ . وَصَدَ الأَمْرَ بِغَيْرِ آلَتِهِ وَأَتَاهُ مِنْ غَيْرِ وَجْهِهِ .

وَلَقَدْ ذُكِرَ عَنِ الْفُضَيْلِ رَحِمَهُ آللَّهُ أَنَّهُ قَالَ : مَنْ عَزَمَ عَلَى قَطْعِ الطريقِ لِلْآخِرَةِ فَلْيَجْعَلْ عَلَى نَفْسِهِ أَرْبَعَةَ أَلْوَانٍ مِنَ الْمَوت : الأَبْيَضَ ، وَالأَحْمَرَ ، وَالأَحْمَرَ ، وَالأَحْمَرَ ، وَالأَحْمَرُ : الْجُوعُ ، وَالأَسْوَدُ : فَمُ النَّاسِ ، وَالأَحْمَرُ : الْوَقائِعُ بَعْضُهَا عَلَى ذَمُّ النَّاسِ ، وَالأَحْمَرُ : الْوَقائِعُ بَعْضُهَا عَلَى بَعْضُ .

وَالثَّانِي مِنَ الْأَمْرَيْنِ : مَا فِي الصَّبْرِ مِنْ خَيْرِ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ .

مِنْ ذَٰلِكَ النَّجَاةُ وَالنَّجَاحُ . قول تَعَالى : ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهِ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ [ الطلاق : ٣ ] ، مَعْنَاهُ : ومَنْ يَتَّقِ اللَّهَ بِالصَّبْرِ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً مِنَ الشَّدَائِدِ .

كر امات الصابرين - وَمِنْهَا الظَفَرُ على الْأَعْدَاءِ ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ فَاصْبِرْ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [ هود : ٤٩ ] .

وَمِنْهَا الظَّفَّرُ بِالْمُرَادِ ، قالَ تَعَالَى : ﴿ وَتَمَّتْ كَلَمَةُ رَبِّكَ الْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ بِمَا صَبَرُوا ﴾ [ الأعراف : ١٣٧ ] وَقِيلَ : كَتَبَ يُـوسُفُ في جَوَابِ يَعْقُوبَ عَلَيْهِما السَّلامُ : إنَّ آبَاءَكَ صَبَرُوا فَظَفَرُوا ، فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرُوا تَظْفَرُ وَا ، فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرُوا تَظْفَرُ وَا .

### وقيل في هذا المَعْنَى [ البسيط ] :

لَا تَيْاً سَنَّ وَإِنْ طَالَتْ مُطَالَبَةً إِذَا آسْتَعَنْتَ بِصَبْرٍ أَنْ تَرَى فَرَجَا أَخْلِقْ بِذِي الصَّبْرِ أَنْ يَحْظَى بِحَاجَتِهِ وَمُدْمِنُ الْقَرْعِ لِلْأَبْوَابِ أَنْ يَلِجَا

- وَمِنْهَا التَّقَدُّمُ عَلَى النَّاسِ وَالْإِمَامَةُ ، قالَ الله تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا ﴾ [ السجدة : ٢٤ ] .

وَمِنْهَا النَّنَاءُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى ، قالَ الله تَعَالَى : ﴿ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِراً نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ ﴾ [ صَ : ٤٤ ] .

[٨٥/أ] ـ وَمِنْهَا الْبِشَارَةُ / وَالصَّلَاةُ وَالرَّحْمَةُ ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ ﴾ [ البقرة : ١٥٥ ] إلى قوْلِهِ : ﴿ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةُ ﴾ الآية [ البقرة : ١٥٧ ] .

- وَمِنْهَا المَحَبَّةُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى . قالَ اللَّهُ تَعالَى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٦] .

ـ وَمِنْهَا الدَّرَجَاتُ الْعُلَى في الْجَنَّةِ ، قالَ اللَّهُ تَعالى : ﴿ أُولِئُكَ يُجْزَوْنَ الْغُرْفَةَ بِما صَبَرُوا ﴾ [ الفرقان : ٧٥ ] .

- وَمِنْهَا الْكَرَامَةُ الْعَظِيمَةُ قالَ تَعالى : ﴿ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ بِما صَبَرْتُمْ ﴾ [ الرعد : ٢٤ ] .

- وَمِنْهَا ثَوَابٌ بِلاَ غَايَةٍ وَلاَ نِهَايَةٍ ، خَارِجاً عَنْ أَوْهَامِ الْخَلْقِ وَأَعْدَادِهِمْ قَالَ تَعَالَى : ﴿ إِنَّمَا يُوفِّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسابٍ ﴾ [ الزمر : ١٠ ] .

فَسُبْحَانَهُ مِنْ سَيِّدٍ مَاجِدٍ مَا أَكْرَمَهُ ، كُلُّ هٰذِهِ الْكَرَاماتِ في الدُّنْيَا وَالأَخِرَةِ في وَالآخِرةِ يعطي عَبْدَهُ عَلَى صَبْرِ سَاعَةٍ . فَبانَ لَكَ أَنَّ خَيْرَ الدُّنْيَا وَالأَخِرَةِ في الصَّبْرِ . قَالَ ﷺ : « مَا أَعْطِيَ أَحَدُ مِنْ عَطَاءٍ خَيْراً أَوْسَعَ مِنَ الصَّبْرِ » (أ) وَعَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : جَمِيعُ خَيْرِ الْمُؤْمِنِينَ في صَبْرِ سَاعَةٍ وَاحِدَةٍ .

وَلَقَدْ أَحْسَنَ الْقَائِلُ : [ مجزوء البسيط ] :

الصَّبْرُ مِفْتاحُ مَا يُرْجَى وَكُلُّ خَيْرٍ بِهِ يَكُونُ الصَّبِرُ وَإِنْ طَالَتِ اللِيالِي فَرُبَّهَا أَمْكَنَ الْحَرُونُ (ب) وَرُبَّهَا أَمْكَنَ الْحَرُونُ (ب) وَرُبَّهَا يَكُونُ وَرُبَّهَاتَ لاَ يَكُونُ وَرُبَّهَاتَ لاَ يَكُونُ وَرُبَّهَاتَ لاَ يَكُونُ وَرُبِّهَا يَبِيلَ بِاصْطِبَارٍ مَا قِيل هَيْهَاتَ لاَ يَكُونُ وَرُبِّهَا يَا يَكُونُ وَالقَائِلُ : [الطويل]:

صَبَرْتُ وَكَانَ الصَّبْرُ مِنِّي سَجِبَّةً وَكَانَ الصَّبْرِ مِنِّي سَجِبَّةً وَكَانَ الصَّبْرِ

إِذَا كَانَ سِابُ الذِلِّ مِن جَانِبِ البَغِنسِي النَّابُ الذِلِّ مِن جَانِبِ الفَقْرِ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم (٧٣).

<sup>(</sup>ب) الحرون : الخيل الذي يرفض الانقياد ، والمقصود انه يمكن تحقيق الأمر الصعب .

سَأَصْبِرُ حَتَّى يَحْكُمَ اللَّهُ بَيْنَنَا فَإِمَّا إِلَى يُسْرِ وَإِمَّا إِلَى عُسْرٍ

فَعَلْيْكَ بِاغْتِنَامِ هٰذِهِ الخَصْلَةِ الشَّرِيفَةِ وَبَذْلِ المَجْهُودِ فِيهَا تَكُنْ مِنَ الْفَائِزِينَ ، وَاللَّهُ تَعَالَى وَلِيُّ التَّوْفِيقِ .

حقبقة الصبر فَإِنْ قُلْتَ فَمَا حَقِيقَةُ الصَّبْرِ وَحُكْمُهُ ؟

قَاعْلَمْ أَنَّ لَفْظَةَ الصَّبْرِ مِنْ طَرِيقِ اللَّغَةِ الحَبْسُ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَسْدُعُونَ رَبَّهُمْ ﴾ الآية [ الكهف : ٢٨ ] . أي احْبِسْ نَفْسَكَ مَعْهُمْ ، وَإِنهَا يُوصَفُ اللَّهُ تَعَالَى بِالصَّبْرِ عَلَى مَعْنَى حَبْسِهِ الْعَذَابَ عَنِ المُجْرِمِينَ فَلا يُعَاجِلُهُمْ بِهِ . ثُمَّ الْمَعَنَى الذِي هُوَ مِنْ مَسَاعِي الْعَذَابَ عَنِ المُجْرِمِينَ فَلا يُعَاجِلُهُمْ بِهِ . ثُمَّ الْمَعَنَى الذِي هُو مِنْ مَسَاعِي الْقَلْبِ سُمِّي صَبْراً لأَنَّهُ حَبْسُ النَّفْسِ عَنِ الْجَزَع ، وَالْجَزَعُ فِيمَا قَالَهُ الْقَلْبِ سُمِّي صَبْراً لأَنَّهُ حَبْسُ النَّفْسِ عَنِ الْجَزَع ، وَالْجَزَعُ بِعَنِ الشِّدَةِ وَقَلْتَهَا الْخَرُوجِ / عَنِ الشِّدَةِ بِاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تَنْقُصُ لاَ تَتَقَدَّمُ وَلاَ تَتَاتَّرُهُ ، وَلِا فَائِدَةَ فِي الْجَزَع ، بَلْ فِيهِ الضَّرَدُ وَالْخَطُرُ . وَحِصْنُ هٰذَا الْحِصْنِ ذِكْرُ حُسْنِ عِوْضِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْهِ ، وَكَرِيمِ وَالْخَرْفِ فِي ذٰلِكَ لَذَيْهِ ؛ فَهٰذِهِ هٰذِهِ وَبِاللَّهِ التَوْفِيقُ . وَاللَّهُ التَوْفِيقُ .

#### فصـــل ( في الرزق وتدبيره )

فَعَلَيْكَ بِقَطْعِ هَـذِهِ الْعَقَبَةِ الشَّـدِيدَةِ المَنِيعَةِ بِدَفْعِ هَذِهِ الْعَـوَارِضِ الْأَرْبَعَةِ وَإِزَاحَةِ عِلَتِهَا ، وَإِلَّا فَلَا تَدَعُكَ تَذْكُرُ مَقْصُودَكَ مِنَ الْعِبَادَةِ وَلِتَتَفَكَّرَ الْأَرْبَعَةِ وَإِزَاحَةٍ عِلْتِهَا ، وَإِنَّ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا شُعْلًا شَاعَـلًا فِيهَا ، فَضْلًا عَنْ أَنْ تُدْرِكَهَا وَتُحَصَّلَهَا ، وَإِنَّ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا شُعْلًا شَاعَـلًا عَاجِلًا وَآجِلًا .

أمر الرزق وتدبيره

ضمان الله للرزق ثم إنّ أعضلها وأعظمها (١) أمر هذا الرِّزْقِ وَتَدْبِيرُهُ ، فَإِنَّهُ الْبَلِيَةُ الْكُبْرَى لِعَامَّةِ الْخَلْقِ ، أَتْعَبَتْ نَفُوسَهُمْ ، وَشَغَلَتْ قُلُوبَهُمْ ، وَأَكْثَرَتْ هُمُومَهُمْ ، وَضَيَّعَتْ أَعْمَارَهُمْ ، وَأَعْظَمَتْ تبعاتهم وَأُوزَارَهُمْ ، وَعَدَلَتْ بِهِمْ عَنِ اللّهِ وَضَيَّعَتْ أَعْمَارَهُمْ ، وَعَدَلَتْ بِهِمْ عَنِ اللّهِ تَعَالَى وَخِدْمَتِهِ إِلَى خِدْمَةِ اللّهُ نَيَا وَخِدْمَةِ الْمَخْلُوقِينَ ، فَعَاشُوا في الدُّنيا في ظُلْمَةٍ وعَفْلَةٍ وتَعَب وَنَصَب ، وَمَهَانَةٍ وَذُلّ ، وقدِمُوا الآخِرَةِ مَفَالِيسَ ، بَيْنَ فَلْلُمَةٍ وعَفْلَةٍ وتَعَب وَنَصَب ، ومَهَانَةٍ وَذُلّ ، وقدِمُوا الآخِرةِ مَفَالِيسَ ، بَيْنَ أَيْدِيهِمُ الْحِسَابُ وَالْعَذَابُ ، إن لم يرحم اللّه تَعَالَى بِفَضْلِهِ ؛ فَانْظُرْ كَمْ من أَيْدِيهِمُ الْحِسَابُ وَالْعَذَابُ ، إن لم يرحم اللّه تَعَالَى بِفَضْلِهِ ؛ فَانْظُرْ كَمْ من أَيْدِيهِمُ الْحِسَابُ وَالْعَذَابُ ، إن لم يرحم اللّه تَعَالَى بِفَضْلِهِ ؛ فَانْظُرْ كَمْ من أَيْدِيهِمُ الْحِسَابُ وَالْعَذَابُ ، إن لم يرحم اللّه تَعَالَى بِفَضْلِهِ ؛ فَانْظُرْ كَمْ من أَيْدِيهِمُ الْحِسَابُ وَالْعَذَابُ ، إن لم يرحم اللّه تَعَالَى بِفَضْلِهِ ؛ فَانْظُر كَمْ من أَيْدِيهِمُ الْحِسَابُ وَالْعَذَابُ ، وَكُمْ ذَكَرَ مِنْ وَعْدِه وَضَمَانِهِ وَقَسَمِهِ عَلَى ذَلِكَ . وَلَمْ تَوَل لِهُمُ الطَّرِيقَ لَهُمُ الأَمْثَالُ وَيُخَوفُونَهُمْ بِاللّهِ تَعَالَى ، وَهُمْ فَيُطُونَ لهم الْكُتُبَ وَيَضْرِبُونَ لَهُمُ الأَمْثَالُ وَيُخَوفُونُهُمْ فِي غَمْرَةٍ مِنْ ذَلِكَ لاَ يَقْوَتُهُمْ غَذَاء أَوْ عَشَاء .

أصل معضلة الرزق

الأخيار

والرزق

[1/69]

خبر إبراهيم ابن أدهم

وَأُمَّا الْأَخْيَارُ الَّذِينَ هُمْ أُولُو الْأَبْصَارِ وَأَرْبَابُ الْجِدَّ وَالإِجْبَهَادِ ، أَبْصَرُوا طَرِيقَ السَّمَاءِ ، فَلَمْ يَعْبَفُوا بِأَسْبَابِ الأَرْضِ ، وَاعْتَصَمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ ، فَلَمْ يَكْتَرِثُوا / بِعَلاَئِقِ الْخَلْقِ ، وَتَيَقَنُوا بِآيَاتِ اللَّهِ تَعَالَى وَأَبْصَرُوا طَرِيقَهُ ، فَلَمْ يَلْتَفْتُوا إِلَى وَسَاوِسِ الشَّيْطَانِ وَالخَلْقِ وَالنَّفْسِ ، فَإِذَا وَسُوسَ لَهُمْ شَيْطَانُ أَوْ يَلْتَفْتُوا إِلَى وَسَاوِسِ الشَّيْطَانِ وَالخَلْقِ وَالنَّفْسِ ، فَإِذَا وَسُوسَ لَهُمْ شَيْطَانُ أَوْ يَنْشَلُ أَوْ إِنْسَانٌ قَامُوا بِالمُنَاقَشَةِ وَالمُدَافَعَةِ وَالمُخَالَقَةِ ، حَتَّى وَلَى الْخَلْقُ نَفْسُ أَوْ إِنْسَانٌ قَامُوا بِالمُنَاقَشَةِ وَالمُدَافَعَةِ وَالمُخَالَقَةِ ، حَتَّى وَلَى الْخَلْقُ عَنْهُم ، وَآعْتَوزَلَ عَنْهُمُ الشَّيْطَانُ ، وَانْقَادَتْ لَهُمُ النَّفْسُ ، وَاسْتَقَامَ لَهُمُ الطَّرِيقُ الْمُسَتَقِيمُ ، عَلَى مَا ذُكِرَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ أَدْهَمَ رَحِمَهُ اللَّهُ ، أَنَّهُ لَمَا الطَّرِيقُ الْمُسَتِقِيمُ ، عَلَى مَا ذُكِرَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ أَدْهَمَ رَحِمَهُ اللَّهُ ، أَنَّهُ لَمُا الطَّرِيقُ الْمُسَتِقِيمُ ، عَلَى مَا ذُكِرَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ أَدْهَمَ رَحِمَهُ اللَّهُ ، أَنَّهُ لَمَا الطَّرِيقُ الْمُسَتِقِيمُ مَ عَلَى نَفْسِهِ رَحِمَهُ اللَّهُ أَنْ يَقْطَعَ الْبَادِيَةَ عَلَى تَجَرُّهِ وَلِكَ ، وَأَنْ أَلْمَ اللَّهُ الْمُنْ وَلِيقِ فِي الْبَادِيَةِ فَي الْبَادِيَةِ عَلَى تَجَدُكُ مِنْ أَنْهُ إِلَهُ الْمَنْ إِنْ الرِّاهِيمُ بُنُ أَدْهَمَ ، فَأَنْشَا إِبْرَاهِيمُ يَقُولُ : [ الطويل ] : السَّيْنِ فَرَآهُ تَحْتُ مِيل يُصَلِّى ، فَقِيلَ لَهُ : هٰذَا إِبْرَاهِيمُ بُنُ أَدْهَمَ ، فَأَتَاهُ وَقَالَ : كَيْفَ تَجَدُكَ يَا أَبًا إِسْحَقَ ؟ فَأَنْشَا إِبْرَاهِيمُ يَقُولُ : [ الطويل ] :

وَأَصْلُ ذٰلِكَ كُلِّهِ قِلَّةُ التَّدَبُّرِ لِإَيَاتِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَقِلَّةُ التَّفَكُّرِ في

صَنَائِعِ اللَّهِ ، وَتَرْكُ التَّذَكُّر لِكَلَامِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، وَتَرْكُ التَّـأَمُّل لَإِقْـوَالِ

الصَّالِحِينَ مَعَ الإستِرْسَالِ لِوَسَاوِسِ الشَّيْطَانِ وَالإصْغَاءِ إِلَى كَلام الجَاهِلِينَ

وَالإِغْتِرَارِ بِعَادَاتِ الْغَافِلِينَ ، حَتَّى تَمَكَّنَ الشَّيْطَانُ مِنْهُمْ ، وَرَسَخَتِ الْعَادَاتُ

فِي قُلُوبِهِمْ ، فَتَأَدَّى بِهِمْ ذٰلِكَ إِلَى ضَعْفِ الْقَلْبِ وَرقَّةِ الْيَقِينِ .

وَعَنْ بَعْضِ الصَّالِحِينَ رَحِمَهُ اللَّهُ ، أَنَّهُ كَانَ في بَعْضِ الْبوادي ، فَوَسْوَسَ لَهُ الشَّيْطَانُ بِأَنَّكَ مُتَجَرِّدٌ ، وَهٰذِهِ بَادِيَةٌ مُهْلِكَةٌ لاَ عُمْرَانَ فِيهَا وَلاَ

نُسرَقِّعُ دُنْيَانَا بِتَمْسزيق دِينِنَا ﴿ فَلَا دِينَنَا يَبْقَى وَلَا مَا نُسرَقِّهُ

فَطُوبَى لِعَبْدِ آثَرَ اللَّهَ رَبُّهُ وَجَادَ بِدُنْيَاهُ لِمَا يَتَوَقَّمُ

خبر آخر عن بعض الصالحين نَاس ، فَعَزَمَ عَلَى نَفْسِهِ بِأَنْ يَمْضِيَ عَلَى تَجَرُّدِهِ ، وَأَنْ يترك الطَّرِيقَ حَتَّى لاَ يقع بأحد مِنَ النَّاسِ وأن لاَ يَأْكُلَ شَيْئاً حَتَّى يُجْعَلَ في فيه السَّمْنُ وَالْعَسَلُ ، ثُمَّ عَدَلَ عَنِ الشَّارِع وَمَرَّ عَلَى وَجْهِهِ فقالَ رَحِمَهُ اللَّهُ : فَسِرْتُ مَا شَاءَ اللَّهُ ، فَإِذَا بِقَافِلَةً قَدْ أَضَلَّتِ الطَّرِيقَ وَهُمْ يَسِيرُونَ ، فَلَمَا أَبْصَرْتُهُمْ زَمَيْتُ بِنَفْسِي إِلَى الأَرْضِ لَعَلِّهُمْ لاَ يُبْصِرُونَنِي ، فَسَيرَهُمُ اللَّهُ حَتَّى وَقَفُوا عَلَيَّ ، فَفَمَضْتُ عَيْنِي ، فَدَنَوْا مِنِي وَقَالُوا : هٰذَا مُنْقَطِعُ غُشِي عَلَيْهِ مِنَ الجُوعِ وَالْعَطش ، فَهَاتُوا سَمْناً وَعَسَلاً نَجْعَلُهُ في فِيهِ لَعَلَّهُ يُفِيقُ ، فَأَتُوا بِسَمْنٍ وَعَسَلا فَصَدَدُتُ فَي فِيهِ لَعَلَّهُ يُفِيقُ ، فَأَتُوا بِسَمْنٍ وَعَسَلا فَسَدَدُتُ فَي فِيهِ لَعَلَّهُ يُفِيقُ ، فَأَتُوا بِسَمْنٍ وَعَسَلا فَسَدَدُتُ فَي فِيهِ لَعَلَّهُ يُفِيقُ ، فَأَتُوا بِسَمْنٍ وَعَسَل فَسَدَدْتُ فَي وَلَي وَلَي اللَّهُ عَلْمُ وَلَا اللَّهُ عَلَي عَلَيْهِ مِنَ الجُوعِ وَعَسَل فَسَدَدْتُ فَي وَلَي وَالْسَانِي فَأَتُوا بِسِكِينٍ فَعَالَجُوا فَمِي حَتَّى يَفْتَحُوهُ ، وَالْعَرَى الْمَا رَأُوا ذَلِكَ مِنِي قَالُوا مَجْنُونُ أَنْتَ ؟ قُلْتُ لاَ فَضَحِكْتُ ، فَفَتَحْتُ فَايَ ، فَلَمَا رَأُوا ذَلِكَ مِنِي قَالُوا مَجْنُونُ أَنْتَ ؟ قُلْتُ لاَ وَالحَمْدُ لِلَهِ تَعَالَى ؛ وَأَخْبَرْتُهُمْ بِبَعْض مِا جَرَى لِي مَعَ الشَيْطَانِ .

وَعَنْ بَعْضِ مَشَايِخِنَا رَحِمَهُمُ اللَّهُ قَالَ : نَزَلْتُ فِي بَعْضِ / أَسْفَارِي [٥٩/٣] أَيَّامِ التَّعْلِيمِ مَسْجِداً ، وَكُنْتُ مُتَجَرِّداً عَلَى عَادَةِ أَوْلِيَائِنَا ، فَوَسْوَسَ إِلَيَّ النَّاسِ الشَّيْطَانُ بِأَنَّ هٰذَا مَسْجِد بَيْنَ النَّاسِ ، لَوْسِرْتَ إِلَى مَسْجِدٍ بَيْنَ النَّاسِ الشَّيْطَانُ بِأَنَّ هٰذَا اللهِ أَنْ لللهِ أَنْ لللهِ أَنْ لللهِ أَنْ اللهِ أَنْ الْحَلُواءَ ، وَلاَ آكُلَ حَتَّى يُوضَعَ فِي فَمِي لُقْمَةً لُقْمَةً ، وَصَلَّيْتُ الْعَنْ الْعَنْ يَلُقُ اللهِ أَنْ بِإِنْسَانِ يَدُقُ اللهِ أَنْ اللهِ أَنْ اللهِ أَنْ اللهِ أَنْ بِإِنْسَانِ يَدُقُ اللهِ أَنْ اللهَ اللهُ وَلَدِي ، صَنَعْتُ الْبَابَ ، فَإِذَا الشَّابُ وَلَدِي ، صَنَعْتُ الْبَابَ وَمَعَهُ سِرَاجٌ ، فَلَما كُثُو الدَّقِيصِ وَقَالَتْ : هٰذَا الشَّابُ وَلَدِي ، صَنَعْتُ اللهُ هٰذَا الخَيْمِيصِ وَجَرَى بَيْنَنَا كَلاَمُ ، فَتَحْتُ أَنْ لاَ يَأْكُلَ حَتَّى يَأْكُلَ مَعَهُ رَجُلُ فَوْضَعَتُ بَيْنَ يَدَي فَي طَبِعَا لَكُورِيبُ الَّذِي فِي الْمَسْجِدِ ؛ فَكُلْ رَحِمَكَ اللَّهُ ، وَأَخْذَتُ تَضَعُ فِي فَمِي لُقُمَةً وَفِي فَم وَلَدِهَا لُقُمَةً .

فَهٰذِهِ وَأَمْثَالُهَا مِنْ مُجَاهَدَاتِ الصَّالِحِينَ ومناقضاتهم لِلشَّيْطَانِ ، فَإِنَّ

لَكَ فِي ذٰلِكَ فَوَائِدُ ثَلاَثَةً :

فوائد هذه الأخبار

إِحْدَاهَا: أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الرِّزْقَ لَا يَفُوتُ مَنْ قُدِّرَ لَهُ بِحَالٍ .

وَالثَانِيَةُ : أَنْ تَعْمَلُم أَنَّ أَمْرَ الرِّزْقِ وَالتَّوَكُلِ لَمهِمٌّ جِدًّا ، وَأَنَّ لِلشَّيْطَانِ فِيهِ غَوَائِلَ وَوَسَاوِسَ عَظِيمَةً ، حَتَّى أَنَّ مِثْلَ أُولِئِكَ الأَئِمَةَ الرُّهَادَ لَمْ يَتَحَلَّصُوا مِنْ ذَٰلِكَ وَلَمْ يَيْأُسْ مِنْهُمُ الشَّيْطَانُ بَعْدَ طُولِ تِلْكَ الرِّيَاضَاتِ وَالمُجَاهَدَاتِ مِنْ ذَٰلِكَ وَلَمْ يَيْأُسْ مِنْهُمُ الشَّيْطَانُ بَعْدَ طُولِ تِلْكَ الرِّيَاضَاتِ وَالمُجَاهَدَاتِ التِي سَبَقْتُ لَهُمْ ، حَتَّى يَحْتَاجُوا إِلَى دَفْعِهِ بِهٰذِهِ المُنَاقَضَاتِ . وَلَعَمْرِي أَنَّ التِي سَبَقْتُ لَهُمْ ، حَتَّى يَحْتَاجُوا إِلَى دَفْعِهِ بِهٰذِهِ المُنَاقَضَاتِ . وَلَعَمْرِي أَنَّ مَنْ جَاهَدَ النَّهْسَ وَالشَّيْطَانَ سَبْعِينَ سَنَةً ، لاَ يَأْمَن أَنْ يُوسُوسَا لَهُ كَمَا يُوسُوسَانِ مَنْ جَاهَدَ النَّقُسَ وَالشَّيْطَانَ سَبْعِينَ سَنَةً ، لاَ يَأْمَن أَنْ يُوسُوسَا لَهُ كَمَا يُوسُوسَانِ للمُعْتَرِيءَ في الرَّيَاضَةِ ، وَلَوْ ظَفِرَا بِهِ لَلْمُبْتَدِيء في الْعِبَادَةِ ، بَلْ لِغَافِل لَمْ يَجْتَهِدْ سَاعَةً في الرِّيَاضَةِ ، وَلَوْ ظَفِرَا بِهِ لَلْمُجْتَدِيء في الْعَبَادَةِ ، بَلْ لِغَافِلينَ الْمُغْتَرِينَ ، وَفي ذَلِكَ عِبْرَةٌ لُأُولِي الْأَبْصَارِ . لَفَضَحَاهُ وَأَهْلَكَاهُ هَلَاكَ الْغَافِلِينَ الْمُغْتَرِينَ ، وَفي ذَلِكَ عِبْرَةٌ لُأُولِي الْإَبْصَادِ .

وَالتَّالِئَةُ: أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الْأَمْرَ لَا يَتِمُّ إِلَّا بِالجِدِّ الْمَحْضِ وَالْمُجَاهَدَةِ الْبَالِغَةِ ، فَإِنَّهُمْ كَانُوا لَحْماً وَدَماً وَبَدَناً وَرُوحاً مِثْلَكَ ، بَلْ كَانُوا أَنْحَف أَبْدَاناً وَأَضْعَفَ أَرْكَاناً وَأَدَقَّ عِظَاماً مِنْكَ ، وَلٰكِنْ كَانَتْ لَهُمْ قُوَّةُ الْعِلْمِ وَنُورُ الْيَقِينِ وَأَضْعَفَ أَرْكَاناً وَأَدَقَّ عِظَاماً مِنْكَ ، وَلٰكِنْ كَانَتْ لَهُمْ قُوَّةُ الْعِلْمِ وَنُورُ الْيَقِينِ وَهِمَةُ أَمْرِ الدِّينِ ، حَتَّى قَوَوْا عَلَى مِثْلِ تِلْكَ المُجَاهَدَاتِ وَالْقِيَامِ بِحَقِّ تِلْكَ وَهِمَةُ أَمْرِ الدِّينِ ، حَتَى قَوَوْا عَلَى مِثْلِ تِلْكَ المُجَاهَدَاتِ وَالْقِيَامِ بِحَقِّ تِلْكَ المُقَامَاتِ ؛ فَانْظُرْ لِنَفْسِكَ ، رَحِمَنا اللَّهُ وَإِيَّاكَ ، وَدَاوِهَا مِنْ هَذَا الدَّاءِ المُعْضِلِ ، لَعَلَك تُفْلِحُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى .

## فصــــل ( نصائح في التوكل على الله في تدبير الرزق )

ثُمَّ آعْلَمْ بَعْدَ هٰذِهِ الجُمْلَةِ أَنِّي مُجِرِّدُ لَكَ نُكَتاً وَجَدْتُهَا ، بِحَيْثُ تَنْكُتُ فِي الْقَلْبِ إِذَا تَذَكَّرْتَهَا / وَتَكْفِيكَ مُؤْنَةَ هٰذَا الْبَابِ ، وَتَدْعُكَ عَلَى وَاضِحَةِ [1/٦٠] الطريق إِنْ تَأَمَّلْتَهَا وَعَمِلْتَ بِهَا ، وَاللَّهُ المُوَفِّقُ .

الأُولَى: أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى ضَمِنَ رِزْقَك في كِتَابِهِ ، وَتَكَفَّلَ لَكَ بِهِ ، وما تَقُولُ لَوْ وَعَدَكَ مَلِكُ مِنْ مُلُوكِ السَّدُنْيَا أَنَهُ يُضِيفُكَ اللَّيْلَةَ وَيُعَشِّيكَ ، وَأَنْتَ حَسَنُ الظَّنِّ بِهِ ، أَنَّهُ صَادِقُ لاَ يَكْذِبُ وَلاَ يُخْلِفُ الْوَعْدَ ؛ بَلْ لَوْ وَعَدَكَ بِلْلِكَ سُوقِيِّ أَوْ يَهُودِيُّ أَوْ نَصْرَانِيٍّ أَوْ مَجُوسِيٍّ ، مَسْتُورٌ عِنْدَكَ وَعَدَكَ بِلْلِكَ سُوقِيٍّ أَوْ يَهُودِيُّ أَوْ نَصْرَانِيٍّ أَوْ مَجُوسِيٍّ ، مَسْتُورٌ عِنْدَكَ بِظَاهِرِهِ ، عَفِيفٌ فِي مَقَالَتِهِ ، أَلسْتَ تَثِقُ بِوعْدِهِ وَتَطْمِئِنُ بِقَوْلِهِ وَلا تَهْتَمُ لِعَشَائِكَ تِلْكَ اللَّهُ وَضَمِنَ لَكَ رِزْقَكَ لِعَشَائِكَ تِلْكَ اللَّهُ وَضَمِنَ لَكَ وَقَدْ وَعَدَكَ اللَّهُ وَضَمِنَ لَكَ رِزْقَكَ لِعَشَائِكَ تِلْكَ اللَّهُ وَضَمِنَ لَكَ رِزْقَكَ وَتَكَفَّلَ ، بَلْ أَقْسَمَ عَلَيْهِ فِي غَيْرِ مَوْضِع ، وَأَنْتَ لاَ تَطْمَئِنُ بِوَعْدِهِ ، وَلا تَسْكُنُ إلى قَوْلِهِ وَضَمَانِهِ ، وَلا تَنْظُرُ إلى قَسَمِهِ ، بَلْ يَضْطَرِبُ قَلْبَكَ وَيَهْتُمُ ؟ فَيَا لَهَا مِنْ مُصِيبِةٍ لَوْ عَلِمْتَ نَكَالَها . فَيَا لَهَا مِنْ مُصِيبِةٍ لَوْ عَلِمْتَ نَكَالُها . فَيَا لَهَا مِنْ مُصِيبِةٍ لَوْ عَلِمْتَ نَكَالُها .

وَعَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: [الطويل]: أَتَــطْلُبُ رِزْقَ اللَّــهِ مِــنْ عِــنْــدِهِ وَتُــصْبِــحُ مِــنْ خَــوْفِ الْــعَــوَاقِــب آمِــنَــا وَتَـرْضَـى بِـصَـرَّافٍ وَإِنْ كَـانَ مُـشْرِكاً ضَـمِيناً وَلاَ تَـرْضَى بِـرَبّـكَ ضَـامِـنا كَـأَنّـكَ لَـمْ تـقْـنـع (أ) بِـمَا في كِـتّـابِـهِ فَـأَصْبَحْتَ مَنْحُـولَ الْيَقِينِ مُـزَابِنَـا(۱)

وَلِهٰذَا الْمَعْنَى يَنْجَرُ هٰذَا الْأَمْرُ إِلَى الشَّكِّ وَالشَّبْهَةِ ، وَيُخَافُ عَلَى صَاحِبِهِ وَالْعِيَاذُ بِاللَّهِ ـ سَلْبُ الْمَعْرِفَةِ وَالدِّينِ ، وَلِهٰذَا قَالَ سُبْحَانَهُ : ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [ المائدة : ٣٣ ] ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوكَّلُ المُؤْمِنُونَ ﴾ [ المحادلة : ١٠ ] فَحَسْبُ المُؤْمِنِ المُهْتَمِّ بأمر دِينِهِ هٰذِهِ النَّكْتَةُ الْوَاحِدَةُ ، وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُوّةَ إِلاَ بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .

النَّانِيَةُ: أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الرَّزْقَ مَقْسُومُ ، صَحَّ ذٰلِكَ مِن كِتَابِ اللَّهِ وَأَخْبَارِ رَسُولِ اللَّهِ وَلَا تَتَبَدَّلُ ؛ وَأَخْبَارِ رَسُولِ اللَّهِ وَلَا تَتَعَيَّرُ ، وَنَعْلَمْ أَنَّ قِسْمَتَهُ لاَ تَتَعَيَّرُ وَلاَ تَتَبَدَّلُ ؛ إِنْ أَنْكُوْتَ الْقِسْمَةَ أَوْ جَوَّزْتَ نَقْضَهَا ، فَلَالِكَ بَابُ الْكُفْرِ تَقْرَعُهُ ، نَعُودُ إِنْ أَنْكُوْتَ الْقِسْمَةَ أَوْ جَوَّزْتَ نَقْضَهَا ، فَلَالِكَ بَابُ الْكُفْرِ تَقْرَعُهُ ، نَعُودُ إِللَّهِ ؛ وَإِنْ عَلِمْتَ أَنَّهُ حَقِّ لاَ يَتَغَيَّرُ ، فَأَيُّ فَائِدةٍ فِي الإِهْتِمَامِ وَالطَّلَبِ إِلَّا اللَّهُ ؛ وَإِنْ عَلِمْتَ أَنَّهُ حَقِّ لاَ يَتَغَيَّرُ ، فَأَيُّ فَائِدةٍ فِي الإَهْتِمَامِ وَالطَّلَبِ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّ فَكُونِ وَرَقَ فُلاَنِ بْنِ فُلاَنٍ ، فَلاَ يَرْدَادُ الْحَرِيصُ اللَّهُ عَلَى طَهْرِ الْحُوتِ وَالشَّوْرِ وِزْقُ فُلاَنِ بْنِ فُلاَنٍ ، فَلاَ يَرْدَادُ الْحَرِيصُ اللَّهُ : إِنَّ مَا قَدِّرَ إِللَّهُ عَلَى أَنْ يَمْضُعُهُ عَيْرُكَ ، فَكُلْ وِزْقَكَ وَيْحَكَ وَيْحَكَ وَيْحَكَ وَيِالْعِزِ ، وَلا إِلْمَانِ بُنِ فُلاً يَمْضُعُهُ عَيْرُكَ ، فَكُلْ وِزْقَكَ وَيْحَكَ ويْحَكَ ويالْعِزً ، وَلا إِلْمَانِ بَالذُّلِ ، فَهٰذِه نُكْتَة حسنة مُقْنِعَةً / لِلرِّجَالِ .

[٦٠]ب

<sup>(</sup>أ) لم تقنع : أي لم تقتنع بما وعد الله من ضمان الرزق لعباده . مُزابنا : من فعل زَبَنَ أي أي دفع ، وكأنك تدفع اليقين الصادق باليقين المنحول غير الصادق. (ب) راجع تخريج الحديث رقم : ٧٤ .

الثَّالِئَةُ: مَا سَمِعْتُ شَيْخِي الْإِمَامِ (أَ) رَحِمَهُ اللَّهُ يَحْكِي عَنْ الْأَسْتَاذِ (٢٠ رَحِمَهُ اللَّهُ يَحْكِي عَنْ الْأَسْتَاذِ (٢٠ رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ: إِنَّ مِمَّا يُقْنِعُنِي فِي أَمْرِ الرِّرْقِ أَنِي تَذَكَّرْتُ وَقُلْتُ لِنَفْسِي : أَلَيْسَ هٰذَا الرِّرْقُ لِلْحَيَاةِ وَالْعَيْشِ ، وَالمَيِّتُ مَا يَصْنَعُ بِالرِّرْقِ ؟ لِنَفْسِي : أَلَيْسَ هٰذَا الرِّرْقُ لِلْحَيَاةِ وَالْعَيْشِ ، وَالمَيِّتُ مَا يَصْنَعُ بِالرِّرْقِ ؟ فَإِذَا كَانَ حَيَاةُ الْعَبْدِ فِي خَزَانَةِ اللَّهِ تَعالَى وَبِيَدِهِ ، إِنْ شَاءَ يُعْطِينِي وَإِنْ شَاءَ فَإِذَا كَانَ حَيَاةُ الْعَبْدِ فِي خَزَانَةِ اللَّهِ تَعالَى وَبِيَدِهِ ، إِنْ شَاءَ يُعْطِينِي وَإِنْ شَاءَ يَمْنَعُنِي ، وَهُو غَيْبٌ عَنِي ، مَوْكُولُ إِلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ يُدَبِّرُهُ كَيْفَ يَشَاءُ ، وَأَنا سَاكِنُ النَّفْسِ بِذَٰلِكَ . فَهٰذِهِ نُكْتَةً لَطِيفَةً مُقْنِعَةً لَأَهْلِ التَّحْقِيقِ .

النكتة الرَّابِعَةُ: مِمَّا ذَكْرِنَا فِي هٰذَا الْفَصْلِ: أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى ضَمِنَ رِزْقَ الْعَبِدِ وَلَمْ يَضْمَنْ إِلَّا الرِّزْقَ المَضْمُونَ الَّذِي هُوَ الْغِذَاءُ وَالتَّرْبِيَةُ ، وَفِيهِ الْقِوَامُ وَالْعُدَّةُ .

وأمَّا الأسبَابُ مِنَ الطّعَامِ وَالشّرِابِ، فالْعَبْدُ إِذَا تَجَرَّدَ لِعِبَادِةِ اللّهِ وَسَوكًلَ عَلَى اللّهِ، فَربَّمَا يُحْبَسُ عَنْهُ الأسْبَابُ، فَلاَ يَعْبَأَنَّ بِذَلِكَ وَلاَ يَضْجِرُ، لِمَا عَلِمَ مِنْ حَقِيقَةِ الأَمْرِ أَنَّ الضَّمَانَ قِوَامِ الْبِنْيَةِ، وَالتَّوكُلُ عَلَى اللّهِ تعالى ، أَنَّمَا هُو في هٰذَا المَعْنى لاَ غَيْرُ، وَالمُنْتَظُرُ مِنَ اللّهِ تَعَالى هٰذَا المَعْنى، وَالمُنتَظُرُ مِنَ اللّهِ تَعَالى هٰذَا المَعْنى لاَ غَيْرُ، وَالمُنتَظُرُ مِنَ اللّهِ تَعَالى هٰذَا المَعْنى، وَاللّهُ سُبْحَانَهُ قَادِرُ عَلَى مَا المَعْنَى، وَاللّهُ سُبْحَانَهُ قَادِرُ عَلَى مَا المَعْنَى، وَسُلّاءُ، إِنْ شَاءَ يُقِيمُ بِنْيَةَ عَبْدِهِ بِطَعَامٍ وَشَرَابِ أَوْ بِطِينٍ وَتُرَاب، أَوْ بِتَسْبِيحِ وَسُلّاءُ، إِنْ شَاءَ يُقِيمُ بِنْيَةَ عَبْدِهِ بِطَعَامٍ وَشَرَابِ أَوْ بِطِينٍ وَتُرَاب، أَوْ بِتَسْبِيحِ وَتَهْلِيلٍ كَالْمَلْوبُ الْعَبْادَةِ لَيْسَ الأَكْلَ وَالشّرْبَ وَشِدّةَ الشّهْ وَةِ وَنَيْلَ اللّذَةِ، فَلاَ وَتَهْلِيلٍ كَالْمُسَاءُ وَالْعُبَادَةِ لَيْسَ الأَكْلَ وَالشّرْبَ وَشِدّةَ الشّهْ وَةِ وَنَيْلَ اللّذَةِ، فَلاَ الْقَوَامَ وَالْقُوامُ وَالْقُرَّةَ لِلْعِبَادَةِ لَيْسَ الأَكْلَ وَالشَّرْبَ وَشِدّةَ الشَّهْ وَةِ وَنَيْلَ اللّذَةِ، فَلا الْقَوَامَ وَالْقُوامُ وَالْقُرَّةَ لِلْعِبَادَةِ لَيْسَ الأَكْلَ وَالشَّرْبَ وَشِدّةَ الشَّهْ وَةِ وَنْيلَ اللّذَةِ، فَلا اللّيَالِي وَالأَيّامِ وَالْأَيّامِ .

<sup>(</sup>أ) الإمام : أي إمام الحرمين الجويني .

<sup>(</sup>ب) الأستاذ: أي أبو إسحاق الاسفراييني .

فَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ يَأْكُلْ عَشْرَةَ أَيَّامٍ ، وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ يَأْكُلْ شَهْـراً وَشَهْرَيْنِ وَهُوَ عَلَى قُوَّتِهِ .

> خبر عن الثوري

وَمِنْهُمْ مَنْ كَانَ يَسْتَفُّ الرَّمْلَ فَيَجْعَلُه اللَّهُ عز وجل لَهُ غِذَاءً ، نَحْوَ مَا ذُكِرَ عَنْ الثَّوْرِيِّ رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَّهُ نَفِدَتْ نَفَقَتُهُ بِمَكَّةَ ، فَمَكَثَ خَمْسَةَ عَشَرَ يَوْماً يَسْتَفُّ الرَّمْلَ .

وَقَالَ أَبُو مُعَاوِيَةَ الْأَسْوَدُ: رَأَيْتُ إِبْرَاهِيمَ بْنَ أَدْهَمَ يَأْكُلُ الطِّينَ عِشْرِينَ يَوْماً .

وَعَنِ الْأَعْمَشِ قَالَ : قَالَ إِبْرَاهِيمُ التَّيْمِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ : مَا أَكَلْتُ مُنْذُ شَهْرٍ ، قُلْتُ مُنْذُ شَهْرٍ ، قَالَ : وَلاَ شَهْرَينِ ، إِلاّ أَنَّ إِنْسَاناً نَاشَدَنِي عَلَى عُنْقُودٍ مِنْ عِنَبٍ فَأَكَلْتُهُ ، فَأَنَا أَشْتَكِي بَطْنِي .

قُلْتُ : فَلاَ تَعْجَبَنَ مِنْ ذٰلِكَ ، فَإِنَّ لِلَهِ الْقُدْرَةَ عَلَى مَا يَشَاءُ؛ وَهٰذَا مَرِيضٍ تَرَاهُ لاَ يَأْكُلُ شَهْراً ، وَهُـوَ حَيُّ يَعِيشُ ، وَالمَرِيضُ عَلَى كُـلِّ حَـالِ مَريضٍ تَرَاهُ لاَ يَأْكُلُ شَهْراً ، وَهُـوَ حَيُّ يَعِيشُ ، وَالمَرِيضُ عَلَى كُـلِّ حَـالٍ أَضْعَفُ نَفْساً وَأَرَقُ طَبْعاً مِنَ الصحيح .

[i/٦١]

وَأَمَّا الَّذِي يَمُوتُ / جُوعاً فَلْلِكَ أَجَلُ حَضَرَهُ ، كَالَّذِي يَمُوتُ شِبَعاً وَتُخَمَةً . وَلَقَدْ بَلَغَنِي عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخَرَّازِ رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَهُ كَانَ يقول : حَالِي مَعَ اللَّهِ تعالَى أَنْ يُطْعِمَنِي في كُلِّ ثَلاَثَةٍ أَيَّامٍ ، فَدَخَلْتُ الْبَادِيَةِ ، فَمَضَتْ عَلَيَّ ثَلاَثَةُ أَيَّامٍ مَا طَعِمْتُ ، فَلَمَّا كَانَ في الْيَوْمِ الرَّابِعِ وَجَدْتُ ضَعْفاً ، عَلَيَّ ثَلاَثَةُ أَيَّامٍ مَا طَعِمْتُ ، فَلَمَّا كَانَ في الْيَوْمِ الرَّابِعِ وَجَدْتُ ضَعْفاً ، فَجَلَسْتُ مَكَانِي ، فَإِذَا بِهَاتِفٍ يَقُولُ : يَا أَبَا سَعِيدٍ أَيُّما أَحَبُّ إِلَيْكَ : سَبَبُ أَوْ فَجَلَسْتُ مَكَانِي ، فَإِذَا بِهَاتِفٍ يَقُولُ : يَا أَبَا سَعِيدٍ أَيُّما أَحَبُ إِلَيْكَ : سَبَبُ أَوْ قُوى ؟ فَقُمْتُ مِنْ وَقْتِي وَقَدِ آسْتَقْلَلْتُ ، فَأَقَمْتُ فَيْ وَقَدِ آسْتَقْلَلْتُ ، فَأَقَمْتُ مِنْ وَقْتِي وَقَدِ آسْتَقْلَلْتُ ، فَأَقَمْتُ أَلِما لِذَلِكَ .

فإذا رَأَى الْعَبْدُ آحْتِبَاسِ الْأَسْبَابِ عَنْهُ ، وَعَلِمَ مِنْ نَفْسِهِ التَّوَكُّلَ عَلَى

ٱللَّهِ ، فَلْيَسْتَيْقِنْ بِأَنْ ٱللَّهُ تَعَالَى يُمِدَّهُ بِالْقُوَّةِ فَلاَ يَضْجَرَنَّ لِذَٰلِكَ ، بَلْ حَقُّهُ أَنْ يَشْكُرَ اللَّهَ تَعَالَى على ذلك شُكْراً كَثِيراً ، فَإِنَّ المَنَّةَ وَالصُّنْعَ اللَّطِيف، إِذْ رَفَعَ عَنْهُ المُؤْنَةَ وَأَعْطَاهُ المَعُونَةَ ، وَحَصَلَ لَهُ الْأَصْلُ وَالمُقْصُودُ ، وَدَفَعَ عَنْهُ الثَّقْلَ وَالْوَاسِطِةَ ، وَخَرَقَ لَهُ عَلَائِقَ الْعَادَةِ ، وَأَرَاهُ طَرِيقَ القَدْرَةِ ، حَالَهُ بِحَالِ المَلاَئِكَةِ ، وَرَفَعَهُ عَنْ حَالَةِ الْبَهَائِمِ وَالْعَامَّةِ في تِلْكَ الْكَرَامَةِ ، فَتَأَمَّلْ هـذَا الْأَصْلَ الكَبِيرَ تَغْنَم الرِّبْحَ الْعَظِيمَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعالَى .

قُلتُ : لَعَلَّكَ تَقُـولُ : أَراكَ أُطْنَبْتَ في هٰذَا الْفَصْـل خِـلَافَ شَـرْطِ الْهَمية التوكل الْكِتَابِ .

> فَأَقُولُ: لَعَمْرُو اللَّهِ إِنَّهُ لَقَلِيلٌ فِي جَنْبِ مَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ فِي هٰذَا الْمَعْنَى، إِذْ هُوَ أَهَمُّ شَأَناً فِي الْعِبَادَةِ ، بَلْ عَلَيْهِ مَدَارُ أَمْرِ الدُّنْيا وَالْعُبودِيَّةِ ، فَمَنْ لَهُ همَّةً في هٰذَا الشَّأْنِ فَلْيَسْتَمْسِكُ بِذٰلِكَ وَلْيراعِهِ حَقَّهُ ، وَإِلَّا فَهُـوَ عَنْ (١) المْقَصُودِ بمِعْزَلِ .

وَالَّذِي يَدُلُّكَ عَلَى بَصِيرَةِ عُلَماءِ الآخِرَةِ الْعَارِفِينَ بِاللَّهِ ، أَنَّهُمْ بَنَوْا أَمْرَهُمْ عَلَى التَّـوَكُّل عَلَى اللَّهِ ، وَالتَّفَرُّغ لِعِبَادَةِ اللَّهِ وَقَطْع الْعَلَائِق كُلِّهَا ؛ فَكُمْ صَنَّفُوا مِنْ كِتَابٍ ، وَكَمْ أُوْصَوْا بوَصِيَّةٍ ؛ وَقَيَّضَ اللَّهُ لَهُمْ أَعْوَاناً مِنَ السَّادَةِ وَأَصْحَاباً ، فَتَمَشَّى لَهُمْ مِنَ الْخَيْرِ المَحْضِ مِا لَمْ يَتَمَشَّ لِطَائِفَةٍ مِنْ طَوَائِفِ الْأُمَّةِ إِلَّا لِزُهَّادِ الْكَرَامِيَّةِ، (الَّذِينَ بَنُوا مَذهبهم)(٢) عَلَى أُصُولٍ غَيْس مُسْتَقِيمَةٍ، وَمَا زِلْنَا أَعِزَّةً مَا دُمْنَا عَلَى مِنْهَاجِ أَئِمَّتِنَا نَخْرُجُ مِنْ مَعَاهِدِنَا وَمَدَارِسِنا كُلَّ حِين، إِمَّا إِمَامٌ في الْعِلْمِ كَالْأَسْتَاذِ أَبِي إِسْحَقَ وَأَبِي حَـامِدٍ وَأَبِي السَّطِّيِّب وَابْن فَوْرَكِ وَشَيْخِنَا الإمَام وَأَمْثَالِهِمْ مِنَ السَّادَةِ، وَإِمَّا صِدِّيقٌ فِي الْعِبَادَةِ كَأْبِي إِسْحٰقَ الشِّيرَازِي ، وَأَبِي سَعِيدٍ الصُّوفي وَنَصْرِ المَقْدِسِي وَغَيْرِهِمْ مِمَّنْ فَـاقَ الْأُمَّةَ عِلْماً وَزُهْداً ، حَتَّى ضَعُفَتِ الْقُلُوبُ مِنْ بَعْضِنَا وَتَلَطَّخْنا بِشَيْءٍ مِنَ / الْعَلائِقِ [71]

الَّتِي ضَرَرُهَا أَكْثَرُ مِنْ نَفْعِها ، تَرَاجَعَتِ الْأُمُورُ ، وَتَقَاعَدَتِ الْهِمَمُ ، وَطَارَتِ الْبُرَكَاتُ وَزَالَتِ الللَّاتُ وَالْحَلَاوَاتُ ، فَلا تَكادُ تَصْفُو لأَحَدٍ عِبَادَةً ، أَوْ يَحْصُلُ الْبُرَكَاتُ وَزَالَتِ الللَّاتُ وَالْحَلَاوَاتُ ، فَلا تَكادُ تَصْفُو لأَحَدٍ عِبَادَةً ، أَوْ يَحْصُلُ لَهُ عِلْمٌ وَحَقِيقَةٌ ؛ فَإِنَّ اللَّه مُعَةَ الَّتِي تَظْهَرُ مِنَا الآنَ لَيْسَتْ إلاّ مِمّا بَقِي عَلَى مِنْهَاجِ أَسْلافِنَا وَشُيُوخِنَا المُتَقَدِّمِينَ ، كَالحَارِثِ المُحَاسِبِيّ ، وَمُحمّدِ بْنِ مِنْهَاجِ أَسْلافِنَا وَشُيُوخِنَا المُتَقَدِّمِينَ ، كَالحَارِثِ المُحَاسِبِيّ ، وَمُحمّدِ بْنِ إِدْرِيسَ الشّافِعِيِّ وَالمُزَنِّيِّ وَحَرْمَلَةَ وَغَيْرِهِمْ مِنْ أَئِمَّةِ الدِّينِ ، رضي اللَّهُ عنهم أَجْمَعِينَ ، فَهُمْ كَمَا قيل : [ الطويل ] :

رعى اللَّهُ قوماً قد رعوا حقّ ربِّهم

فلا نقضوا عهداً ولا أخلفوا عهد(١)

فما صَحِبُوا الأَيَّامَ إِلَّا تَعَفُّفَا

وَمَا وَجَدُوا مِنْ حُبِّ سَيِّدِهِمْ بُدًّا

أفاضل صِدِّيقُونَ أَهْلُ وِلاَيَةٍ

إِلَى سَيِّدِ السَّادَاتِ قَدْ جَعَلُوا الْقَصْاَ

تَخلَّلَ عَفْدُ الصَّبْرِ مِنْ كُلِّ صَابِرِ

وَمَا حَلَّتِ الْأَيَّامُ مِّنْ صبرهِم (٢) عَقْدَا

وَكُنَّا فِي الصَّدْرِ الأَوَّلِ مُلُوكاً فَصِرْنَا سُوقَةً ، وَكُنَّا فُرْسَاناً فَصِرْنَا رَجَالَةً () ، وَلَيْتَنَا لَا نَنْقَطِعُ عَنِ السَطِّرِيقِ بِمَرَّةٍ ، وَاللَّهُ المُسْتَعَانُ عَلَى المَصَائِبِ ، والمُسْؤُولُ أَنْ لَا يَسْلَبَنَا هٰذَا الرَّمَقَ ، إنّهُ جَوَادٌ كَرِيمُ ، مَنَّانٌ رَحِيمٌ ، وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .

وأمَّا التَّفويض (ب) فَتَأَمَّلْ فِيهِ أَصْلَيْن :

واما التقويض ١٠٠٠ فتأمل فِيهِ أصلينِ :

أَحَدُهُمَا : أَنَّكَ تَعْلَمُ أَنَّ الاخْتِيَارَ لاَ يَصْلُحُ إِلَّا لِمَنْ كَانَ عَالِماً بِالْأُمُورِ

( أ ) رجالة : أي نسير على أقدامنا بعد أن كنا نركب الخيل .

دواعي التھو يض

<sup>(</sup>ب) أي تفويض الأمر كلَّه لله .

بِجَمِيع جِهَاتِهَا ، ظَاهِرَهَا وَبَاطِنَهَا ، وَحَالِهَا وَعَاقِبَتِهَا ، وَإِلَّا فَلاَ يَأْمَنُ أَنْ يَخْتَارَ الْهَلَاكَ وَالْفَسَادَ عَلَى مَا فِيهِ الْخَيْرُ وَالصَّلَاحُ ، أَلاَ تَرَى أَنَكَ لَوْ قُلْتَ لِبَدُوِي إِلَّو قَرُوِي أَوْ رَاعِي غَنَم : إِنقُدْ لِي هٰذِهِ الدّرَاهِمَ وَمَيْرٌ لِي بَيْنَ جَيِّدِهَا وَرَدِيئِهَا ، فَإِنّهُ لاَ يَهْتَدِي لِذَٰلِكَ ، وَلَوْ قُلْتَ لِسُوقِي غَيْرِ صَيْرَفِي فَرُبّما يَعْسُرُ أَيْصَا ؟ فَلاَ تَأْمَنْ إذَن إلا بِأَنْ تَعْرِضَهَا عَلَى الصَّيْرَفِي الْخَبِيرِ بِالذَّهَبِ وَالْفِضَةِ ، وَمَا فِيهِمَا مِنَ الْخُواصِ وَالأَسْرَادِ . وَهٰذَا الْعِلْمُ المُحِيطُ بِالأُمُورِ وَالْفِضَةِ ، وَمَا فِيهِمَا مِنَ الْخُواصِ وَالأَسْرَادِ . وَهٰذَا الْعِلْمُ المُحِيطُ بِالأُمُورِ مِنْ جَمِيعَ الْوُجُوهِ لاَ يَصْلُحُ إِلّا لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ، فَلاَ يَسْتَحِقُ إِذَنْ أَحَدُ أَنْ مَن جَمِيعَ الْوُجُوهِ لاَ يَصْلُحُ إِلّا لِلّهِ وَبُ الْعَالَمِينَ ، فَلاَ يَسْتَحِقُ إِذَنْ أَحَدُ أَنْ مَنْ جَمِيعَ الْوُجُوهِ لاَ يَصْلُحُ إِلّا لِلّهِ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ مَ وَلِنَاكَ يَقُولُ عَزَ مِنْ يَكُونَ لَهُ الإِخْتِيَارُ وَالتَّذْبِيرُ إِلّا اللّهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ مَ وَلِذَلِكَ يَقُولُ عَزَ مِنْ يَكُونَ لَهُ الإِخْتِيارُ وَالتَدْبِيرُ إِلّا اللّهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ مَ وَلَا لَكَ يَقُولُ عَزَ مِنْ يَكُونَ لَهُ الْإِنْكَ يَقُولُ عَزَيْنَ لَهُمُ الْخِيَسِرَةُ ﴾ يَكُنُ صُدُورَ لَهُ النَّهُ مَا تُكِنُ صُدُورُهُمْ وَمَا يُشَاعُ وَيَخْتَارُ ، مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيسِرَةُ هُ وَلَا اللّهُ وَرَبُكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُ صُدُورُهُمْ وَمَا يُشَامُ الْمَلَ : ﴿ وَرَبُكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُ صُدَامً وَمَا لَا اللّهُ وَلَا تَعَالَى : ﴿ وَرَبُكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُ صُدُورُهُمْ وَمَا يَسُولَ اللّهُ وَالْعَلَ الْمَلَ اللهُ وَالْمَلَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْمُولَا اللّهُ وَلَا لَكُ لِلْهُ وَلَا لَكُولُولُ وَالْمَلَ الْمَلَ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُولِ الْمُولِ الْمُؤْمِولِ الْمُلَامُ الْمُ الْمُ الْمُ الْعُلَمُ الْمُ الْمُولِ الْمِلَ الْمُلَامُ الْمُ الْمُولِي الْمِلَ الْمُولِ الْمُولِ اللّهُ اللْمُ الْمُ الْمُ الْمُولِ الللّهُ اللّهُ الْمُعْمُ الْمُ الْمُولِ اللّهُ الْمُ الْمُولِ ال

وَحُكِيَ عَن بَعْضَ الصَّالِحِينَ ، قِيلَ / لَهُ : من قِبَلِ اللَّهِ تَعَالَى سَلْ [77أ] تُعْطَ (١) ، وَكَانَ مُوَقَّقاً فَقَالَ : إِنَّ عَالِماً بِجَمِيعِ الْوُجُوهِ يَقُولُ لِجَاهِلِ مِنْ جَمِيعِ الْوُجُوهِ يَقُولُ لِجَاهِلِ مِنْ جَمِيعِ الْوُجُوهِ : سَلْ تُعْطَ ، أي شيء أَعْلَمُ مَاذَا يَصْلُحُ لِي فَأَسْأَلُهُ ؟ وَلَٰكِنِ جَمِيعِ الْوُجُوهِ : سَلْ تُعْطَ ، أي شيء أَعْلَمُ مَاذَا يَصْلُحُ لِي فَأَسْأَلُهُ ؟ وَلَٰكِنِ آخَتُ أَنْتَ لِي ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ .

الأَصْلُ النَّانِي: مَا تَقُولُ لَوْ أَنَّ رَجُلًا قَالَ لَكَ: أَنَا أَقُومُ بِجَمِيعِ أَمُورِكَ وَأَدَّبَرُ جَمِيعَ مَا تَحْتَاجُ إِلَيْهِ مِنْ مَصَالِحِكَ ، فَفَوضِ الأَمْرَ كُلِّهُ إِلَيَّ ، وَاشْتَغِلْ أَنْتَ بِشَانِكَ الَّذِي يَعْنِيكَ ، وَهُ وَعِنْدَكَ أَعْلَمُ أَهْلَ زَمَانِكَ ، وَأَحْكَمُهُمْ وَأَقْوَاهُمْ وَأَرْحَمُهُمْ وَأَتْقَاهُمْ وَأَصْدَقُهُمْ وَأَوْفَاهُمْ ، أَلَسْتَ تَعْتَنِمُ ذَلِكَ وَتَعُدُّهُ وَأَقْوَاهُمْ نِعْمَةٍ ، وَتَمْتَنُ مِنْهُ أَكْبَرَ مِنَّةٍ ، وَتُقَدِّمُ لَهُ أَوْفَرَ شُكْرِ وَأَجْمَلَ ثَنَاءٍ ؟ ثُمَّ إِذَا أَعْظَمَ نِعْمَةٍ ، وَتَمْتَنُ مِنْهُ أَكْبَرَ مِنَّةٍ ، وَتُقَدِّمُ لَهُ أَوْفَرَ شُكْرٍ وَأَجْمَلَ ثَنَاءٍ ؟ ثُمَّ إِذَا أَخْتَارَ لَكَ شَيْدًا لَا تَعْرِفُ وَجْهَ الصَّلاحِ فِيهِ فَلاَ تَضْجَرُ لِلْلِكَ ؛ بَلْ تَثِقُ وَتُطْمَئِنُ إِلَى تَدْبِيرِهِ ، وَتَعْلَمُ أَنَّهُ لَا يَخْتَارُ لَكَ إِلّا مَا هُوَالْخَيْرُ، وَمَا يَنْظُرُ لَكَ وَتَطْمَئِنُ إِلَى تَدْبِيرِهِ ، وَتَعْلَمُ أَنَّهُ لَا يَخْتَارُ لَكَ إِلّا مَا هُوَالْخَيْرُ، وَمَا يَنْظُرُ لَكَ

إِلَّا الصَّلَاحَ كَيْفَمَا كَانَ ، بَعْدَمَا وَكَلْتَ الأَمْرَ إِلَيْهِ وَضَمِنَ ذَٰلِكَ ؟ فَمَا لَكَ إِذَنَ لَا تُفَوِّضُ الْأُمُورَ إِلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ سُبْحَانَهُ وَهُو الذِي يُدَبِّرُ الأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ ؟ .

أَعْلَمُ كُلِّ عَالِمٍ ، وَأَقْدَرُ كُلِّ قَادِرٍ ، وَأَرْحَمُ كُلِّ رَاحِمٍ ، وَأَعْنَى كُلِّ عَنِيٍ ، لَيَخْتَارَ لَكَ بِلَطِيفِ عِلْمِهِ وَحُسْنِ تَدْبِيرِهِ مَا لَم يَبْلُغْهُ عِلْمُكَ وَلاَ يُدْرِكُهُ فَهِي مَا لَم يَبْلُغْهُ عِلْمُكَ وَلاَ يُدْرِكُهُ فَهُمُكَ ؟ وَاشْتَغِلْ أَنْتَ بِشَأْنِكَ الّذِي يَعْنِيكَ في عَاقِبَتِكَ ؛ وَإِذَا اخْتَارَ لَكَ أَمْراً لاَ تَعْلَمُ وَجْهَ سِرِّهِ رَضِيتَ بِذَٰلِكَ وَاطْمَأْنَنْتَ إِلَيْهِ كَيْفَمَا كَانَ ، هُو الصَّلاَحُ وَالْخَيْرُ ، فَتَأَمَّلْ رَاشِداً إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَىٰ وَبِاللَّهِ سُبحانه التَّوْفِيقُ .

دواعي الرضا بالقضاء

وَأُمَّا الرِّضَا بِالْقَضَاءِ ، فَتَأْمَّلْ فِيهِ أَصْلَيْنِ مُقْنِعَينِ لاَ مَزِيدَ عَلَيْهِمَا:

أَحَدُهُمَا : مَا فِي الرِّضَا مِنَ الْفَائِدَةِ في الحَالِ وَالمَآلِ .

فَأَمَّا الْفَائِدَةُ الحالية فَفَرَاغُ الْقَلْبِ ، وَقِلَةُ الْهَمِّ مِنْ غَيْرِ فَائِدَةٍ ، وَلِلْ ٰإِنَ قَالَ بَعْضُ الزُّهَّادِ رَحِمَهُ اللَّهُ : إِذَا كَانَ الْقَدَرُ حَقًّا فَالْهَمُّ فَضْلٌ . وَأَصَلُه الخَبَرُ المَأْثُورُ عَنِ رسول الله ﷺ أَنَّهُ قَالَ لِإِبْنِ مَسْعُودٍ :

« لِيَقِلَّ هَمُك ، وَمَا قُدِّرَ يَكُنْ وَمَا لَمْ تُرْزَقْ لَمْ يَأْتِكَ »(1) هٰذَا هُوَ الْكَلاَمُ
 الجَامِعُ ، النَّبَوِيُّ ، البَالِغُ (ب) فِي قِلَةِ اللَّفْظِ وَكَثْرَةِ المَعْنَى .

وَأَمَّا الْفَائِدَةُ فِي المَآلِ ، فَنُوَابُ اللَّهِ تَعَالَى وَرِضُوانُهُ ، لقوله تَعَالَى : ﴿ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ [ المائدة : ١١٩ ] . وفي السُّخطِ مِنَ الْهَمِّ وَالْعُشُوبَةِ في الاحرة بلاً الْهَمِّ وَالْعُشُوبَةِ في الاحرة بلاً

<sup>(</sup>أ ) راجع تخريج الخديث رقم : ٧٥ .

<sup>(</sup>ب) البالغ: أي البليغ.

<sup>(</sup>ج) الحال: أي الدنيا.

فَائِدَةٍ ، إِذِ الْقَضَاءُ نَافِذُ فَلاَ يَنْصَرِفُ بِهَمَّكَ وَسُخْطِكَ ، كَمَا قِيلَ : [ الكامل ] :

مَا قَدْ قُضِي يَا نَفْسُ فَاصْطَبِرِي لَهَ وَلَكِ الْأَمَانُ مِنَ الّدِي لَمْ يُهَّدَدِ / [٦٢/-] وتعدقني أنَّ الدمُقَدَّرَ كَائِنُ حَتْماً عَلَيْكِ صَبَرْتِ امْ لَمْ تَصْبِرِي (')

> وَالْعَاقِلُ لَا يَخَتَّارُ الهَمَّ بِلَا فَائِدَةٍ مَعَ الْوِزْرِ وَالْعُقُوبَةِ عَلَى رَاحَةِ الْقَلْبِ وَثَوَابِ الجَنَّةِ .

> وَالْأَضُلُ النَّانِي: مَا فِي السُّخْطِ مِنْ عِظْمِ الْخَطْرِ وَالضَّرِ وَالْكُفْرِ وَالنَّفَاقِ ، إِلَّا أَنْ يَتَدَارْكَهُ اللَّهُ . وَتَأَمَّلُ قَوْلَهُ تَعَالَى ﴿ فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ وَالنَّفَاقِ ، إِلَّا أَنْ يَتَدَارْكَهُ اللَّهُ . وَتَأَمَّلُ قَوْلَهُ تَعَالَى ﴿ فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بِينهم، ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ [ النساء : ٦٥ ] نَفَى الإِيمَان، وَأَفْسَمَ عَلَى مَنْ سَخِطَ قَضَاء الله تَعَالَى ؟ وَرَوَيْنَا أَنَّ وَشَاء رَسُولِ اللهِ ﷺ قال في حديث قدسي عن رب العالمين: « مَنْ لَمْ يَرْضَ رسول الله ﷺ قال في حديث قدسي عن رب العالمين: « مَنْ لَمْ يَرْضَ بِقَضَائِي وَلَمْ يَشْكُرْ نَعْمَائِي فَلْيَتَخِذْ إِلَها سِوَائِي » (أ) . بقضائِي ، وَلَمْ يَصْبِرْ عَلَى بَلَائِي وَلَمْ يَشْكُرْ نَعْمَائِي فَلْيَتَخِذْ إِلَها سِوَائِي » (أ) .

قِيلَ كَأَنَّهُ يَقُولُ: هٰذَا لاَ يَرْضَانِي رَبًّا حِينَ يَسْخَطُ، فَلْيَتَّخِذْ رَبًّا آخَرَ يَرْضَاهُ ؟ وَهٰذَا غَايَةُ الْوَعِيدِ وَالتَّهْدِيدِ لِمَنْ عَقَلَ. وَلَقَدْ صَدَقَ بَعْضُ السّلَفِ إِذْ قِيلَ لَهُ: مَا الْعُبُودِيَّةُ وَالرُّبُوبِيَّةُ ؟ فَقَالَ: الرّبُّ يَقْضِي وَالْعَبْدُ يَرْضَى ، فَإِذَا قَضَى الرّبُ وَلَيْ وَلَا عَبوديّة .

فَتَأَمُّلْ هٰذَا الْأَصْلَ وَانْظُرْ لِنَفْسِكَ لَعَلَّكَ تَسْلَمُ بِعَوْنِ اللَّهِ وَتَوْفِيقِهِ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٧٦ .

الصبر

وَأَمَّا الصَّبْرُ فَإِنَّهُ دَوَاءٌ مُرِّ ، وَشُرْبَةٌ كَرِيهَةٌ ( إلا أنها مباركة كريمة )(١) تَجْلِبُ كُلَّ مَنْفَعَةٍ ، وَتَدْفَعُ عَنْكَ كُلَّ مَضَرَّةٍ ، وإذَا كَانَ الدَّوَاءُ بِهٰذِهِ الصِّفَةِ ، فَالإِنْسَانُ الْعَاقِلُ يُكْرِهُ النَّفْسَ عَلَى شُرْبِهِ وَتَجَرُّعِهِ ، وَيُغْضِي عَلَى مَرَارَتِهِ وَحِدَّتِه ، وَيَقُولُ : مَرَارَةُ سَاغةٍ ورَاحَةُ سَنَةٍ .

أنواع الصبر فَأَمَّا المَنافِعُ الَّتِي يَجْلِبُهَا ، فَاعْلَمْ أَنَّ الصَّبْرَ أَرْبَعَةُ:

١ - صَبْرٌ عَلَى الطَّاعَةِ ، ٢ - وَصَبْرٌ عَنِ الْمَعْصَيةِ ، ٣ - وَصَبْرٌ عَنْ فَضُولِ الدُّنْيَا ، ٤ - وَصَبْرٌ عَلَى الْمِحَنِ وَالْمَصَائِبِ .

فوائد الصبر

فَإِذَا احْتَمَلَ مَوَارَةَ الصَّبْوِ، وَصَبَرَ فِي هٰذِهِ المَوَاطِنِ الأَرْبَعَةِ، تَحْصُلُ لَهُ الطّاعَاتُ وَمَنَازِلِهُا، مِنَ الإِسْتِقَامَةِ وَثَوَابُهَا الْجَزِيلُ فِي الْعاقِبَةِ، ثُمَّ لا يَقَعُ فِي المُعاصِي وَبَلِيَّاتِها في الدُّنْيا وَتَبِعَاتِها في الآخِرَةِ، ثُمَّ لا يُسْتَلَى بِطَلَبِ فِي المُعاصِي وَبَلِيَّاتِها في الدُّنْيا وَمَا لَهَا مِنَ الشُّعْلِ فِي الْحَالِ وَالتَّبِعَةِ في المآل ، ثُمُّ لا يُسْتَلَى بِطَلَبِ الدُّنْيَا وَمَا لَهَا مِنَ الشُّعْلِ فِي الْحَالِ وَالتَّبِعَةِ في المآل ، ثُمُّ لا يُحْبَطُ أَجْرُهُ عَلَى مَا آبْتُلِيَ بِهِ وَذَهَبَ عَنْهُ ، فَحَصَلَ إِذَنْ بِسَبَبِ الصَّبْرِ الطَّاعَةُ وَمَنَازِلُها الشَّرِيفَةُ وَثَوَابُها ، وَالتَّقُوى وَالزُّهْدُ وَالْعِوضُ وَالشَّوابُ الْجَزِيلُ مِنَ اللَّهِ عز وَجَل ، وَتَقْصِيلُ ذٰلِكَ أَمْرُ لاَ يَعْلَمُهُ إِلَّا اللَّهُ عَزَّ وَجَلَ .

وَأُمَّا دَفْعُ المَضَارِّ فَيُرِيحُهُ أَوَّلًا مِنْ مُؤْنَةِ الْجَزَعِ وَمُقَاسَاتِهِ ، في الدُنْيَا، ثُم وزْرهِ وَعُقَربَتِهِ فِي الآخرة .

وَأَمَّا إِنْ هُوَ ضَعُفَ / عَنِ الصَّبْرِ وَسَلَكَ طَرِيقَ الْجَزَعِ ، فَاتَهُ كُلُّ مَنْفَعَةٍ ، وَلَحَقَهُ كُلُّ مَضَرَّةٍ ؛ إِذْ لاَ يَصْبِرُ عَلَى مَشَقَّةِ الطَّاعَةِ ، فَلاَ يَفْعَلُ الطَّاعَةَ وَلاَ يَصْبِرُ عَلَى المُواظَبَةِ عَلَيْهَا ، الطَّاعَةَ وَلاَ يَصْبِرُ عَلَى المُواظَبَةِ عَلَيْهَا ، فَلاَ يَصْبِرُ عَلَى المُواظَبَةِ عَلَيْهَا ، فَلاَ يَصِلُ إِلَى مَنْزِلَةٍ شَرِيفَةٍ فِيها مِنْ دَرَجَاتِ الإِسْتِقَامَةِ ، أَوْ لاَ يَصْبِرُ عَنْ فَضُولٍ فَيَشْتَغِلُ بِهِ ، أَوْ لاَ يَصْبِرُ عَلَى مُصِيبَةٍ يُحْرَمُ مَعْصِيةٍ ، فَيقَعُ فِيهَا أَوْ عَنْ فُضُولٍ فَيَشْتَغِلُ بِهِ ، أَوْ لاَ يَصْبِرُ عَلَى مُصِيبَةٍ يُحْرَمُ فَوْابَ الصَّبْرِ ، وَرُبَّمَا يُكْثِرُ الْجَزَعَ حَتَّى يَفُوتَ الْعِوَضُ بِسَبَبِ ذٰلِكَ فَتَكُونُ لَهُ قَوْابَ الصَّبْرِ ، وَرُبَّمَا يُكْثِرُ الْجَزَعَ حَتَّى يَفُوتَ الْعِوَضُ بِسَبَبِ ذٰلِكَ فَتَكُونُ لَهُ

[[/٦٣]

مُصِيبَتَانِ : فَوْتُ الشَّيْء ، وفَوْتُ الأَجْرِ وَالْعِوَض ، وَحُلُولُ المَكْرُوهِ ، وَحِرْمَانُ الصَّبْرِ عَلَى المُصِيبَةِ أَشَدُّ مِنَ المُصِيبَةِ أَشَدُّ مِنَ المُصِيبَةِ ؛ وأَيُّ فَائِدَةٍ في شَيْءٍ يُذهِبُ الْحَاصِلَ المَوْجُودَ ، وَلاَ يَرُدُّ عَلَيْكَ المُصِيبَةِ ؛ وأَيُّ فَائِدَةٍ في شَيْءٍ يُذهِبُ الْحَاصِلَ المَوْجُودَ ، وَلاَ يَرُدُّ عَلَيْكَ النَّاهِبَ المَفْقُودَ ؟ وإذَا فَاتَكَ أَحَدُهُمَا فَلاَ يَفُوتَكَ الأَخَرُ .

وَمِنَ الْكَلَامِ الْجَامِعِ أَنَّ عَلِيًّا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَزَّى رَجُلًا فَقَالَ : إِنْ صَبَرْتَ جَرَتْ عَلَيْكَ المَقَادِيرُ وَأَنْتَ مَأْجُـورٌ ، وَإِنْ جَزِعْتَ جَـرَتْ عَلَيْكَ المَقَادِيرِ وَأَنْتَ مَأْزُورٌ .

ثُمَّ أقولُ: إن جُمْلَة الأَمْرِ أَنَّ قَطْعَ الْقَلْبِ عَنِ الْعَلَائَقِ المَالُوفَةِ وَقطع النَّفْسِ عَنْ الْعَادَاتِ الرَّاسِخَةِ ، بِالتَّوكُلِ المَحْضِ عَلَى اللَّهِ عَز وَجَلَّ ، وَتَوْرِيضِها إِلَى اللَّهِ عَز وجل ، مِنْ غَيْرِ عِلْمٍ بِما هُوَ السَّرُّ فِيهَا ، وَكَبْعَ النَّفْسِ عَنِ السَّطِ وَالجَزْعِ ، مَعَ تَسَارُعِ النَّفْسِ إلَيْهِ ، وَإِكْرَاهَهَا عَلَى لِجَامِ الرَّضَا وَتَجَرُّع شُرْبَةِ الصَّبْرِ مَعَ نَفْرَتِهَا عَنْ ذٰلِكَ ، لأَمْرُ وَعِلاجٌ شَدِيدٌ وَحِمْلٌ ثَقِيلٌ ، ولٰكِنَّهُ تَدْبِيرٌ سَدِيدٌ وَطَرِيقٌ مُسْتَقِيمٌ ، وَلَهُ عَاقِبَةٌ مَحْمُودَةٌ وَأَحْوَالٌ سَعِيدَةٌ مَسْعُودَةً .

وَمَا تَقُولُ فِي الْوَالِدِ الْمُشْفِقِ الْغَنِيِّ ، إِذَا عزّ وَلَدَهُ الْعَزِيزَ رُطَبَةً أَوْ تُفَاحَةً يَأْكُلُها وَهُو أَرْمَدُ ، وَسَلَّمَهُ إلى المُعَلِّمِ الْغَلِيظِ السَّائِسِ ، وَيَحْسِمُهُ طَول النَّهَادِ عِنْدَهُ وَيُصْحِرُهُ ، وَيَحْمِلُهُ إِلَى الْحِجَّامِ لِيَحْجَمَهُ فَيُوجِعَهُ وَيُعْلِقَهُ ، النَّهَادِ عِنْدَهُ وَيُعْظِي الْأَجَانِبَ وَيُوسِعُ عَلَيْهِمْ ؟ أَوْ أَتُرَى مَنَعَ ذَلِكَ مِنْ بُحْلِ بِهِ ، كَيْفَ وَهُوَ يُعْظِي الْأَجَانِبَ وَيُوسِعُ عَلَيْهِمْ ؟ أَوْ أَتُرَى مَنَعَ ذَلِكَ مِنْ بُحْلِ بِهِ ، كَيْفَ وَهُوَ يَكْنِزُ لَهُ جَمِيعَ مَا فِي يَدَه ؟ أَوْ قَصَدَ بذلك هَوَاتٍ بِهٰذَا الْوَلَدِ عِنْدَهُ ، كَيْفَ وَهُوَ يَكْنِزُ لَهُ جَمِيعَ مَا فِي يَدَه ؟ أَوْ قَصَدَ بذلك إِنْ عَلَيْهِ وَإِيدَاءَهُ لِبُغْضِ لَهُ ، كَيْفَ وَهُوَ قُرَّةً عَيْنِهِ وَثَمَرَةُ فُؤَادِهِ ، لَوْ هَبَّتْ عَلَيْهِ إِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ؟ ، كَلَّ ، وَلَكِنْ لَمَا عَلِمَ أَنَّ صَلاَحَهُ فِي ذَٰلِكَ إِ، وَأَنَّ بِهٰذَا النَّعَبِ الْقَلِيلِ يَصِلُ / إلى حيرٍ كثيرٍ وَنَفْع عَظِيمٍ .

[٦٣/ب]

وَمَا تَقُولُ فِي الطّبِيبِ الْحَاذِقِ النَّاصِحِ المُحِبِّ، إِذَا مَنَعَ المَرِيضِ الدَّنِفَ أَنُ شُرْبَةَ إِهْلِيلَج (ب) الدَّنِفَ أَنُ شُرْبَةَ مَاءِ وَهُو ظَمْآنُ ويَتَقَلّى كَبِدُهُ ، وَسَقَاهُ شُرْبَةَ إِهْلِيلَج (ب) كَرِيهَةً ، تَجْزَعُ عَنْ ذَلِكَ نَفْسُهُ وَطِبْعُهُ ، ( أَتَرَى ) (١) أَنَّ ذَلِكَ مِنْهُ مُعَادَاةً وَإِيدَاءً ؟ كَلّا ، بَلْ نُصْحٌ وَإِحْسَانٌ لِمَا عَلِمَ يَقِيناً أَنَّ فِي إِعْطَائِهِ شَهْوَتَهُ سَاعَةً هَلاَكَهُ وَعَطَبَهُ رَأْساً ، وَفِي مَنْعِ ذَلِكَ شِفَاؤهُ وَبَقَاؤهُ .

فَتَأَمَّلُ أَيُّهَا الرَّجُلُ إِذَا حَبَسَ اللَّهُ عَنْكَ رَغِيفاً أَوْ دِرْهَماً ، فَتَعْلَمُ يَقِيناً أَنَّهُ يَمْلِكُ مَا تُرِيدُ، وَيَقْدِرُ عَلَى إيصَالِهِ إِلَيْكَ ، وَلَهُ الْجُودُ وَالفَضْلُ ، وَيَعْلَمُ حَالَكَ فَلَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءُ (٢) ، فَلَا عُدْمَ وَلَا عَجْزَ وَلَا خَفَاءَ ، تَعالى عَنْ خَالَكَ فَلَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءُ (٢) ، فَلَا عُدْمَ وَلَا عَجْزَ وَلَا خَفَاءَ ، تَعالى عَنْ ذٰلِكَ وَتَقَدَّسَ ، فَإِنَّهُ أَغْنَى الأَغْنِياءِ وَأَقْدَرُ الْقَادِرِينَ ، وَأَعْلَمُ الْعُلَمَاءِ ، وَأَجْوَدُ اللَّوْ وَتَقَدَّسَ ، فَإِنَّهُ أَغْنَى الأَغْنِياءِ وَأَقْدَرُ الْقَادِرِينَ ، وَأَعْلَمُ الْعُلَمَاءِ ، وَأَجْوَدُ اللَّهُ وَتَقَدَّسَ ، فَإِنَّهُ أَغْنَى الأَعْنِياءِ وَأَقْدَرُ الْقَادِرِينَ ، وَأَعْلَمُ الْعُلَمَاءِ ، وَأَجْوَدُ اللَّحَوْدِينَ ؛ فَتَعْلَمُ إِذَنْ بِالْحَقِيقَةِ أَنَّهُ لَمْ يَمْنَعْكَ إِلَّا لِصَلَاحٍ وَآخِتِيارٍ لَكَ ، الأَجْوَدِينَ ؛ فَتَعْلَمُ إِذَنْ بِالْحَقِيقَةِ أَنَّهُ لَمْ يَمْنَعْكَ إِلَّا لِصَلَاحٍ وَآخِتِيارٍ لَكَ ، وَهُلَ اللَّهُ فَهُ وَاللَّذِي جَادَ عَلَيْكَ بِمَعْرِفَتِهِ ، وَهِيَ التِي تَتَلَاشَى في جَنْبِهَا الدُّنْيَا بِأَسْرِهَا .

وَفِي الْخَبَرِ الْمَشْهُورِ : إِنَّ آللَّهَ سبحانه يَقُولُ : « إِنِّي لَأَذُودُ أَوْلِيَائِي عَنْ نَعِيمِ الدُّنْيَا كَمَا يَذُودُ الرَّاعِي الشَّفِيقُ إِبِلَهُ عَنْ مَبَارِكِ الْعِرَّةِ »۞ .

<sup>(</sup>أ) الدُّنِف: الشديد المرض.

 <sup>(</sup>ب) الاهليلج: تمر، وهو أصناف كثيرة، يصنع منه شراب لمداواة بعض الأمراض.
 وهو معروف لدى أصحاب هذه الصناعة.

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ٧٧. ومبارك : جمع مَبْرك : كمداخل ومدخل ، وهو موضع بروك الإبل واضطجاعها، والعِرَّ والعِرَّة: الجرب، والمقصود: إبعاد الإبل عن المواضع التي تؤذيها.

وَإِذَا آَبْتَلاكَ بِشِدَّةٍ فَاعْلَمْ يَقِيناً أَنَّهُ غَنِيٍّ عَنِ آَبْتِلَائِكَ وَآمْتِحَانِكَ ، عَالِمٌ بِحَالِكَ ، بَصِيرٌ بِضَعْفِكَ ، وَهُوَ بِكَ رَوُوفٌ رَحِيمٌ ؛ أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَهُ يَنِيَّةُ « لَلَّهُ أَرْحَمُ بِعَبْدِهِ المُؤْمِنِ مِنَ الْوَالِدَةِ الشَّفِيقَةِ بِوَلَدِهَا »(أ) .

فَإِذَا (علمتَ هذا)(١) عَلِمْتَ أَنَّهُ لَمْ يُنْزِلْ بِكَ هٰذَا الْمَكُوْوةَ إِلاَّ لِصَلَاحٍ لِكَ جَهِلْتَهُ أَنْتَ وَهُوَ عالَم بِلْلِكَ ؛ وَلِهٰذَا تراه يُكْبُرُ آبْتِلاءَ أنبيائه وَأَصْفِيائِهِ ، الَّذِينَ هُمْ أَعَزُ عِبَادِهِ ؛ حَتَّى يَقُولَ عَلَيْ : « إِذَا أَخَبُ اللَّهُ قَوْما آبْتَلاهُمْ» (٢) وَيَقُولُ : « أَشَدُّ النَّاسِ بَلاَءً الأَنْبِياءُ ثُمَّ الشَّهَدَاءُ ثُمَّ الأَمْنَلُ وَالْمَنْلُ » (٢) . وَإِذَا رَأَيْتَ اللَّهُ يَجِسُ عَنْكَ الدُّنْيَا، أَوْ يُكْبُرُ عَلَيْكَ الشَّدَائِدَ وَالْبَلْوَى، فَاكْمُمُ أَنْكَ عِنْدَهُ عِزِيزٌ ، وَأَنَّكَ عِنْدَهُ بِمَكَانٍ عَلِيّ ، وَأَنَّهُ يَسْلُكُ بِكَ طَرِيقَ وَاعْلَمْ أَنْكَ عِنْدَهُ عَزِيزٌ ، وَأَنَّكَ عِنْدَهُ بِمَكَانٍ عَلِيّ ، وَأَنَّهُ يَسْلُكُ بِكَ طَرِيقَ أَوْلِيائِهِ ، فَإِنَّهُ يَرَاكَ وَلا يَحْتَاجُ إِلَى ذٰلِكَ . أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَهُ تَعَالَى : ﴿ وَآصْبِرُ الْمُعْلَى اللهُ عَلِيلَ عَلَيْكَ اللهُ عَلِيلَ عَلَيْكَ عِنْدَهُ عَزِيزٌ ، وَأَنَّكَ عِنْدَهُ بِمَكَانٍ عَلِيّ ، وَأَنَّهُ عَلَيْكَ فِيكَ السَّدَائِدَ وَالْبَهُ عَلَيْكَ فِيكَ الْمُنْ وَلَكَ عَلَيْكَ فِيكَ اللّهُ عَلَيْكَ فِيمَا لَوْ الْمُعْرُولُ وَلَوْلَهُ عَلَيْكَ فِيمَا لَوْ اللّهُ وَلِكَ مِنْ صَلَاحِلَ وَنُوابِكَ ، وَيُعْرِفُ مِنْ عَوَاقِبَ حَمِيدَةٍ ، وَمُواهِبَ كَرِيمَةٍ ، وَاللّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقِ بِمَنِّهِ وَفَضْلِهِ .

\*

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ( ٧٨ ).

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ( ٧٩ ) .

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ( ٨٠)

# فصلل ( في الرضا بترك التدبير إلى الله تعالى )

وَبِالْجُمْلَةِ إِذَ عَلِمْتَ يَقِيناً أَنَّ اللَّهُ تَعَالَى الْمَلِي ءُ (أَ بِضَمَانِ رِزْقِكَ الَّذِي لَا بُدَّ لَكَ مِنْهُ فِي بَقَائِكَ وَقِيامِكَ بِعِبَادَتِهِ ، وَأَنَّهُ القادِرُ عَلَى مَا يَشَاءُ كَنْفَ شَاءَ ، وَهُوَ الْبَصِيرُ بِحَاجَتِكَ حَالًا فَحَالًا سَاعَةً فَسَاعَةً ، آتَكَلْتَ عَلَى ضَمَنِ شَاءَ ، وَهُوَ الْبَصِيرُ بِحَاجَتِكَ حَالًا فَحَالًا سَاعَةً فَسَاعَةً ، آتَكَلْتَ عَلَى ضَمَنِ الْحَقِّ وَوَعْدِهِ الصدق ، وَسَكَنَ قَلْبُكَ بِلْلِكَ وَأَصْرِبْتَ عَنْ تِلك الْعَلَائِقِ (١) الْحَقِّ وَوَعْدِهِ الصدق ، وَسَكَنَ قَلْبُكَ بِلْلِكَ وَأَصْرِبْتَ عَنْ تِلك الْعَلَائِقِ (١) وَاللَّهِ عَزَ وَاللَّهِ عَنْ وَعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَزَ وَجَلًا ، وَوَعْدِهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْكَ ثُولَتُهُا وَيُهْنِئُهَا ، ثُمَّ هُوَ الَّذِي يُمْرِئُهَا وَيُهْنِئُهَا ، ثُمَّ هُو اللَّذِي يُطِكَ وَقَالَى اللَّهُ عَنْكَ بُعْنَاكُ وَقُلُهُا وَضُرَّهَا ، وَهُو تَعالَى الْعَنْفِكُ وَيَعْلَى اللَّهُ عَنْكَ ثُولَا عَلَيْهِ لَا شَرِيكَ لَهُ ، فَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ لَا شَرِيكَ لَهُ ، فَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ لَا شَرِيكَ لَهُ ، فَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ لَا عَلَيْهِ لَا شَرِيكَ لَهُ ، فَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ لَا شَرِيكَ لَهُ ، فَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ لَا شَرِيكَ لَهُ ، فَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ لَا شَرِيكَ لَهُ ، فَتَوَكَلُ عَلَيْهِ لَا شَوْلِكُ لَكُ أَلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُهُ اللَّهُ الْمُلْعُلِقُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُلْعُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلُولُ اللَّهُ الْمُلْعُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِعُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلُولُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وَكَذَٰلِكَ تَتُرُكُ التَّذْبِيرَ في أُمُورِكَ على مَنْ يُذَبِّرُ السَّمواتِ وَالأَرْضَ ، وَتُرِيحُ نَفْسَكَ عَنْ شَيْءٍ لاَ يَبْلُغُهُ عِلْمُكَ وَبِصِركَ مِنْ أَمْرٍ يكون غداً أو لا يكون ، بأنَّهُ كَيْفَ يَكُونُ ؛ وَتَكُفُّ عَنْ لَعَلَّ وَلَوْ ، إِذْ لَيْسَ فِيهِ إلاَ شَغْلُ يكون ، بأنَّهُ كَيْفَ يَكُونُ ؛ وَتَكُونُ أُمُورٌ لَمْ تُخْطَرْ بِبَالِكَ ، فَيَكُونُ مَا سَبَقَ الْقَلْبِ وَتَضْيِيعُ الْوَقْتِ ، وَلَعَلَّهُ تَكُونُ أُمُورٌ لَمْ تُخْطَرْ بِبَالِكَ ، فَيكُونُ مَا سَبَقَ

<sup>(</sup>أ) المليء والمليّ بالادغام ، على وزن فعيل : أي الغنى والمقتدر .

من فِكْرِكَ وتضييعُ العمر في ذلك ، وَتَدْبيركَ وَتَضْبِيعِكَ الْوَقْتَ الْعَزيزَ لَغُواً بلا فَائِدَةِ ، بَلْ خُسْرَاناً تَنْدَمُ عَلَيْهِ وَتُغْبَنُ فيهِ ، لِمَكَانِ شُغْلِ القَلْبِ بلا فائدة ؛ وَفِي هٰذَا المَعْنَى لِبَعْضِ الزُّهَّادِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ : [ الكامل ] :

سَبَقَتْ مَقَادِيرُ الإلهِ وَحُكْمُهُ فَأَرْحُ فُوَادَكَ مِنْ لَعَلَّ وَمِنْ لَو (١)

وقال آخر: [ الخفيف]

سَهِرَتْ أَعْيِنٌ ونامَتْ عُيونُ في أمور تكون أو لا تكون إنّ ربّاً كفاك بالأمس ما كا نَ سَيَكْفيكَ في غدِ ما يكونُ (٢)

وقالَ آخَرُ : [ الكامل ]

سَيَكُونُ مَا هُـوَ كَائِنٌ في وَقْتِـهِ وَأَخُـو الْجَهَـالَـةِ مُتْعَبٌ مَحْـزُونُ فَلَعَلَّ مَا تَخْشَاهُ لَيْسَ بِكَائِن وَلَعَلَّ مَا تَرْجُوهُ لَيْسَ يَكُونُ

وَتَقُولُ لِنَفْسِكَ فِي الْجُمْلَةِ يَا نَفْسُ: ﴿ لَنْ يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا، هُوَ مَوْلَانَا وعلى اللَّهِ فَلْيَتُوكُّلِ المؤمنون ﴾ [ التوبة : ٥١ ] وَهُوَ حَسْبُنَا وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ؛ إِذَّ هُوَ قَدِيرٌ لَا نِهَايَةَ لِقَدْرَتِهِ ، حَكِيمٌ لَا نِهَايَـةَ لِحِكْمَتِهِ ، رَحِيمٌ لَا نِهَايَة / لِرَحْمَتِهِ ؛ وَمَنْ كَانَ بِهٰذِهِ الصفة فَحَقِيقٌ أَنْ تتكل عَلَيْهِ وَتُفَوِّضَ الأَمْرُ [71/ب] كُلُّهُ إِلَيْهِ ، فَعَلَيْكَ بِالتَّفْويض .

وَكَذٰلِكَ تُوطِّنُ قَلْبَكَ عَلَى أَنَّ مَا يَقَضِى اللَّهُ لَكَ فَهُوَ الأَوْفَقُ وَالْأَصْلَحُ ، الرضا بالقضاء وَأَنَّ ذٰلِكَ لَا يَبْلُغُ عِلْمُنَا كَيْفِيَّتَهُ وَسِرَّهُ ؛ وَتَقُـولُ : يَا نَفْسُ المَقْـدُورُ كَائِنٌ لَا مَحَالَةَ؛ فَلاَ فَائِدَةَ في السُّخْطِ، وَالْخَيْرُ فِيمَا يَصْنَعُ اللَّهُ، فَلاَ وَجْهَ للسُّخْطِ، أَلَسْتِ تَقُولِينَ : رَضِيتُ باللَّهِ رَبًّا ، فَكَيْفَ لَا تَرْضِينَ بِقَضَائِهِ ! وَالْقَضَاءُ مِنْ شَأْنِ الرُّبُوبيَّةِ وَحَقِّهَا ، فَعَلَيْكَ بِالرِّضَا .

ضبط القلب عن الجزع

وَكَذَٰلِكَ إِذَا أَصَابَتْكَ مُصِيبَةً وَحَلَّ بِكَ مَكْرُوهٌ فَتُرَاعِي نَفْسَكَ عِنْدَ ذٰلِكَ ، وَتَضْبُطُ قَلْبَكَ حَتَّى لا تَجْزَعَ ، وَلا تَظْهَرُ مِنه شِكَايَةٌ وَقَلَقٌ ، سِيَّمَا عِنْدَ الصَّدْمَةِ الْأُولَى، فَإِنَّ الشَّأْنَ هُنَالِكَ، وَالنَّفْسُ مُتَسَارِعَةً جِدًا إِلَى عَادَةِ الْجَزَع عِنْدَ ذٰلِكَ ، وَتَقُولُ : يَا نَفْسُ هٰذِهِ قَدْ وَقَعَتْ ، فَلا حِيلَةَ لِدَفْعِهَا ، وَقَدْ دَفَعَ اللَّهُ تَعَالَى مَا هُوَ أَكْبَرُ مِنْهَا ، فَإِنَّ أَنْواعَ الْبَلاءِ في خَزَائِنِهِ لَكَثِيرَةً ، وَإِنَّ هٰذِهِ سَتَنْقَضِى فَلَا تَبْقَى ، وَأَنَّها سَحَابَةٌ سَتَنْقَشِعُ ، فَتَجَلَّدِي يَا نَفْسُ قَلِيلًا تَجِدِي لِذَٰلِكَ سُرُوراً طَويلًا ، وَتَواباً جَزيلًا بَعْدَ أَنْ لاَ دَفْعَ لِلنَّازِلِ ، وَلا فَـائِدَةَ في الْجَزَع ، وَلَا مُصِيبَة في الْحَقِيقَةِ مَعَ الْعَزَاءِ والصَّبْر ، فَتَشْغَلُ لِسَانَكَ بِالاَسْتِرْجَاع ، وَقَلْبَكَ بِنِكُر مَا يَحْصُلُ لَكَ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى مِنَ الأَجْر ، وَتَنَذَكَّرُ صَبْرَ أُولِي الْعَزْمِ عَلَى المَصَائِبِ الْعِظَامِ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ وَالأَوْلِيَاءِ الْأَعِزَّةِ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى . وَإِذَا حَبَسَ اللَّهُ عنك الرزق وآلدُّنْيَا في وَقْتِ فَتَقُولُ : يَـا نَفْسُ هُوَ أَعْلَمُ بِالْحَالِ وَأَرْحَمُ بِكِ وَأَكْرَمُ ، وَأَنَّهُ الَّذِي يُطْعِمُ الْكَلْبَ فِي خِسَّتِهِ ، وَيُطْعِمُ الْكَافِرَ في عَدَاوَتِهِ ، وَأَنَا عَبْدُهُ الْعَارِفُ الْمُوحِّدُ ، ( أما )(١) أُسَاوِي عِنْدَهُ رَغِيفاً أيضاً ؟ ، فَاعْلَمِي بِالْحَقِيقَةِ أَنَّهُ لَمْ يَحْسِنْ ذَٰلِكَ عَنْكِ إلَّا لِنَفْعٍ عَظِيمٍ ، وَسَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرِ يُسْراً ، فَاصْبِرِي قَلِيلًا تَرَي ِ الْعَجَبَ مِنْ لَطِيفٍ صُنْعِهِ ، أَمَا سَمِعْتِ ( قول ) (٢) الْقَائِل : [ الوافر ] :

تَــوَقَعْ صُنْـعَ رَبِّكَ سَــوْفَ يَـاتِي بِما تَهْــوَاهُ مِـنْ فَــرَجٍ قَــرِيبٍ وَلَا تَيْـاسْ إِذَا مَـا نَــابَ خَـطُبٌ فَكَمْ في الْغَيْبِ مِنْ عَجَبِ عَجِيبٍ

ولآخُر : [ مجزوء الوافر ] :

اللّٰ يَسَا أَيُّهَا الْمَرْءُ الَّذِي الْهَمَّ بِهِ بَسَرَحْ (") الْهَا أَشْتَدَّتْ بِكَ الْعُسْرَى فَفَكُرْ فِي أَلَمْ نَشْرَحْ / فَالْمَرْتُ أَلَمْ نَشْرَحْ / فَعُسْرٌ بَيْنَ يُسْرَيْنِ إِذَا كَرَّرْتَهُ فَآفْرَحْ فَآفُرَحْ فَاقْرَحْ

فَإِذَا جَرَّبْتَ هٰذِهِ الْأَذْكَارَ وَنَحْوَهَا ، وَوَاظَبْتَ عَلَيْهَا بِالتَّكْرِيرِ وَالتَّمْرِينِ ، فَإِنَّ ذٰلِكَ سَيُهَوِّنُ عَلَيْكَ إِذَا كَانَتْ لَكَ هِمَّةٌ وَآجْتِهَادُ زَمَاناً غَيْرَ طَوِيلِ .

وَلَقَدْ دَفَعْتَ هٰذِهِ الْعَوَارِضَ الأَرْبَعَةَ (أ) عَنْ نَفْسِكَ ، وَكُفِيتَ مُؤْنَتَها وَصِرْتَ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى مِنَ المُتَوَكِّلِينَ المُفَوِّضِينَ ، الرَّاضِينَ بِقَضَائِهِ ، وَحَصَّلْتَ لِنَفْسِكَ رَاحَةَ الْقَلْبِ وَالْبَدَنِ فِي الدُّنْيَا ، الصَّابِرِينَ عَلَى بَلَائِهِ ، وَحَصَّلْتَ لِنَفْسِكَ رَاحَةَ الْقَلْبِ وَالْبَدَنِ فِي الدُّنْيَا ، وَعَظِيمَ الثَّوَابِ وَالدَّخْرِ فِي الْعُقْبَى ، وَجَلِيلَ الْقَدْرِ وَالمَحَبَّةِ عِنْدَ رَبِّ الْعَالَمِينَ ، فَيَجْتَمِعُ لَكَ خَيْرُ الدَّارَيْنِ ، وَتَسْتَقِيمُ لَكَ طَرِيقُ الْعِبَادَةِ ، إِذْ لَا الْعَالَمِينَ ، فَيَجْتَمِعُ لَكَ خَيْرُ الدَّارَيْنِ ، وَتَسْتَقِيمُ لَكَ طَرِيقُ الْعِبَادَةِ ، إِذْ لَا عَالِيقَ وَلَا شَاغِلَ ، وَكُنْتَ حِينَئِذٍ قَدْ قَطَعْتَ هٰذِهِ الْعَقَبَةَ العسيرة ، واللّهُ سُبْحَانَهُ المَسْتُولُ ، أَنْ يُمِدَّكَ وَإِيَّانَا بِحُسْنِ تَوْفِيقِهِ ، فَإِنَّ الأَمْرَ كُلَّهُ بِيَدِهِ وَهُو أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ، وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوقَ إِلَّا بِاللّهِ الْعَلِي العَظِيمِ .

<sup>(</sup>أ) وهي : الرزق ، والأخطار ، والمصائب ، وأنواع القضاء .

# العقبة الخامسة وهى عقبة البواعث

ثُمَّ عَلَيْكَ يَا أَخِي بِالسَّيْرِ إِذَا آسْتَقَامَ لَكَ الطَّرِيقُ ، وَسَهُلَتِ السَّبِيلُ ، وَارْتَفَعَتِ العَوَائِقُ ، وَزَالَتِ الْعَوَارِضُ ، وَلَا يَحْصُلُ لَكَ السَّيْرُ المُسْتَقِيمُ إِلَّا بِاسْتِشْعَارِ الْخَوْفِ وَالرَّجَاءِ وَالْزَامِهِمَا حَقَّهُمَا عَلَى حَدِّهِما .

أَمَّا الْخَوْفُ ، فَيَجِبُ الْزَامُهُ لَأَمْرَيْنِ :

ضرورة استشعار الخوف

أَحَدُهُما: للزَّجْرُ عَنِ المَعَاصِي ؛ فَإِنَّ هٰذِهِ النَّفْسَ أَمَّارَةَ بِالسُّوءِ مَيَّالَةً إِلَى الْفِتْنَةِ وَلاَ تَنْتَهِي عَنْ ذٰلِكَ إِلاَ بِتَخْوِيفٍ عَظِيمٍ ، وَتَهْدِيدٍ بَالِغٍ ، لَيْسَتْ هِيَ فِي ظَبْعِها حُرَّةً يَهُمُّهَا الْوَفَاءُ ، وَيَمْنَعُهَا الْحَيَاءُ عَنْ الْجَفَاءِ ، إِنَّما هِيَ كَمَا قَالَ الْقَائِلُ رَحِمهُ اللَّه : [ مجزوء الكامل ] :

الْعَبْدُ يُفْرَعُ بِالْعَصَا وَالْحُرُّ تَكْفِيهِ الْمَلْامَةُ

وَالتَّذْبِيرُ فِي أَمْرِهَا أَنْ تُشْرِعَهَا أَبَداً بِسَوْطِ التَّخْوِيفِ ، قَولًا وَفِعلًا وَفِعلًا وَفِعلًا وَفِعلًا وَفِعلًا وَفِعلًا وَفِعلًا ؛ نَحْوَ مَا ذُكِرَ عَنْ بَعْضِ الصَّالِحِينَ ، أَنَّ نَفْسَهُ دَعَنْهُ إلى مَعْصِيَةٍ ، فَانْطَلَقَ وَنَزَعَ ثِيَابَهُ، (وَجعل)(١) يَتَمَرَّعُ فِي الرَّمْضَاء، وَيَقُولُ لِنَفْسِهِ: ذُوقي ، فَانْطَلَقَ وَنَوَابُهُ بِالنَهَارِ .

وَالنَّانِي : لئلا تُعْجَبَ بِالطَّاعَاتِ فَتَهْلِكَ ، بَلْ تَقْمَعُهَا بِالـذَّمِّ وَالْعَيْبِ

وَالنَّقْصِ مِنَ الأَسْوَاءِ وَالأَوْزَارِ ، الَّتِي فِيهَا ضُرُوبُ الأَخْطَارِ ، وَذَٰلِكَ نَحْوُ مَا ذُكِرَ عَنِ النَّبِيِّ عَيَّ أَنَّهُ قَالَ : « لَوْ أُخِذْنَا أَنا وعيسى بِمَا كَسَبَتْ هَاتَانِ لَعُذَّبْنَا عَذَابًا لَمْ يُعَذَّبُهُ أَحَد » (أ) / ، وَأَشَارَ بِأُصْبِعَيْهِ . وَعَنِ الْحَسَنِ (ب) أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ : مَا يَأْمَنُ أَحَدُنَا أَنْ يَكُونَ قَدْ أَصَابَ ذَنْبًا ، فأَطْبَقَ بَابَ المَعْفِرَةِ دُونَهُ ، فَهُو يَعْمَلُ في غَيْرِ عمل (١) .

وَعَنِ ابْنِ السماكِ فِيمَا يُعَاتِبُ نَفْسَهُ: تَقُولِينَ الزّاهِدِينَ (٢) ، وَتَعْمَلِينَ عَمَلِ المُنَافِقِينَ ، وَفِي الْجَنَّةِ تَطْمَعِينَ ، هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ ! إِنّ لِلْجَنَّةِ قَوْماً آخَرِينَ ، وَلَهُمْ أَعْمَالُ غَيْرُ مَا تَعْمَلِينَ .

فَهٰذِهِ وَأَمْثَالُهَا مِمَّا يَلْزَمُ الْعَبْدَ تَذْكِيرُهَا لِلنَّفْسِ وَتَكْرِيرُهَا عَلَيْهَا ، لِتَـلَّا تَعْجَبَ بِطَاعَةٍ ، أَوْ تَقَعَ في مَعْصِيَةٍ ، وَبِاللَّهِ التَّوفِيقُ .

وَأَمَّا الرَّجَاءُ : فَإِنْمَا يَلْزَمُكَ آسْتِشْعَارُهُ لَأَفْرَيْنِ :

أَحَدُهُمَا: لِلْبَعْثِ ﴿ عَلَى الطاعَاتِ ، وَذَٰلِكَ أَنَّ الْخَيْرَ ثَقِيلٌ ، وَالشَّيْطَانُ عَنْهُ زَاجِرٌ ، وَالْهَوَى إلى ضِدَّهِ دَاعٍ ، وَحَالُ أَهْلِ الغَفْلَةِ مِنْ عَامَّةِ الْخَلْقِ فِي النَّفْسِ مُنْطَبِعُ مُشَاهَدٌ ، وَالشَّوَابُ الَّذِي يُطْلَبُ بِهِ عَنِ الْعَيْنِ غَائِبٌ ، وَأَمَدُ الْوُصُولِ إِلَيْهِ فِيمَا يَحْسِبُهُ بَعِيدٌ ، وَإِذَا كَانَ الْحَالُ عَلَى هٰذِهِ غَائِبٌ ، وَأَمَدُ الْوُصُولِ إِلَيْهِ فِيمَا يَحْسِبُهُ بَعِيدٌ ، وَإِذَا كَانَ الْحَالُ عَلَى هٰذِهِ الْحَالَةِ ، فَلاَ تَنْبَعِثُ النَّفْسُ لِلْخَيْرِ ، وَلاَ تَرْغَبُ فِيهِ حَقَّهُ ، وَلاَ تَهْتَزُ لَهُ إِلاّ بِأَمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُو الرَّجَاءُ اللَّهُ فِي رَحْمَةِ اللَّهِ تعالى ، وَالتَّرْغِيبُ الْبَالِغُ فِي حُسْنِ ثَوَابِهِ وَكَرِيمِ القَويُّ فِي رَحْمَةِ اللَّهِ تعالَى ، وَالتَّرْغِيبُ الْبَالِغُ فِي حُسْنِ ثَوَابِهِ وَكَرِيمِ القَويُّ فِي رَحْمَةِ اللَّهِ تعالَى ، وَالتَّرْغِيبُ الْبَالِغُ فِي حُسْنِ ثَوَابِهِ وَكَرِيمٍ القَويُّ فِي رَحْمَةِ اللَّهِ تعالَى ، وَالتَّرْغِيبُ الْبَالِغُ فِي حُسْنِ ثَوَابِهِ وَكَرِيمِ

ضرورة استشعار الرجاء

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ( ٨١ )

<sup>(</sup>ب) أي الحسن البصري .

<sup>(</sup>ج) للبعث على الطاعات : أي للحض والحث عليها .

أَجْرِهِ ، وَلَقَدْ قَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ : الْحُزْنُ يَمْنَعُ عَنِ الطَّعَامِ ، وَالخَوْفُ يَمْنَعُ مِنَ الظَّعَاتِ ، وَذِكْرُ المَوْتِ يُزَهِّدُ في يَمْنَعُ مِنَ الذُّنُوبِ ، وَالرَّجَاءُ يُقَوِّي عَلَى الطَّاعَاتِ ، وَذِكْرُ المَوْتِ يُزَهِّدُ في الفُضُولِ .

وَالنَّانِي : لِيُهَوِّنَ عَلَيْكَ آحْتِمَالَ الشَّدَائِدِ وَالمَشَقَّاتِ .

وَآعْلَمْ : أَنْ مَنْ عَرَفَ مَا يَطْلُبُ هَانَ عَلَيْهِ مَا يَبْدُلُ ؛ وَمَنْ طَابَ لَهُ شَيّ وَرَغِبِ فِيهِ حَقَّ رَغْبَتِهِ ، آحْتَمَلَ شِدَّتَهُ وَلَمْ يُبَالِ بِمَا يَلْقَى مِنْ مُؤْنَتِهِ ؛ وَمَنْ أَحَبَ أَيْضاً آحْتِمالَ مِحْنَتِهِ ، حَتَّى أَنَّهُ لَيَجِدُ وَمَنْ أَحَبَ أَيْضاً آحْتِمالَ مِحْنَتِهِ ، حَتَّى أَنَّهُ لَيَجِدُ وَمَنْ أَحَبُ أَيْضالِ لاَ يُفَكِّر بِلَسْعِ النَّحْلِ لِيَذَلِكَ المِحْنَةِ ضُرُوباً مِنَ اللَّذَةِ ؛ أَلا تَرَى مُشْتَارَ (أَ) الْعَسَلِ لاَ يُفَكِّر بِلَسْعِ النَّحْلِ المَا يَتَذَكَّرُ مِنْ حَلاَوةِ الْعَسَلِ ؛ وَالأَجِيرُ لاَ يَعْبَأُ بِارْتِقاءِ السلَّمِ الطَّويلِ ، مَعَ الْحِمْلِ النَّقِيلِ طُولَ النَّهَارِ الصَّائِفِ المَدِيدِ ، لِمَا يَتَذَكَّرُ مِنْ أَخْدِ دِرْهَمَيْنِ الْحِمْلِ النَّقِيلِ طُولَ النَّهَارِ الصَّائِفِ المَدِيدِ ، لِمَا يَتَذَكَّرُ مِنْ أَخْدِ دِرْهَمَيْنِ الْحِمْلِ النَّقِيلِ طُولَ النَّهَارِ الصَّائِفِ المَدِيدِ ، لِمَا يَتَذَكَّرُ مِنْ أَخْدِ دِرْهَمَيْنِ الْمَعْشِيَّ ؛ وَإِنَّ الْفَلَاحَ لا يُفَكِّرُ بِمُقَاسَاةِ الْحَرِّ وَالْبَرْدِ وَمُبَاشَرَةِ الشَقَاءِ وَالكَدَّ وَالْبَرْدِ وَمُبَاشَرَةِ الشَقَاءِ وَالكَدِيلَ عُلْ الْعِثْقِيلِ مُولَ النَّهُ الْعَلَاحُ المَّذِينَ هُمْ أَهُلُ الإِجْتِهَادِ ، إِذَا ذَكَرُوا الْجَنَّةَ فِي طِيبِ مَقِيلِهَا ، وَأَنْوَع بِ الْعَبْدُ مِنْ قُصُورِهَا وَحُورِهَا ، وَطَعَامِهَا ، وَشَرَابِهَا ، وَحُلِيهًا وَحُلَلِهَا ، وَسُرَابِها ، وَخُولِهَا ، وَخُولِهَا ، وَطَعَامِها ، وَشَرَابِهَا ، وَخُولِها ، وَخُولِها ، وَخُولِها ، وَخُولِها ، وَشَرَابِهُمْ مِنْ ضَرَدِ وَمَشَقَّةٍ ، وَكَذَلِكَ مَ مُنْ تَعَب فِي وَسَائِرِ مَا أَعَدَّهُ اللَّهُ تَعَالَى لِأَهْلِهَا ، هَانَ عَلَيْهِمْ مَا احْتَمَلُوهُ مِنْ تَعَلِي فِي وَالدُنْهَا مِنْ لَلَةً وَيَعْمَةٍ ، أَوْ نَالَهُمْ مِنْ ضَرَد / وَمَشَقَّةٍ .

[וֹר/וֹ]

وَلَقَدْ حُكِيَ أَنَّ أَصْحَابَ سُفْيَانَ الثَّوْرِيِّ رَحِمَهُ اللَّهُ ، كَلَّمُوهُ فِيمَا كَانُوا يَرَوْنَ مِنْ خَوْفِهِ وَآجْتِهادِهِ وَرَثَّةِ حَالِهِ ، فَقَالُوا : يَا أُسْتَاذُ : لَوْ نَقَصْتَ مِنْ هٰذَا النَّجُهْدِ نِلْتَ مُرَادَكَ أَيْضًا إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى ، فَقَالَ سُفْيَانُ : كَيْفَ لَا أَجْتَهِدُ وَقَدْ بَلَغَنِي أَنَّ أَهْلَ آلْجَنَّةِ يَكُونُونَ فِي مَنَارِلِهِمْ ، فَيَتَجَلّى لَهُمْ نُورٌ تُضِيءُ لَهُ وَقَدْ بَلَغَنِي أَنَّ أَهْلَ آلْجَنَّةِ يَكُونُونَ فِي مَنَارِلِهِمْ ، فَيَتَجَلّى لَهُمْ نُورٌ تُضِيءُ لَهُ

<sup>(</sup>أ) مشتار العسل: الذي يجتني ويستخرج عسل النحل من محلّه. وشار العسل: إستخراجه.

الجَنَّاتُ الثَّمَان ، فَيَظُنُّونَ أَنَّ ذٰلِكَ نُورٌ مِنْ جهة الرَّبِّ سُبْحَانَهُ وتَعَالَى فَيَخِرُّونَ سَاجِدِينَ ، فَيُنَادَوْنَ(١) : أَنِ آرْفَعُوا رُؤوسَكُمْ ، لَيْسَ الَّذِي تَظُنُّونَ ، إِنَّمَا هُوَ نُورُ جَارِيَةٍ تَبَسَّمَتْ في وَجْهِ زَوْجِهَا ، ثُمَّ أَنْشَأَ يَقُولُ : ٦ البسيط ٦ :

مَا ضَرَّ مَنْ كَانَتِ الْفِرْدَوْسُ مَنْ زِلَهُ (٢)

مَاذَا تَحَمَّلَ مِنْ بُوس وَإِقْتَارِ يَمْشِي كِئيباً خَائِفاً وَجلاً

إلى المَسَاجِدِ يَمْشِي بَيْنَ أَطْمَارِ يَا نَفْسُ مَا لَكِ مِنْ صَبْرِ عَلَى لهبٍ (٣)

قَدْ حَانَ أَنْ تُقَبِلَى مِنْ بَعْدِ إِدْبَارِ

قُلْتُ أَنَا : وَإِذَا كَانَ مَدَارُ أَمْرِ العِبادة عَلَى الأَمْرَيْنِ : الْقِيَامِ بِالطَّاعَةِ . وَالْإِنْتِهَاءِ عَنِ الْمَعْصِيَةِ ، وَذٰلِكَ لَا يَتِمُّ مَعَ هٰذِهِ النَّفْسِ الْأَمَارَةِ بِالسُّوءِ إِلَّا نرغيب النفس بِتَرْغِيبٍ وَتَرْهِيبِ وَتَرْجِيةٍ وَتَخْوِيفٍ ، فَإِنَّ الدَّابَّةَ الْحَرُونَ تَحْتَاجُ إلى قائِدٍ يَقُودُهَا ، وَإلى سَائِق يَسُوقُهَا ، وَإِذَا وَقَعَتْ في مَهْوَاةٍ ، فَرُبَّمَا تُضْرَبُ بالسَّوْطِ مِنْ جَانِبٍ ، وَيُلَوَّحُ لَهَا بِالشَّعِيرِ مِنْ جَانِبِ آخَرَ ، حَتَّى تَنْهَضَ وَتَتَخَلَّصَ مِمَّا وَقَعَتْ فِيهِ ، وَإِنَّ الصَّبِيِّ الْعَرِمَ لاَ يَمُرُّ إِلَى الكُتَّابِ إِلَّا بِتَرْجِيَةٍ مِنَ الوَالِدَين ، وَتَخْوِيفٍ مِنَ المُعَلِّمِ ؛ فَكَذٰلِكَ النَّفْسُ دَابَّةٌ حَرُونٌ ، وَقَعَتْ في مَهْ وَاقِ الدُّنْيَا ، فَالْخَوفُ سَوْطُهَا وَسَائِقُهَا ، وَالرَّجَاءُ شَعِيرُهَا وَقَائِدُهَا ، وَإِنَّهَا الصَّبيُّ الْعَرِمُ ، يُحْمَلُ إلى كُتَّابِ الْعِبَادَةِ وَالتَّقْوَى ، فَذِكْرُ النَّارِ وَالْعِقَابِ تَخْويفُها ، وَذِكْرُ الْجَنَّةِ وَثَوابِهَا تَرْجَيتُها وَتَرْغِيبُها . ولِذٰلِكَ يَلْزَمُ الْعَبْدَ الطَّالِبَ لِلْعِبَادَة (١٠) وَالرِّيَاضَةِ ، أَنْ يُشْعِرَ النَّفْسَ بالأمْرَيْنِ اللَّذَيْنِ هُمَا : الخَوْفُ وَالرَّجَاءُ ، وَإلَّا فَلَا تُسَاعِدُ النَّفْسُ الجَمُوحُ عَلَى ذٰلِكَ وَبِهَٰذَا المَعْنَى أَتِي الذِّكْرُ الْحَكِيمُ بِمَجْمُوع الأَمْرَيْن : الْوَعْدُ وَالْوَعِيدُ ، والتَّرْغِيبُ والتَّهدِيدُ ، وأبلغ في كُلِّ

مِنْهُمَا ، فَذَكَرَ مِنَ الثَّوَابِ الكَرِيمِ مَا لاَ صَبْرَ عَنْهُ ، وَذَكَرَ مِنَ الْعِقَابِ الألِيمِ مَا لاَ صَبْرَ عَنْهُ ، وَذَكَرَ مِنَ الْعِقَابِ الألِيمِ مَا لاَ صَبْرَ عَلَيْهِ ؛ فَعَلَيْكَ إِذَا بِالْتِزَامِ هٰذِينِ المَعْنَيْنِ ، يَحْصُلْ لَكَ مُرَادُكَ ، وَيَسْهُلْ عَلَيْكَ آحْتِمَالُ المَشَقَّةِ ، وَاللَّهُ تَعَالَى وَلِيُّ التَّوْفِيقِ بِفَضْلِهِ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَمَا حَقِيقَةُ الرَّجاءِ وَالخَوْفِ وَحُكْمُهُمَا ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الْخَوْفَ / وَالرَّجَاءَ عِنْدَ عُلَمَائِنا رَحِمَهُمُ اللَّهُ يَرْجِعَانِ إلى [٦٦/ب] قَبِيلِ الْخَوَاطِرِ ، وَإِنَّمَا المَقْدُورُ لِلْعَبْدِ مُقَدِّمَاتُهُمَا .

قَالُوا: الْخَوْفُ رَعْدَةٌ تَحْدُثُ في الْقَلْبِ عَنْ ظَنِّ مَكْرُوهِ يَنَالُهُ، وَالْمَهَابَةِ ؛ وَضِدُّ وَالْمَهَابَةِ ؛ وَضِدُّ الْخَوْفُ ، الْجَرَاءة ؛ وَلٰكِنْ قَدْ يُقَابَلُ بِالأَمْنِ ، يُقَالُ : خَائِفٌ ، وَآمِنُ ، وَخَوْفُ ، وَأَمْنُ ، لِأَنَّ الآمِنَ الّذِي يَجْتَرِىءُ عَلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعالَى وَالْحَقِيقَةُ أَنَّ الْجَرَاءَةُ تُضَادُهُ .

مَقَدِّمَاتُ الْخَوْفِ أَرْبَعُ : مَقَدِّمَاتُ الْخَوْفِ أَرْبَعُ : الخوف

( الأولَى )(١): ذِكْرُ الذُّنُوبِ الكَثِيرَةِ النِّي سَبَقَتْ ، وَكَثْرَةُ الْخُصُومِ النَّذِينَ مَضَوْا إلى (١) المظالِمِ ، وَأَنْتَ مُوْتَهِنُ لَمْ يَتَبَيَّنْ ( لَكَ )(١) الْخَلاَصُ لَعْدُ .

وَالثَّانِيَةُ : ذِكْرُ شِدَّةِ عُقُوبَةِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، الَّتِي لَاطَاقَةَ لَكَ بِهَا .

وَالنَّالِئَةُ : ذِكْرُ ضَعْفِ نَفْسِكَ عَنِ احْتِمَالِها .

وَالرَّابِعَةُ : ذِكْرُ قُدْرَةِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْكَ مَتَى شَاءَ وَكَيْفَ شَاءَ .

وَأَمَّا الرَّجَاءُ: فَهُوَ ابْتِهَاجُ الْقَلْبِ بِمَعْرِفَةِ فَضْلِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، حقيقة الرجاء وَآسْتِرْوَاحُهُ إلى سَعَةِ رَحْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَهٰذَا مِنْ جُمْلَةِ الْخَوَاطِرِ غَيْرُ مَقْدُورٍ لِلْعَبْدِ ؛ وَرَجَاءُ هُوَ مَقْدُورٌ ، وَهُو تَذَكُّرُ فَضْلِ اللَّهِ وَسَعَةِ رَحْمَتِهِ ؛ وَقَدْ تُسمَّى

101

حقيقة الخوف

أَيْضاً إِرَادَةُ المُخَاطَرَةِ بِالإِسْتِثْنَاءِ رَجَاء . وَالمُرَادُ مِنْ هٰذَا البَابِ ، هُوَ الأَوَّلُ ، وَهُوَ التَّذَكُّرُ عَلَى حَسَبِ الإِبْتِهَاجِ وَالإِسْتِرْوَاحِ ؛ وَضِدُّهُ الْيَأْسُ ، وَهُوَ تَذَكُّرُ فَوَاتِ رَحْمَةِ اللَّهِ وَفَضْلِهِ وَقَطْعُ الْقَلْبِ عَنْ ذٰلِكَ ، وَهُوَ مَعْصِيَةٌ مَحْضَةٌ .

وَهٰذَا الرَّجَاءُ فَرْضٌ إِذَا لَمْ يَكُنْ لِلْعَبْدِ سَبِيلٌ إِلَى الاَمْتِنَاعِ عَنِ الْيَاسِ إِلَّا بِهِ ، وَإِلَّا فَهُوَ نَفْلُ بَعْدَ آعْتِقَادِ الْجُمْلَةِ في فَضْلِ اللَّهِ وَسَعَةِ رَحْمَتِهِ .

وَمُقَدِّمَاتُ الرَّجَاءِ أَرْبَعُ :

الْأُولَى : ذِكْرُ سَوَابِقِ فَضْلِهِ إِلَيْكَ مِنْ غَيْرِ قَدَم أَوْ شَفِيع .

وَالنَّانِيَةُ: ذِكْرُ مَا وَعَدَ مِنْ جَزِيلِ ثَوَابِهِ وَعَظِيمٍ كَـرَامَتِهِ حَسَبِ فَضْلِهِ وَكَرَمِهِ ، دُونَ آسْتِحْقَاقِكَ إِيَّاهُ بِالْفِعْلِ ، إِذْ لَوْ كَانَ عَلَى حَسَبِ الْفِعْلِ لَكَانَ أَقَلَ شَيْءٍ وَأَصْغَرَ أَمْرٍ .

وَالثَّالِثَةُ : ذِكْرُ كَثْرَةِ نِعْمَةِ اللَّهِ عَلَيْكَ في أَمْرِ دِينِكَ وَدُنْيَاكَ في الْحَالِ ، مِنْ أَنْواعِ الإِمْدَادِ وَالأَلْطَافِ ، مِنْ غَيْرِ آسْتِحْقَاقٍ أَوْسُؤالٍ .

وَالرَّابِعَةُ : ذِكْرُ سِعَةِ رَحْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى وَسَبْقِهَا غَضَبَهُ ، وَأَنَّـهُ الرَّحْمٰنُ الرَّحْمٰنُ الرَّحْمِنُ الرَّوْوفُ بِعِبادِهِ المُؤمِنِينَ .

فَإِذَا وَاظَبْتَ عَلَى هٰذِينِ النَّوْعَيْنِ مِنَ الأَذْكَارِ أَفْضِيا بِكَ إِلَى ٱسْتِشْعَـارِ الْخَوْفِ وَالرَّجَاءِ بِكُلِّ حَال ِ، وَاللَّهُ تَعَالَى وَلِيُّ التَّوفِيق بِفَضْلِهِ ورحمتِهِ .

ئۆرۈلەت ئىسلام

### فصـــل ( ضرورة الاحتياط عند قطع عقبة البواعث )

فَعَلَيْكَ / أَيُهَا الرَّجُلُ بِقَطْعِ هٰذِهِ الْعَقَبَةِ فِي تَمَامِ الإحْتِيَاطِ وَالتَّحَرُّزِ [٧٧] وَحَدِّ الرِّعَايَةِ ، فَإِنْهَا عَقَبَةٌ دَقِيقَةُ المَسْلَكِ ، خَطِرَةُ الطّرِيقِ ، وَذٰلِكَ أَنَّ طَرِيقَها بَيْنَ طَرِيقَيْنِ مَخُوفَينِ مُهْلِكَيْنِ : أَحَدُهُمَا طَرِيقُ الأَمْنِ . وَالنّانِي طَرِيقُ الْمَنْ فَلْرَيقُ الْمَنْ . وَالنّانِي طَرِيقُ الْبَاسِ ، وَطَرِيقُ الرَّجَاءِ وَالْخَوْفِ هُو الطَّرِيقُ الْعَدْلُ بَيْنَ السطَّرِيقَيْنِ الْجَائِينِ ، فَإِنْ غَلَبَ الرَّجَاءُ عَلَيْكَ حَتَّى فَقَدْتَ الْخَوْفَ ٱلْبَتَّة ، وَقَعْتَ فِي الْجَائِينِ الْأَمْنُ مَكْسرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْحَاءِ الرَّجَاء أَلْبَتَة ، وَقَعْتَ فِي طَرِيقِ الْأَمْنِ : ﴿ وَلَا يَسْأَمُنُ مَكْسرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْحَافِرُونَ ﴾ طريقِ الأَمْنِ : ﴿ وَلَا يَسْأَسُ مَنْ مَكْسرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْحَافِرُونَ ﴾ وَقَعْتَ فِي طَرِيقِ الْمُلْسِ ﴿ وَلَا يَيْأَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِلّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ وَقَعْتَ فِي طَرِيقِ الْيَأْسِ ﴿ وَلَا يَيْأَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِلّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ وَقَعْتَ فِي طَرِيقِ الْيَأْسِ ﴿ وَلَا يَيْأَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِلّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ وَقَعْتَ فِي طَرِيقِ الْيَأْسُ ﴿ وَلَا يَيْأَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِلّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ وَقَعْتَ فِي طَرِيقِ الْيَأْسُ ﴿ وَلَا يَيْأَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِلّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ وَقَعْتَ فِي طَرِيقِ الْيَارِيقُ الْمُسْتَقِيمُ ، التِي هِيَ سَبِيلُ أُولِيَاءِ اللّهِ تَعَالَى المُسْتَقِيمُ الْجَعْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَعَبا وَرَهُما وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ [ الأنبياء : ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي وَمُؤْلِهِ وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ [ الأنبياء : • 9 ] .

فَإِذَن ظَهَرَ لَكَ فِي هٰذِهِ الْعَقَبَةِ ثَلاَثَةُ طُرُقٍ: طَرِيقُ الأَمْنِ وَٱلْجَرْاءَةِ ، وَطَرِيقُ الْخَوْفِ وَالرَّجَاءِ مُمْتَدُّ بَيْنَهُمَا ؛ فَإِنْ مِلْتَ عَنْهُ بِقَدَم إِلَى يَمِينِكَ أَوْ يَسَارِكَ ، وَقَعْتَ فِي المُهْلِكَيْنِ وَهَلَكْتَ مَعَ عَنْهُ بِقَدَم إِلَى يَمِينِكَ أَوْ يَسَارِكَ ، وَقَعْتَ فِي المُهْلِكَيْنِ وَهَلَكْتَ مَعَ الْهَالِكِينَ ؛ ثُمَّ الشَّأْنُ أَنَّ الطّرِيقَيْنِ الْجَائِرِيْنِ المُهْلِكَيْنِ أَوْسَعُ مَجَالًا وَأَكْثَرُ الْهَالِكِينَ ؛ ثُمَّ الشَّأْنُ أَنَّ الطّرِيقَيْنِ الْجَائِرِيْنِ المُهْلِكَيْنِ أَوْسَعُ مَجَالًا وَأَكْثَرُ

دَاعِياً، وَأَسْهَلُ سُلُوكاً مِنَ الطَّرِيقِ الْعَدْلِ، لأِنَّكَ إِذَا نَظَرْتُ مِن جَانِبِ الْأَمْن، رَأَيْتَ مِنْ سَعَةِ رَحْمَةِ اللَّهِ وَكَثْرَةِ فَضْلِهِ وَغَالِيةٍ جُـودِهِ، مَـا لَا يَبْقَى لَـكَ مَعَـهُ خَوْفٌ، فَتَتَّكِلُ عَلَى ذٰلِكَ بَمَّرَّةٍ وتأنس بهِ؛ وإنْ نَظَرْتَ مِنْ جَانِبِ الْخَوْفِ، رَأَيْتَ مِنْ عَظِيمٍ سِياسَةِ اللَّهِ وَكَثْرَةِ هَيْبَتِهِ، وَدِقَّةِ أَمْرِهِ، وَغَايَةِ مُنَاقَشَتِهِ، مَعَ أُولِيَاثِهِ وَأَصْفِيَائِهِ ، مَا لَا يَكَادُ يَبْقَى مَعَهُ رَجَاءً ، فَتَيْاسُ بِمَرَّةٍ وَتُقْنِطُ ، فَتَحْتَاجُ أَنْ لَا تَنْظُرُ إِلَى سِعةِ رَحْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى فَقَطْ ، حَتَّى تَتَّكِلَ وَتَأْمَنَ ، وَلا إِلَى عَظِيم الْهَيْبَةِ وَالمُنَاقَشَةِ فَقَطْ ، حَتَّى تَقْنَطَ وَتَيْأَسَ ، بَلْ تَنْظُرُ إِلَى هَـذَا وَإِلِى هٰذَا جَمِيعاً ، وَتَأْخُذُ مِنْ هٰذَا بَعْضاً ، وَمِنْ هٰذَا بَعْضاً ، فَتَرْكَبَ بَيْنَهُمَا طَريقاً دَقِيقاً ، وَتَسْلُكَ ذٰلِكَ لِتَسْلَمَ ، فَإِنَّ طَرِيقَ الرَّجَاءِ المَحْض سَهْلٌ وَاسِعٌ عَريضٌ ، وَعَاقِبَتُهُ تُؤدِّيكَ إلى الأمْن وَالْخُسْرَانِ ؛ وَطَريقُ الْخَوْفِ المَحْضِ وَاسِعٌ عَرِيضٌ ، وَعَاقِبَتُهُ تُؤدِّيكَ إلى الضَّلَالِ ؛ والطّريقُ الْعَدْل ِ بَيْنَهُمَا ، [٦٧/٣] ﴿ طَرِيقَ الْخَوْفِ وَالرَّجَاءِ ، وَإِنْ كَانَ دَقِيقاً عَسِراً ، فَإِنَّه / سَبِيلٌ سَالِمٌ ، وَمَنْهَجُ بَيِّنُ ، يُؤدِّي إلى الْغُفْرَانِ وَالإحْسَانِ ، ثُمَّ إلَى الْجِنَانِ وَالرَّضْوَانِ ، وَلِقَاءِ المَلِكِ الرَّحْمٰنِ ؛ أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَهُ تَعَالَى في أَبْنَاءِ هٰذَا السَّبيلِ : ﴿ يَدْعُـونَ رَبُّهُمْ خَوْفاً وَطَمَعاً ﴾ [ السجدة : ١٦ ] ، وقالَ : ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [ السجدة : ١٧ ]، فَتَأَمَّلْ هٰذِهِ الْجُمْلَةَ جِدًا ۚ وَتَشَمَّرْ وَتَنَبَّهُ لِلْأَمْرِ ، فَإِنَّهُ لَا يَجِيءُ بِالْهُوَيْنَا ، وَاللَّهُ الموفّق .

#### (أصول سلوك طريق الخوف والرجاء)

ثُمَّ آعْلَمْ أَنَهُ لَا يَتَأَتَّى لَكَ سُلُوكُ هٰذِهِ السَّطِرِيقِ ، وَحَمْلُ هٰذِهِ النَّفْسِ الْجَمُوحِ الكسلانة عَلَى الْخَيْرِ ، بِاجْتِنَابِ المَحْبُوبِ عِنْدَهَا ، وَاكْتِسَابِ الطَّاعَاتِ التَّقِيلَةِ عَلَيْهَا ، إلَّا بِالتَّحَفُّظِ بِثَلاَثَةِ أُصُولٍ ، وَالتَّذَكُّرِ لَهَا عَلَى سَبِيلِ الطَّاعَاتِ التَّقِيلَةِ عَلَيْهَا ، إلَّا بِالتَّحَفُّظِ بِثَلاَثَةِ أُصُولٍ ، وَالتَّذَكُّرِ لَهَا عَلَى سَبِيلِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ ، إلاَ عَفْلَةٍ .

الأول : ذِكْرُ أَقْوَالِهِ سُبْحَانَهُ في التَّرْغِيبِ وَالتَّرْهِيبِ .

وَالثَّانِي : ذِكْرُ أَفْعَالِهِ سُبْحَانَهُ فِي الأُخْذِ وَالْعَفْو .

وَالتَّالِثُ : ذِكْرُ جَزَائِهِ لِلْعِبادِ في المَعادِ مِنَ الثَّوابِ وَالْعِقابِ . وَتَفْصِيلُ كُلِّ أَصْل مِنْهَا يَحْتَاجُ إِلَى صُحُفٍ كَثيرَةٍ ، وَلِأَجْلِهَا صَنَّفْنَا كِتَابَ : « تَنْبيهِ الْغَافِلِينَ » وَنَحْنُ نُشِيرُ في هٰذَا الْكِتَابِ إِلَى كَلِمَاتٍ تُوقِفُكَ عَلَى المَقْصُودِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تعالى .

(أ) الفترة: الضعف.

# الأصلُ الأوَّل : أقواله سبحانَهُ

تَدَبَّرُ أَيُّهَا الرَّجُلُ مَا في الْكِتَابِ الْعَزِيزِ ، مِنْ آيَاتِ التَّرْغِيبِ وَالتَّرْهِيبِ والتَّرْجِيةَ وَالتَّخْوِيفِ .

فَمنْ آيَاتِ الرَّجاء قَوْلُهُ تَعالى : ﴿ لاَ تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ الله إِنّ الله يَغْفِرُ اللَّذُنُوبَ جَمِيعاً ﴾ [ الزّمر : ٤٧ ] ﴿ وَمَنْ يَغْفِرُ اللَّذُنُوبَ إِلّا الله ﴾ [ آل عمران : ١٣٥ ] ﴿ فَافِرُ اللَّذْنُ وَقَابِلُ التَّوْبِ ﴾ [ غافر : ٣ ] ﴿ وَهُوَ الَّذِي عَمران : ١٣٥ ] ﴿ وَهُو الَّذِي يَقْبُلُ التَّوْبَةَ عَن عبادِهِ وَيَعْفُو عَنِ السَّيِّئَاتِ ﴾ [ الشورى : ٢٥ ] - ﴿ كَتَبَ يَقْبُلُ التَّوْبَةَ عَن عبادِهِ وَيَعْفُو عَنِ السَّيِّئَاتِ ﴾ [ الشورى : ٢٥ ] - ﴿ كَتَبَ (رَبُّكُمْ ) عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَة ﴾ [ الانعام : ١٢ ] - ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْء فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَقُونَ ﴾ [ الانعام : ١٣ ] - ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْء فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَقُونَ ﴾ [ الاعراف : ١٥٦ ] ﴿ إِنّ آلله بِالنَّاسِ لَرَبُونُ رَحِيمً ﴾ [ البقرة وَنَحْوُهَا مِن آيَاتِ الرَّجَاء .

وَمِنْ آیَاتِ الْخَوْفِ وَالسیَاسَةِ قَوْلُهُ تَعالَى : ﴿ یَا عِبَادِ فَاتَّقُونِ ﴾ [الزّمر: ١٩] \_ ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنّما خَلَقْنَاكُمْ عَبَنًا وَأَنّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٩٥] \_ ﴿ أَيَحْسِبُ الْإِنسَانُ أَنْ يُتْرَكَ سُدًى ﴾ [القیامة: ٣٦] ﴿ مَنْ الْكِتَابِ ﴾ [النساء: ٣٣] ﴿ مَنْ يُعْمَلْ سُوءً يُجْزَبِهِ وَلَا يَجِدْ لَهُ مَنْ دُونِ آلله وَلِيّاً وَلَا نَصِيراً ﴾ [النساء:

١٢٣] - ﴿ وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ﴾ [الكهف: ١٠٤] - ﴿ وَبَدَا لَهُمْ مِنَ الله مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ ﴾ [الزّمر: ١٤٧] - ﴿ وَقَدِمْنَا إلى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْنُوراً ﴾ [الفرقان: ٣٣] نَسْأَلُ آلله تَعَالَى أَنْ يُسَلِّمَنَا بِرَحْمَتِهِ .

جَعَلَنَا الله وَإِيَّاكُمْ مِنَ المُتَدَبِّرِينَ لِهٰذَا ٱلذَّكْرِ الْحَكِيمِ ، الْعامِلِينَ بِما فِيهِ ، إنَّهُ هُوَ الْجَوَادُ الْكَرِيمُ .

Y0V

## الأصلُ الثاني : في أفعاله ومعاملاته

#### ( من جانب الخوف )

خبر إبليس عَبَدَهُ ثمانِينَ أَلْفَ سَنَةٍ، فَلَمْ يَرْ بَالِبِ الْخَوْفِ : فَأُولًا أَنَّ إِبْلِيسَ عَبَدَهُ ثمانِينَ أَلْفَ سَنَةٍ، فَلَمْ يَتُرُكُ فِيمَا قِيلَ ، مَوْضِعَ قَدَم إِلَّا سَجَدَ فِيهِ لله تَعَالَى سَجْدَةً ، ثُمَّ تَرَكَ لهُ أَمْراً الحبر يونس وَاحِداً ، فَطَرَدَهُ عَنْ بَابِهِ ، وَضَرَبَ بِوَجْهِهِ عِبَادَةَ ثَمَانِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ، وَلَعَنَهُ إلى يَوْم الِّدِينَ ، وَأَعَدُ لَهُ عَذَاباً أَلِيماً أَبَدِ الأَبدِينَ .

حَتَّى رُوِيَ أَنَّ الصَّادِقَ الأَمِينَ ، صَلَوَاتُ الله عَلَيْهِ وَسَلاَمُهُ ، رَأَى الحَبر جبريل جِبْرِيلَ ، مُتَعَلِّقاً بِأَسْتَارِ الْكَعْبَةِ وَهُوَ يَصْرُخُ : إِلْهِي : لَا تُغَيِّرِ آسْمِي وَلَا تُبَدِّلْ جَبريل جِسْمِي .

خبر آدم ثُمَّ آدَمُ عَلَيْ ، صَفِيَّةُ وَنَبِيَّهُ الَّذِي خَلَقَهُ بَيَدِهِ ، وَأَسْجَدَ لَهُ مَلاَئِكَتَهُ ، وَحَمَلَهُ عَلَى أَعْنَاقِهِمْ إلى جِوَارِهِ ، آنْبَسَطَ فَأْكُلَ أَكْلَةً وَاحِدَةً لَمْ يُؤْذَنْ لَهُ فِيهَا ، فَنُودِي : أَلَا لا يُجَاوِرُنِي مَنْ عَصَانِي ، وَأَمَر المَلاَئِكَةَ الَّذِينَ حَمَلُوا سَرِيرَهُ ، وَنُوجُونَهُ مِنْ سَمَاءٍ إلى سَمَاء ، حَتَّى أَهْوَوْهُ بِالأَرْضِ ، وَلَمْ تَقْبَلَ تَوْبَتَهُ فِيمَا يُرْجُونَهُ مِنْ سَمَاءٍ إلى سَمَاء ، حَتَّى أَهْوَوْهُ بِالأَرْضِ ، وَلَمْ تَقْبَلَ تَوْبَتَهُ فِيمَا رُوي ، حَتَّى بَكَى عَلَى ذٰلِكَ مِائَتَيْ سَنَةً ، وَلَحِقَهُ مِنَ الهَ وَانِ وَالْبَلاءِ مَا لَجَقَهُ ، وَبَقَيَتْ ذُرِّيَّتُهُ فِي تَبِعَاتَ ذٰلِكَ إلَى الْأَبْدِ.

خبرنوح ثُمَّ إِنَّ نُـوحاً ﷺ شَيْخَ المُرْسَلِينَ ، الَّـذِي آحْتَمَـلَ في أَمْرِ دِينِهِ مَـا

آحْتَمَلَ ، لَمْ يَقُلْ إِلَّا كَلِمَةً وَاحِدَةٍ عَلَى غَيْر وَجْهها ، إِذْ نُودِيَ : ﴿ فَلَا تَسْأَلُن مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ، إنِّي أَعِظُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ [ هود : ٤٦] . حَتَّى رُويَ في بَعْض الْأَخْبَار أَنَّهُ لَمْ يَرْفع رَأْسَهُ إلى السَّمَاءِ حَيَاءً مِنَ الله تعالى أَرْبَعِينَ سَنَةً .

ثُمَّ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلَ آلله ﷺ ، لَمْ يَكُنْ مِنْهُ إِلَّا هَفْوَةٌ وَاحِدَةٌ ، فَكَمْ خَافَ وَتَضَرَّعَ وَقَالَ : ﴿ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغَفْرَ لِي خَطِيتَتِي يَسُوْمَ الَّذِينِ ﴾ [الشعراء: ٨٢] حتى رُويَ أَنَّهُ كَانَ يَبْكِي مِنْ شِدَّةِ/ الْخَوْفِ، فَيُرْسِلُ آلله عَزَّ [٦٨ / ب] وجلَّ الْأَمِينَ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلامُ، فَيَقُولُ يَا إبراهيمُ: هَلْ رَأَيْتَ خَلِيلًا يُعَذِّبُ خَلِيلَهُ بِالنَّارِ؟ فَيَقُولُ: يَا جِبْرِيلُ إِذَا ذَكَرْتُ خَطِيئَتِي نَسِيتُ خُلَّتَهُ.

نُمَّ مُوسى بْنُ عِمْرَانَ عِينَ ، لَمْ يَكُنْ مِنْهُ إِلَّا وكنزة عَنْ حِدَّةٍ ، فَكَمْ حبر موسى خَافَ ، وَآسْتَغْفَرَ وَقَالَ : ﴿ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَآغْفِرْ لِي ﴾ [ القصص : ۲۱].

ثُمُّ فِي زَمَانِهِ بَلْعَمُ بْنُ بَاعُورَاء ، كَانَ بِحَيْثُ إِذَا نَظَرَ يَرَى الْعَرْشَ ، وَهُوَ المَعْنِيُّ بِقَولِهِ : ﴿ وَآتُـلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فآنْسَلَخَ مِنْهَا فأتبعه خبر بلعم بن الشيطان ﴾ [ الاعراف : ١٧٥ ]. وَلَمْ يَكُنْ مِنْهُ إِلَّا أَنَّهُ مَالَ إِلَى ٱلدُّنْيَا وَأَهْلِهَا مَيْلَةً وَاحِدَةً ، وَتَرَكَ لِوَلِيٍّ مِنْ أَوْلِيَائِهَ حُرْمَةً وَاحِدَةً ، تَسْلُبُهُ مَعْرِفَتَهُ ، وَجَعَلَهُ بِمَنْ زِلَةِ الْكَلْبِ المَ طْرُودِ : فَقَال : ﴿ فَمَثَلُهُ كَمَثِلِ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ ﴾ الآيَة . [ الاعراف : ١٧٦ ] . فَأَوْقَعَهُ في بَحْر الضَّلَالَ وَالهَلَاكِ إلى الأبَدِ . حَتَّى سَمِعْتُ بَعْضَ الْعُلَمَاءِ يَقُولُ : إِنَّهُ كَانَ فِي أَوَّل ِ أَمْرهِ بِحَيْثُ يَكُونُ فِي مَجْلِسِهِ آثْنَا عَشَرَ أَلْفَ مِحْبَرَةٍ لِلْمُتَعَلِّمِينَ الَّذِينَ يَكْتُبُونَ عَنْهُ ، ثُمَّ صَارَ بِحَيْثُ كَانَ أَوَّلَ مَنْ صَنَّفَ كِتَابًا أَنْ لَيْسَ لِلْعَلَم صَانِعٌ ، نَعُوذُ بالله مِنْ

سَخُطِه وَعَذَابِهِ الْأَلِيمِ ، وَفَظِيعِ خِذْلَانِهِ الَّذِي لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ .

فَآنْظُرْ حُبَّ الدُّنْيَا وَشُوْمَهَا مَا تَجْلِبُ لِلْعُلَمَاءِ خَاصَّةً. فَتَنَبّه ، فَإِنَّ الأَمْرَ خَطِيرٌ ، وَالنَّـاقِدُ بَصِيـرٌ ؛ فَإِنْ خَتَمَ بِالْخَيْرِ أَعْمَالُنَا ، وَأَقَالَنَا عَثَرَاتِنَا ، فَمَا ذٰلِكَ عَلَيْهِ بِعَسِيرٍ .

خبر داود

ثُمَّ إِنَّ دَاوُدَ ﷺ خَلِيفَتِهِ فِي أَرْضِهِ، أَذْنَبَ ذَنْباً وَاحِداً ، فَبَكَى عَلَى ذَلِكَ حَتَّى نَبَتَ الْعُشْبُ فِي الأَرْضِ مِنْ دُمُوعِهِ ، وَقَالَ : إلٰهِي أَمَا تَرْحَمُ بُكَائِي وَتَضَرُّعِي؟ فَنُودِيَ : يَا دَاوُدُ نَسِيتَ ذَنْبَكَ ، وَذَكَرْتَ بُكَاءَكَ ؟! وَلَمْ يَقْبَلْ تَوْبَتَهُ أَرْبَعِينَ يَوْماً ، وَقِيلَ أَرْبَعِينَ سَنَةً .

ثُمَّ يُـونُسَ عَلَيْ الصَّلاةَ والسَّلامُ، غَضِبَ غَضْبَةً وَاجِلةً في غَيْرِ مَوْضِعِهَا، فَسَجَنَهُ فِي بَـطْنِ الْحُـوتِ، تَحْتَ قَعْرِ الْبِحَـارِ، فَيْتِ مَوْضِعِهَا وَهُـوَ يُنادِي : ﴿ لَا إِلَـهَ أَلَّا أَنْتَ سُبْحَانَـكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [ الأنبياء : ٨٧ ] ، وَسَمِعَتِ المَلاَئِكَةُ صَوْتَهُ ، فَقَالُوا : إِلْهَنَا وَسَيَدَنَا ، صَوْتُ مَعْرُوفٌ فِي مَوْضِعٍ مَجْهُول ، قَالَ تَعَالَى : ذٰلِكَ عَبْدِي وَسَيَدَنَا ، صَوْتُ مَعْرُوفٌ فِي مَوْضِعٍ مَجْهُول ، قَالَ تَعَالَى : ذٰلِكَ عَبْدِي يُونُسَ ، فَشَفعَتِ المَلاَئِكَةُ فِيهِ ، ثُمَّ مَع ذٰلِكَ كُلِّهِ غَيِّرَ اسْمَهُ ، وَقَالَ : ﴿ وَذَا يُؤْسَ ، فَشَفعَتِ المَلاَئِكَةُ فِيهِ ، ثُمَّ مَع ذٰلِكَ كُلِّهِ غَيِّرَ اسْمَهُ ، وَقَالَ : ﴿ وَذَا لَنُونِ ﴾ [ الأنبياء : ٨٧ ] ، فَنَسَبَهُ إِلَى سِجْنِهِ ، ثُمَّ قَالَ : ﴿ فَٱلْتَقَمَهُ الْحُوتُ وَهُو مُلِيمٌ ، فَلَوْلاً أَنّهُ كَانَ مِنَ المُسَبِّحِينَ ، لَلَبِثَ فِي بَطنِهِ إلى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ ﴾ وَهُو مُلِيمٌ ، فَلَوْلاً أَنّهُ كَانَ مِنَ المُسَبِّحِينَ ، لَلَبِثَ فِي بَطنِهِ إلى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ ﴾ وَهُو مَذْمُومٌ ﴾ [ الصافات : ١٤٢ - ١٤٤ ] ثُمَّ ذَكَرَ نِعْمَتُهُ وَمِئْتُهُ عليه فَقَالَ : ﴿ لَوْلاً إِلَى الْمُسَبِّدِينَ ، لَلَبِثَ فِي بَطنِهِ إلى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ ﴾ تَذَكَرَ نِعْمَتُهُ وَمِئْتُهُ عليه فَقَالَ : ﴿ لَوْلَا إِلَى الْمُسَالِمَةُ إِلَى السَّيَاسَةِ أَيُّهَا الْمِسْكِينُ .

وَكَـٰذَٰلِكَ هَلُمَّ جَـرًا ، إِلَى سَيِّدِ المُـرْسَلِينَ ﷺ ، أكرم خلقِهِ عليهِ ، يَقُولُ : ﴿ فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَنْ تَـابَ مَعَكَ وَلَا تَـطْغَوْا إِنَّـهُ بِمَا تَعْمَلُونَ

خبر سیدنا محمد ﷺ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم: ٨٢ ـ وفي النسخة (ج) بعد لفظة واخواتها: «الواقعة»، «القارعة»، و «إذا الشمس كوّرت».

بَصِيرٌ ﴾ [ هود : ١١٢ ] ، حَتَّى كَانَ يقول ﷺ : « شَيَبَتْنِي هُودُ وَأَخَوَاتُهَا » (أَ) قِيلَ : عَنَى هٰذِهِ الآيةَ وَأَشْكَالَهَا (في الْقُرْآنَ ) (١) قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَآسْتَغْفِرُ قِيلَ : عَنَى هٰذِهِ الآيةَ وَأَشْكَالَهَا (في الْقُرْآنَ ) (١) قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَآسْتَغْفِرُ لِلْمَنْ فَالَ : ﴿ وَوَضَعْنَا عَنْ فَي الْفَيْ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ [ ألم نشسرح : ٢ ] ، وَقَالَ : ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ [ الفتح : ٢ ] ، وَكَانَ بَعْدَ ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّر ﴾ [ انفتح : ٢ ] ، وَكَانَ بَعْدَ ذَلِكَ عَلَيْهِ الصلاة والسَّلاَم يُصَلِّي اللّيْلَ ، حَتِّى تَورَّمَتْ قَدَمَاهُ ، فَيَقُولُونَ : وَلَيْكَ مَلْ اللّهُ وَقَدْ غَفَرَ اللّهُ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّر ؟ وَيَعْمَلُ هٰذَا يَا رَسُولَ اللّهِ وَقَدْ غَفَرَ اللّهُ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّر ؟ وَيَعْمَلُ هٰذَا يَا رَسُولَ اللّهِ وَقَدْ غَفَرَ اللّهُ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَر ؟ وَاللّهُ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَر ؟ وَمَا تَأَخَر ؟ وَمَا تَأَخَر ؟ وَمَا تَأَكَالُ وَمُ عَنْدَا يَا رَسُولَ اللّهِ وَقَدْ غَفَرَ اللّهُ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخُر ؟ ﴿ وَمَا تَأَخَدُونَ عَبْدًا شَكُوراً » (ب ) .

وَكَانَ عَلَيْهِ الصلاةَ والسَّلامَ يَقُولُ: « لَوْ أَنِّي وَعِيسَى أُخِذْنَا بِمَا كَسَبَتْ هَاتَانِ لَعُذَّبْنَا عَذَاباً لَمْ يُعَذَّبْهُ أَحَدٌ مِنَ الْعَالَمِينَ» ﴿ ). وَكَانَ يُصَلِّي اللَّيْلَ وَيَبْكِي وَيَقُولُ: « أَعُوذُ بِعَفْوِكَ مِن عِقَابِكَ ، وَبِرِضَاكَ مِنْ سَخَطِكَ ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْكَ ، لاَ أُحْصِي ثَنَاءً عَلَيْكَ أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ » ( ) .

ثُمَّ الصَّحَابَةُ رضي اللَّهُ عَنهم الذِينَ هُمْ خَيْرُ قَرْنٍ من خَيْرِ أُمَّةٍ ، كَانَ حبر الصحابة يَبْدُو شَيْءُ مِنْهُم مِنَ المِزَاحِ ، فَنَزَلَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ أَلَمْ يَأْنِ للَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ من الحقّ ، ولا يكونوا كالذين أُوتوا الكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيهِم الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهم ، وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ الكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيهِم الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهم ، وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ [ الحديد : ١٦ ] . الآية . ثُمَّ وَضَعَ في هٰذِهِ الأُمَّةِ ، مَعَ كَوْنِهَا مَرْحُومَةً ، النَّحَدُودَ وَالسِّيَاسَاتِ الْعَظِيمَةَ وَالآدَابَ ، حَتَّى كَانَ يُونُس بْنُ عُبَيدٍ يَقُولُ : لا الْمُدُودَ وَالسِّيَاسَاتِ الْعَظِيمَةَ وَالآدَابَ ، حَتَّى كَانَ يُونُس بْنُ عُبَيدٍ يَقُولُ : لا الْمُنْ مَنْ قَطَعَ فِي خَمْسَةِ دَرَاهِمَ خَيْرَ عُصْو مِنْكَ ، أَنْ يَكُونُ عَداً عَذَابَهُ هٰكَذَا.

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم: ٨٢.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم: ٨٣.

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم: ٨٤.

<sup>(</sup> د ) راجع تخريج الحديث رقم : ٨٥ .

نَسْأَلُ اللَّهَ تَعَالَى الْكَرِيمَ الرَّحِيمَ ، أَنْ لَا يُعَامِلَنَا إِلَّا بِمَحْضِ كَرَمِهِ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ .

#### ( من جانب الرجاء )

وَأَمّا جَانِبُ الرّجَاءِ: فَحَدَّثْ عَنْ رَحْمَةِ اللَّهِ الْوَاسِعَةِ وَلا حَرَجَ ، وَمَنْ الَّذِي يَعْرِفُ غَايَتَهَا أَوْ يُحْسِنُ وَصْفَهَا ، فَإِنَّهُ يَهَبُ كُفْرَ سَبْعِينَ سَنَةٍ بِإِيمَانِ سَاعَةٍ ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ سَاعَةٍ ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ [ الأنفال : ٣٨] . أَمَا تَرَى في أَمْرِ سَحَرَةِ فَرْعَوْنَ الّذِينَ جَاءُوا لِحَرْبِهِ ، وَحَلَفُوا بِعِزَّةِ عَدُوهِ (أ) ، فَقَالُوا : ﴿ إِنَا آمَنَا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [ الاعراف : وَحَلَفُوا بِعِزَّةِ عَدُوهِ (أ) ، فَقَالُوا : ﴿ إِنَا آمَنَا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [ الاعراف : 1٢١ ] ، عَنْ صِدْقِ الْقُلُوبِ ، كَيْفَ قَبِلَهُمْ وَوَهَبَ لَهُمْ جَمِيعَ مَا سَلَفَ ؟ ثُمَّ كَيْفَ لَجَنَّةٍ أَبَدَ الآبِدِينَ ؟

خبر سحرة فرعون

[٦٩]ب]

فَهٰذَا مع مَنْ عَرَفَهُ وَوَحَدَهُ سَاعَة بَعْدَ ذٰلِكَ الْكُفْرِ وَالضّلاَلِ وَالْفَسَادِ ، فَكَيْفَ حَالُ مَنْ أَفْنَى فِي تَوْحِيدِهِ عُمْرَهُ ، وَلا يَرَى لِذٰلِكَ أَهْلاً فِي الدِّارَيْنِ غَيْرَهُ ؟ أَمَا تَرَى أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَمَا كَانُوا عَلَيْهِ مِنَ الْكُفْرِ طُولَ أَعْمَادِهِمْ ، غَيْرَهُ ؟ أَمَا تَرَى أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَمَا كَانُوا عَلَيْهِ مِنَ الْكُفْرِ طُولَ أَعْمَادِهِمْ ، قَامُوا وقَالُوا ﴿ رَبُّنَا رَبُّ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ لَنْ نَدْعُو مِنْ دُونِهِ إِلٰها ﴾ قامُوا وقَالُوا ﴿ رَبُّنَا رَبُّ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ لَنْ نَدْعُو مِنْ دُونِهِ إِلٰها ﴾ [ الكهف : ١٤ ] ، وَالْتَجَأُوا إِلَيْهِ ، كَيْفَ قَبِلَهُمْ ، ثُمَّ أَعَـزَهُمْ وَأَكْرَمَهُمْ ، فَقَالَ : ﴿ وَنُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينَ وَذَاتَ الشَّمَالِ ﴾ [ الكهف : ١٨ ] ، وَكَيْفَ أَعْظَمَ لَهُمُ الْحُرْمَةَ ، وَأَلْبَسَهُمُ آلمَهَابَةَ وَالْخَشْيَةَ ، حَتَّى يَقُولُ لِأَكْرَمِ الْخُرْمِ الْخَلْقِ ﷺ : ﴿ لُو آطَلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُم فِرَاراً وَلَمُلِئْتَ مِنْهُم رُعْباً ﴾ الْخَرْمِ وَالْخَشْيَةَ ، حَتَّى ذَكَرَهُ في كِتَابِهِ الْعَزِيزِ الكهف : ١٨ ] ، بَلْ كَيْفَ أَكْرَمَ كَلْباً تَبِعَهُمْ حَتَّى ذَكَرَهُ في كِتَابِهِ الْعَزِيزِ وَ الْجَنْ عَلَيْهُ مَعَهُم في الدُّنْ المَحْبُوبا ، وَيُدْخِلُهُ في الآخِرةِ الْجَنْ عَلَهُ مَعَهُم في الدُّنْ المَحْبُوبا ، وَيُدْخِلُهُ في الآخِرةِ الْجَرَةِ الْجَنْ عَلَى مَعْهُم في الدُّنْ الْمَحْبُوبا ، وَيُدْخِلُهُ في الآخِرةِ الْجَرَةِ الْجَنْ وَالْمُ الْمُ الْسُولِ الْمَالِيْقُ الْمَوْلِ الْعُولِيْ وَالْمُ الْمُعْ في الدُّنْ الْمُحْبُوبا ، وَيُدْخِلُهُ في الآخِرةِ الْجَرَةِ الْجَنْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْكَنْ الْمُ الْمُ الْمَالِي الْهُ الْمُعْفِى اللّهُ الْمُ الْمُ الْمَالِمُ مُ الْمُرْمَ وَاللّهُ اللّهُ وَلَوْلَهُ اللّهُ وَاللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمُعْلَمُ اللّهُ الْمُعْمُ اللّهُ السَاعِلَةُ الْمَالِقُ الْمُعْمُ اللّهُ الْمَالِقُولُ الْمُولِ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمُؤْلِلُولُولُولُهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤَلِّ الْمُؤْلُولُولُولُولُولُولُولُ الْمُؤْلُولُولُولُولُ الْمُؤَلِولُولُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ ا

خبرأصحاب الكهف

<sup>(</sup> ا ) أي فرعون .

مُكَرَّماً ؛ فَهَذَا فَضْلُهُ مَعَ كَلْبِ خَطَا خُطُواتٍ مَعَ قَوْمٍ عَرَفُوهُ وَوَحَّدُوهُ أَيَّاماً مَعْدُودةً مِنْ غَيْرِ عِبَادَةٍ أَوْ خِدْمَةٍ ، فَكَيْفَ فَضْلُهُ مَعَ عَبْدِهِ المُؤْمِنِ ، الَّذِي خَدَمَهُ وَوَحَّدَهُ وَعَبَدَهُ سَنْةٍ كَانَ قَاصِداً خَدَمَهُ وَوَحَّدَهُ وَعَبَدَهُ سَنْةٍ كَانَ قَاصِداً لِلْعُبُودِيَّةِ .

عتاب الله لبعض أنبيائه أَمَا سمعت كَيْفَ عَاتَبَ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ الصلاة والسَّلامُ في دُعَائِهِ عَلَى المُجْرِمِينَ بِالْهَلَاكِ ؟

وَكَيْفَ عَاتَبَ مُوسَٰى عليه الصلاة والسلام في أَمْرِ قَـارُونَ ، فَقَالَ : آسْتَغَاثَ بِكَ قَارُونُ فَلَمْ تُغِثْهُ ؛ فَوَعِزَّتِي لَوْ آسْتَغَاثَ بِي لَأَغَثْتُهُ وَعَفَوْتُ عَنْهُ .

وَكَيْفَ عَاتَبَ يُونُسَ عَلَيْهِ السَّلَامُ في شَأْنِ قَوْمِهِ : بِأَنَّكَ تَحْزَنُ عَلَى شَجَرَةِ يَقطِينِ، أَنْبَتُهَا فِي سَاعَةٍ وَأَيْبَسْتُهَا فِي سَاعَةٍ، وَلاَ تَحْزَنُ عَلَى مَائَةِ أَلْفِ أَوْ يَنزِيدُونَ ؟ ثُمَّ كَيْفَ قَبِلَ عُذْرَهُمْ ، وَصَرَفَ عَذَابَهُ الْعَظِيمَ عَنْهُم بِعْدَمَا أَضَلَّهُمْ .

ثُمَّ كَيْفَ عَاتَبَ سَيِّدَ المُرْسَلِينَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ أَجْمَعِينَ وَسَلِّم، فِيَمَا رُوِيَ (أَ أَنَّهُ دَخَلَ مِنْ بَابِ بَنِي شَيْبَةَ، فَرَأَى قوماً يَضْحَكُونَ، وَسَلِّم، فِيَمَا رُوِيَ (أَ أَنَّهُ دَخَلَ مِنْ بَابِ بَنِي شَيْبَةَ، فَرَأَى قوماً يَضْحَكُونَ، فَقَالَ : لِمَ تَضْحَكُونَ ؟ لاَ أَرَاكُمْ ( تَضْحَكُونَ ) (١) ، حَتَّى إِذَا كَانَ عِنْدَ الْحَجَرِ رَجَعَ إِلَيْهِمُ القَّهَقْرَى فَقَالَ جَاءَنِي جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلام فَقَالَ : يَا الْحَجَرِ رَجَعَ إِلَيْهِمُ القَّهَقُورَى فَقَالَ جَاءَنِي جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلام فَقَالَ : يَا مُحَمَّدُ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقُولُ لَكَ : لِمَ تُقَنِّطُ عِبَادِي مِنْ رَحْمَتِي : ﴿ فَنِي أَمُ مُحَمَّدُ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقُولُ لَكَ : لِمَ تُقَنِّطُ عِبَادِي مِنْ رَحْمَتِي : ﴿ فَنِي الْمَاكِي عَبْدِي أَنِّي أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [ الحجر : ٤٩ ] وَهٰذَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَبَادِي أَنِّي أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [ الحجر : ٤٩ ] وَهٰذَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّفِيقَةِ بِولَدِهَا » (٢٠) . وَفِي الْخَبْرِ يَقُولُ : « لَلَّهُ أَرْحَمَ بِالْعَبْدِ مِنَ الْوَالِدَةِ الشَّفِيقَةِ بِولَدِهَا » (٢٠) . وَفِي الْخَبْرِ

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم : ٨٦ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم: ٨٧ .

[١/٧٠] المَشْهُورِ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: « إِنَّ لِلَّهِ مِائَةَ رَحْمَةٍ / : فَوَاحِدَةُ مِنْهَا قَسَّمَهَا بَيْنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ وَالْبَهَائِمِ ، فَبِهَا يَتَعَاطَفُونَ ، وَبِهَا يَتَرَاحَمُونَ ؛ وَآدَّخَرَ مِنْهَا تِسْعَةً وَتِسْعِينَ لِنَفْسِهِ ، لِيَرْحَمَ بِهَا عِبَادَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ »(أ) .

وَإِذْ قَدْ أَعْطَاكَ اللَّه تعالى مِنَ الرَّحْمَةِ الْوَاحِدَةِ كُلَّ هٰذِهِ الْعَطَايَا الْكَرِيمَةِ الْعَزِيزَةِ ، مِنْ مَعْرِفَةِ سُبْحَانَهُ وتعالى ، وَالْكَوْنِ مِنْ هٰذِهِ الْأُمَّةِ المَرْحُومَةِ ، ثُمَّ مَعْرِفَة السُّنةِ وَالْجَمَاعَةِ ، إلى سَائِرِ مَا لَدَيكَ مِنَ النَّعَمِ الطَّاهِرَةِ وَالْبَاطِنَةِ ، فَمَرْجُوَّ مِنْ فَضْلِهِ وكرمِهِ أَنْ يُتِمَّ ذٰلِكَ ، فَإِنَّ مَنْ بَدَأَ بِالإِحْسَانِ فَعَلَيْهِ الإِتْمَامُ ، وَيَجْعَلُ لك مِنْ تِسْع وَتِسْعِينَ رَحْمةً لَكَ الْحَظَّ الْوَافِرَ ، نَسْأَلُ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ لاَ يُحَمِّدُ لللهِ مَنْ اللَّهُ لَعَالَى أَنْ لاَ يُحَمِّدُ اللهِ اللَّهُ لَعَالَى أَنْ اللَّهُ الْمَامُ ، الْجَوادُ لاَ يُحَمِّدُ الْكَرِيمُ ، الْجَوادُ الرَّحِيمُ .

رأ) راجع تخريج الحديث رقم : ٨٨ .

#### الأصل الثالث ( في ذِكْرِ مَا وَعَدَ وَأَوْعدَ في المَعَاد )

فَلْنَذْكُرْ فِي ذٰلِكَ الأَحْوَالَ الأَرْبَعَةِ: (١) الْمَوْتَ ، (٢) وَالْقَبْرَ ، (٣) وَالْقَبْرَ ، (٣) وَالْقِيَامَة ، (٤) وَالْجَنَّةَ وَالنَّار ، وَمَا فِي كُلِّ مَقَامِ مِنْهَا مِنَ الْخَطَرِ اللَّمُطِيعِينَ، وَالْمُقَصِّرِينَ، وَالْمُجْتَهِدِينَ .

## ١ ـ أَمَّا المَوْتُ فَأَذْكُرُ فِيهِ حَالَ رَجُلَيْنِ :

أَحَدُهُمَا: مَا رُوِيَ عَنِ آبْنِ شُبْرُمَةَ أَنَّهُ قَالَ: دَخَلْتُ مَعَ الشَّعْبِيِّ عَلَى رَجُلٍ مَرِيض نَعُودُهُ وَهُوَ لِمَا بِهِ ، وَعِنْدَهُ رَجُلٌ يُلَقِّنُهُ: لاَ إِلَهَ إِلاَ ٱللَّهُ ، فَقَالَ الشَّعْبِيُّ: آرْفُقْ بِهِ ، فَتَكَلَّمَ المَرِيضُ وَقَالَ: إِن تُلَقِّنِي أَوْ لَمْ تُلَقِّنِي فَإِنِّي لاَ أَنَّعُهِمْ : إِن تُلَقِّنِي أَوْ لَمْ تُلَقِّنِي فَإِنِّي لاَ أَدَعُهَا! ثُمَّ قَرَأَ: ﴿ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَى وَكَانُوا أَحَقَ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾ أَدَعُهَا! ثُمَّ قَرَأَ: ﴿ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقُوى وَكَانُوا أَحَقَ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾ [الفتح: ٢٦]، فَقَالَ الشَّعْبِيُّ : الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي نَجَى صَاحِبَنَا.

وَالآخَرُ: مَا حُكِيَ أَنَّ تِلْمِيذاً لِلْفُضَيْلِ بْنِ عِيَاضٍ ، حَضَرَتْهُ الْوَفاةُ ، فَلَخَلَ عَلَيْهِ الْفُضَيْلُ وَجَلَسَ عِنْدَ رَأْسِهِ ، وَقَرَأَ سُورَةَ (يٰسَ ) فَقَالَ : يَا أُسْتَاذُ الْاَتَقْرَأَ ، فَسَكَتَ ؛ ثُمَّ لَقَنَهُ فَقَالَ قُلْ : لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللَّهُ ، فَقَالَ : لاَ أَقُولُهَا لأَنِي مِنْهَا بَرِيءٌ ، وَمَاتَ عَلَى ذٰلِكَ ؛ فَدَخَلَ الْفُضَيْلُ مَنْزِلَهُ وَجَعَلَ يَبْكِي أَرْبَعِينَ يَوماً لَمْ يَحْرُجُ مِنَ الْبَيْتِ ، ثُمَّ رَآهُ في النَّوْمِ وَهُوَ يُسْحَبُ إلى جَهَنَّمَ ، فَقَالَ يَأِي فَقَالَ : بِثَلاَثَةِ أَشْيَاءٍ : بِأَلَاثَةِ أَشْيَاءٍ : بِأَلَاثَةِ أَشْيَاءٍ :

أسباب نزع المعرفة بالله

الطَّبيب فَسَأَلْتُهُ عَنْهَا ، قَالَ : تَشْرَبُ فِي كُلِّ سَنَةٍ قَدَحاً مِنْ خَمْرٍ ، فَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ تَبْقَى بِكَ الْعِلَّةُ ؛ فَكُنْتُ أَشْرَبُهُ / ، نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ سَخَطِهِ الَّذِّي لا طَاقَةَ

أَوَّلُهَا: النَّمِيمَة، فَإِنِّي قَلْتُ لِأَصْحَابِي بِخِلَافِ مَا قُلْتُ لَكَ .

وَالثَّانِي : الْحَسَد : حَسَدْتُ أَصْحَابِي . وَالثَّالِثُ : كَانَ بِي عِلَّةٌ فَجِئْتُ إِلَى

رواية عن عبد الله بن المسادك

ثُمَّ أَذْكُرُ حَالَ رَجُلَيْنِ آخَرَيْنِ: أَحَدُهُمَا مَا حُكِي عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْن المُبَارَكِ رَحِمْهُ اللَّهُ ، أنَّهُ لَمَّا آحْتُضِرَ ، نَظَرَ إِلَى السَّمَاءِ فَضَحِكَ وَقَالَ : ﴿ لِمِثْلَ هٰذَا فَلْيَعْمَلُ الْعَامِلُونَ ﴾ [الصافات: ٦١]. وَسَمِعْتُ إِمَامَ الْحَرَمَيْنِ (أ) رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَحْكِي عَنِ الْأَسْتاذِ أَبِي بَكْر (ب) رَحِمَهُ اللَّهُ قَالَ : كَانَ لِي صَاحِبٌ أَيَّامَ التَّعْلِيمِ ، وَكَانَ مُبْتَدِثاً كَثِيرَ الْجَهْدِ فِي التَّعَلُّمِ ، تَقِيًّا مُتَعَبِّداً ، وَكَانَ لَا يَحْصُلُ لَهُ مَعَ ذَلِكَ الإجْتِهَادِ إِلَّا الْقَلِيلُ ، وكُنَّا نَتَعَجَّبُ مِنْ حَالِه ؛ فَمَرضَ فَلَزمَ مَكَانَهُ بَيْنَ الْأُولِيَاءِ فِي الرِّبَاطِ ، وَلَمْ يَدْخُلْ إِلَى بَيْتِ الْمَرْضَى ۞ ، وَكَانَ يَجْتَهِدُ مَعَ مَرَضِهِ ، فَآشْتَدَّ بِهِ الْحَالُ وَأَنَا بِجَانِبِهِ ؛ فَبَيْنَمَا هُ وَ كَذَٰلِكَ ، إِذْ شَخَصَ ببصرهِ إِلَى السَّمَاءِ ثُمَّ قَالَ لِي : يَا آبْنَ فُورَكَ : (لِمِثْل هٰذَا فَلْيَعْمَل العَامِلُونَ) وَتُوفِّي عِنْدَ ذٰلِكَ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ.

> رواية عن مالك، بن

وَأَمَّا الآخَرُ ، فَنَحْوُ مَا رُويَ عَنْ مَالِكِ بن دِينَارِ رَحِمَهُ اللَّهُ ، أَنَّهُ دَخَلَ عَلَى جَارِ لَهُ آحْتُضِرَ ، فَقَالَ لَهُ : يَا مَالِكُ : جَبَلَانِ مِنْ نَارِ بَيْنَ يَـدَيُّ أُكَلُّفُ

<sup>(</sup>أ) إمام الحرمين: هو أبو المعالى عبد الملك الجويني ، ابن الشيخ أبي محمد ، من أصحاب الإمام الشافعي .

<sup>(</sup>ب) أبو بكر : هو محمد بن الحسن بن فورك .

<sup>(</sup>ج) بيت المرضى : جناح يخصص للمرضى من الطلبة ، يُفرِّدون فيه للاعتناء والمعالجة .

الصُّعُودَ عَلَيْهِمَا ، فَسَالْتُ أَهْلَهُ فَقَالُوا : كَانَ لَهُ مِكْسَالَانِ يَكِسُلُ بِأَحْدِهِمَاوَيَكْتَالُ بِالآخَوِ ، فَدَعَوْتُ بِهِمَا ، فَضَرَبْتُ أَحَدَهُمَا بِالآخَرِ حَتَّى كَسَرْتُهُما ، ثُمَّ سَأَلْتُ الرَّجُلَ فَقَالَ : مَا يَزْدَادُ الأَمْرُ عَلَيَّ عِظَماً .

## (٢) وَأَمَّا الْفَبْرُ وَالْحَالُ بَعْدَ الموْتِ ، فَأَذْكُرُ فِيهِ حَالَ رَجُلَيْنِ :

أَحَدُهُمَا: مَا ذُكِرَ عَنْ بَعْضِ الصَّالِحِينَ قَالَ: رَأَيْتُ سُفْيَانَ الثَّوْدِيِّ دواية عن سفيان في النَّوْم بَعْدَ مَوته ، فَقُلْتُ: كَيْفَ حَالُكَ يَا أَبَا عَبْدَ اللَّهِ ؟ فَأَعْرَضَ عَنِي النوري وَقَالَ: لَيْسَ هٰذَا زَمَانَ الكُنَى ! فَقُلْتُ: كَيْفَ حَالُكَ يَا سُفْيَانُ ؟ فَأَنْشَأَ وَقَالَ: يَقُولُ: [ الطويل ]:

نَـظُرْتُ إِلَـى رَبِّـي عَـيَـانـاً فَـقَـالَ لِـي هَـنِيتـاً رِضَـائِي عَـنْـكَ يَـا آبْـنَ سَعِـيـدِ لَـقَـدْ كُـنْـتَ قَـوَّامـاً إِذَا اللَّيْـلُ قَـدْ دَجَـا بِعَـبْـرَةِ مُـشْـتَـاقٍ وَقَـلْبٍ عَـمِـيدِ فَـدُونَـكَ فَـآخُـتَـرْ أَيَّ قَـصْـرٍ تُـرِيـدُهُ

وَزُرْنِي فَإِنِّي عَنْكَ غَيْرُ بَعِيدِ

وَالرَّجُلُ الثانِي: مَا ذُكِرَ أَنَّ بَعْضَهُمْ رُؤِيَ فِي النَّوْمِ شَاحِبَ اللَّون ، مَعْلُولَةً يَدَاهُ إِلَى عُنُقِهِ ، فَقِيلَ لَهُ: مَا فَعَلَ اللَّهُ بِكَ ؟ فَأَنْشَدَ يَقُولُ: [المتقارب]:

تَـوَلَّى زَمَانُ لَعِبْنَا بِهِ وَهَـذَا زَمَانٌ بِنَا يَـلْعَبُ/ [١/٧١]

وَحَالَ آخَرَيْنِ : أَحَدُهُمَا : مَا رُوِيَ عَنْ بَعْضِ الصَّالِحِينَ قَالَ : كَانَ دواية عن عمر بن عبد ليَ آبْنُ آسْتُشْهِدَ ، فَلَم أَرَهُ فِي المَنَامِ إِلَى لَيْلَةٍ تُوُفِّي عُمَرُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِينِ العزيزِ العزيزِ

رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، إِذْ تَرَاءَى لِي تِلْكَ الليلة ، فَقُلْتُ : يا بُنَيَ أَلَمْ تَكُ مَيِّتاً ؟ فَقَالَ : لا ، وَلٰكِنِّي آسْتُشْهِدْتُ ، وَأَنَا حَيٍّ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى أَرْزَق ؛ فَقُلْتُ : مَا جَاءَ بِكَ ؟ قَالَ : نُودِيَ فِي أَهْلِ السَّمَاءِ : أَلَا لاَ يَبْقَى نَبِيٍّ وَلاَ صِدِّيقٌ وَلاَ شَهِيدٌ إِلَّا وَحَضَرَ الصَّلاَةَ عَلَى عُمَرَ بُنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ ، فَجِئْتُ لأَشْهَدَ الصَّلاَة ، ثُمَّ جِئْتُكُمْ لأَسَلِّمَ عَلَيْكُمْ .

وأما الآخَرُ : نحومًا رُوِيَ عَنْ هِشَام بنِ حَسَّانَ أَنَّه قَالَ : مَاتَ لِيَ آبْنُ حَدَثٌ ، فَرَأَيْتُهُ في المنام ، فَإِذَا هُوَ أَشْيَبُ ، فَقُلْتُ : يَا بُنَيَّ مَا هٰذَا الشَّيْبُ ؟ فَقَالَ : لَمَّا قَدِمَ عَلَيْنَا فُلَانٌ ، زَفِرَتْ جَهَنَّمُ لِقُدُومِهِ زَفْرَةً لَمْ يَبْقَ مِنَّا أَحَـدٌ إِلَّا فَقَالَ : نَعُوذُ بِاللَّهِ الرَّحِيمِ مِنَ الْعَذَابِ الأَلِيمِ .

(٣) وَأَمًّا الْقِيَامَةُ ، فَتَأَمَّلْ قَوْلَ اللَّهِ تَعَالَى : ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ المُتَّقِينَ إلى الرَّحْمُنِ وَفْداً ، وَنسُوقُ المُجْرِمِينَ إلَى جَهَنَّمَ وِرْداً ﴾ [ مريم : ٨٦ ].

فَوَاحِد يَخْرُجُ مِنْ قَبْرِهِ ، فَإِذَا الْبُرَاقُ عَلَى رَأْسِ الْقَبْرِ وَالتَّاجُ وَالْحُلَلُ ، فَيَلْبَسُ وَيَرْكَبُ إِلَى جَنَّاتِ النَّعِيمِ ، لَا يُخَلَّى مِنْ عَزَّةَ أَنْ يَمْشِيَ إِلَى الْجَنَّةِ بِرِجْلَيْهِ .

ُ وَآخَرُ يَخْرُجُ مِنَ قَبْرِهِ ، فَإِذَا الزَّبَانِيَةُ وَالْأَنْكَالُ ، لاَ يُخَلُّونَ الشَّقِيَّ أَن يَمْشِي إِلَى النَّارِ بِرِجْلَيْهِ ، بَلْ يُسْحَبُ إِلَى سَوَاءِ الْجَحِيمِ عَلَى وَجْهِهِ ، نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ سَخَطِهِ .

وَلَقَدْ سَمِعْتُ بَعْضَ الْعُلَماءِ يَرْوِي عَنِ النَّبِيِّ يَثِيْقُ أَنَّهُ قَـالَ : (1) : « إِذَا

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم: ٨٩.

كَانَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَخْرُجُ قَوْمٌ مِنْ قُبُورِهِمْ لَهُمْ نُجُبُ يَرْكَبُونَهَا ، لَهَا أَجْنِحَةُ ، خُضْرٌ ، فَتَطِيرُ بِهِمْ في عَرَصَاتِ الْقِيَامَةِ ، حَتَّى إِذَا أَتُوا عَلَى حِيطَانِ الْجَنَّةِ ، فَإِذَا رَأَتُهُمُ الْمَلَائِكَةُ قَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ : مَنْ هَوُلَاءِ ؟ فَيَقُولُونَ : مَنْ فَرُلَاءِ ؟ فَيَقُولُونَ : مَنْ فَيُقُولُونَ : مَنْ أَمَّةِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ ، فَيَقُولُونَ : مَنْ أَمَّةِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ فَيَقُولُونَ : نَحْنُ مِنْ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ ، فَيَقُولُونَ : نَحْنُ مِنْ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ ، فَيَقُولُونَ : نَحْنُ مِنْ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ عَلَى الْأَمْمِ ( أَنْتُمْ ) (١٠ ؟ فَيَقُولُونَ : نَحْنُ مِنْ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ عَلَى الْأَمْمِ ( أَنْتُمْ ) (١٠ ؟ فَيَقُولُونَ : لَا ، فَيَقُولُونَ : هَلْ مُحَمِّدٍ عَلَى الْمَلَائِكَةُ : هَلْ مُحَمِّدٍ عَلَى وَرَاءَكُمْ ، فَيَقُولُونَ : هَلْ أَعْطَيْتُمُونَا شَيئًا الْمَلَائِكَةُ : آرْجِعُوا فَكُلُّ ذَٰلِكَ وَرَاءَكُمْ ، فَيَقُولُونَ : هَلْ أَعْطَيْتُمُونَا شَيئًا وَلَكُ مَا عَلَى الْمَلَائِكَةُ : آرْجِعُوا فَكُلُّ ذَٰلِكَ وَرَاءَكُمْ ، فَيَقُولُونَ : هَلْ أَعْطَيْتُمُونَا شَيئًا وَلَا نَجُورَ / ، وَلٰكِنْ [٢٧٠] فَيَعْدِلَ وَلَا نَجُورَ / ، وَلٰكِنْ [٢٧٠] فَنَعْدِلَ وَلَا نَجُورَ / ، وَلٰكِنْ [٢٧٠] فَنَعْدِنَ مِنْ سَبِيلٍ ، وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ » . أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَهُ تَعَالَى : ١ اللَّهُ عَلُورُ مَا الْقِيَامَةِ ﴾ [ فصّلت : ٢٤ ]

فَأَعْظِمْ بِرَجُلٍ يُشَاهِدُ تِلْكَ الْأَهْوَالَ وَالزَّلَازِلَ وَالْوَقَائِعَ ، وَهُوَ آمِنٌ لَا يَدْخُلُ قَلْبَهُ فَزَعٌ ، وَلَا يَكُونُ عَلَى قَلْبِهِ ثِقَـلُ . نَسَأَلُ اللَّهُ تعالى أَنْ يَجْعَلَنَا وَإِيَّاكُمْ مِنْ أُولَٰئِكَ السُّعَدَاءِ وَمَا ذٰلِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزٍ .

(٤) وَأَمَّا الْجَنَّةُ وَالنَّارُ ، فَتَأَمَّلْ بِهِمَا آيَتَيْنِ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى : إِحْدَاهُمَا قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَسَقَاهُمُ رَبُّهُم شَرَاباً طَهُوراً . إِنَّ هٰذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءً وَكَانَ سَعْيُكُم مَشْكُوراً ﴾ [ الإنسان : ٢١]. وَقَالَ تَعَالَى حِكَايَةً عَنْ آخَرِينَ : ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا ، فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ . قَالَ آخْسَنُوا فِيهَا وَلاَ تُكَلِّمُونِ ﴾ [ المؤمنون : ١٠٨]

وَرُوِيَ أَنَّهُم يَصِيرُونَ عِنْدَ ذٰلِكَ كِلاَباً يَتَعَاوَوْنَ في النارِ . نَعُوذُ بِاللَّهِ الرَّعُوف الرَّعِيم ِ مِنْ عَذَابِهِ الأَلِيم ِ ؛ فَإِنَّ الأَمْرَ كَمَا قَالَ يَحْيَ<del>ى بُنُ</del> مُعَاذٍ : لاَ

نَدْرِي أَيُّ المُصِيبَتَيْنِ أَعْظَمُ: فَوْتُ الْجَنَانِ ، أَمْ دُخُولُ النَّارِ ؟ أَمَّا الْجَنَّةُ: فَلَا صَبْرَ عَنْهَا ، وَأَمَّا النَّارُ: فَلَا صَبْرَ عَلَيْهَا ؛ وَعَلَى كُلِّ حَالِ فَوتُ النَّعِيمِ أَيْشُرُ مِنْ مُقَاسَاةِ الْجَحِيمِ .

ثُمَّ الطَّامَةُ الكُبْرَى والمُصِيبَةُ الْعُظْمَى هِيَ الْخُلُودُ ، إِذْ لَوْ كَانَ ( الأَمْرُ عَلَى كُلِّ) (١) حَالٍ مُنْقَطِعاً لَكَانَ الأمر هَيِّناً ؛ وَلٰكِنِ الشَّانُ في أَمَدٍ بِلا آخرٍ ؛ فَلَى كُلِّ ) (١) حَالٍ مُنْقَطِعاً لَكَانَ الأمر هَيِّناً ؛ وَلٰكِنِ الشَّانُ في أَمَدٍ بِلاَ آخرٍ ؛ فَأَيُّ قَلْب يَحْتَمِلُ ذَٰلِكَ ؟ وَلِلْلِكَ قَالَ عِيسَى فَأَيُّ وَلَلْلِكَ وَلَالِكَ قَالَ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ : « ذِكْرُ الْخَالِدِينَ ، يَقْطَعُ قُلُوبَ الخَائِفِينَ » .

آخر مَن يخرج من النار

وَذُكِرَ عِنْدَ الْحَسَنِ (أَ) أَنَّ آخِرَ مَنْ يَخْرُجُ مِنِ النَّارِ رَجُلُ يُقَالُ لَهُ هَنَّادٌ ، عُذَّبِ أَلْفَ عَامٍ ، يُنَادِي يَا حَنَّانُ يَا مَنَّانُ ، فَبَكَى الْحَسَنُ وَقَالَ : يَا لَيْتَنِي كُنْتُ هَنَّاداً ، فَتَعَجّبُوا مِنْهُ ، فَقَالَ : وَيْحَكُمْ ، أَلَيْسَ يَوماً يَخْرُجُ ؟

خوف نَزْعِ المعرفة

قُلْتُ : يَرْجِعُ الأَمْرُ كُلُّهُ إِذَنْ إِلَى أَصْلِ وَاحِدٍ ، وَهِيَ النَّكْتَةُ الَّتِي تَقْصِمُ الظُّهورَ ، وَتُصَفِّرُ الْوُجُوهَ ، وَتَقْطَعُ الْقُلُوبَ ، وَتُذِيبُ الأَكْبَادَ ، وَتَدمِي الْعُيُونَ مِنَ الْعِبَّادِ ، وَهِيَ خَوْفُ نَزْعِ المَعْرِفَةِ ، فَهٰذِهِ الْغَايَةُ الَّتِي يَنْتَهِي إِلَيْهَا خَوْفُ الْحَافِقُ الْبَاكِينَ .

وَلَقَدْ قَالَ بَعْضُهُمْ : إِنَّ الْغُمُومَ ثَلَاثَةً : غَمُّ الطَّاعَةِ أَنْ لَا تُقْبَلَ ، وَغَمُّ المَعْصِيةِ أَنْ لَا تُغْفَرَ ، وَغَمُّ المَعْرِفَةِ أَنْ تُسْلَبَ ، وَقَالَ المُخْلِصُونَ : بَلِ الْغَمُّ كُلُّهُ وَاحِدٌ بِالْحَقِيقَةِ ، وَهُوَ غَمُّ المَعْرِفَةِ ، وَكُلُّ غَمِّ دُونَهُ جَلَلٌ إِذْ لَهُ الْقَضَاءُ .

[أ/٧٢] وَلَقَدْ بَلَغَنَا عَنْ يُوسُفَ بْنِ أَسْبَاطٍ رَحِمَهُ اللَّهُ / أَنَّهُ قَالَ : دَخَلْتُ عَلَى

<sup>(</sup>أ) أي الحسن البصري .

سُفْيَانَ فَبَكَى لَيْلَهُ أَجْمَعَ ، فَقُلْتُ : بُكَاوُكَ هٰذَا عَلَى الذَّنُوبِ ؟ قَالَ : فَحَمَلَ تَبْنَا وَقَالَ : الذَّنُوبُ عَلَى اللَّهِ أَهْوَنُ مِنْ هٰذَا ، إِنَّمَا أَخْشَى أَنْ يَسْلُبَنِي اللَّهُ الإِسْلاَمَ ، نَسْأَلُ اللَّهَ رَبَّنَا المَنَّانَ سُبْحَانَهُ أَنْ لاَ يَبْتَلِينَا بِمُصِيبَةٍ ، وَأَنْ يُتَوَقَّانَا عَلَى مِلَّةِ الإسْلاَمِ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ . بِفَضْلِهِ كَبِيرَ نِعْمَتِهِ ، وَأَنْ يَتَوَقَّانَا عَلَى مِلَّةِ الإسْلاَمِ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ . وَقَدْ ذَكُرْنَا سَبَبَ سُوءِ الْخَاتِمَةِ وَمَعَنْاهَا فِي كِتَابٍ : « إِحْيَاءِ عُلُومِ الدِّينِ » وَقَدْ ذَكُرْنَا سَبَبَ سُوءِ الْخَاتِمَةِ وَمَعَنْاهَا فِي كِتَابٍ : « إِحْيَاءِ عُلُومِ الدِّينِ » فَتَأَمَّلُ هٰذِهِ فَتَأَمَّلُ هٰذِهِ فَتَأَمَّلُ هُ هُنَا حُرُوجُ إِلَى الإِكْثَارِ ، فَتَأَمَّلُ هٰذِهِ الْجُمْلَةَ ، فَإِنَّ التَّفْصِيلَ أَكْثُرُ في أَن يَأْتِي عَلَيْهِ الْوَهْمُ وَالذِّكُرُ لَعَلَّكَ تُفْلِحُ بِعَوْنِ اللَّهِ وَحُسْن تَوْفِيقِهِ .

بين الخوف والرجاء فَإِنْ قُلْتَ : فَأَيُّ الطَّرِيقَيْنِ أَسْلَكُ : طَرِيقَ الْخَوْفِ ، أَمْ طَرِيقَ الْجَاء ؟ الرَّجَاء ؟

يُقَالُ لَكَ<sup>(۱)</sup>: بَلِ المُرَكَّبِ بَيْنَهُمَا، فَلَقَدْ قِيلَ: إِنَّ مِن غَلَبَ عَلَيْهِ الرَّجَاءُ صَارَ مُرْجِئاً (اللهِ ، رُبَّمَا يُخَافُ عَلَيْهِ أَنْ يَصِيرَ خُرَّمِياً (اللهِ ، وَمَنْ غَلَبَ عَلَيْهِ الْخَوْفُ صَارَ حَرُورِياً (اللهُ وَالمُرادُ أَنْ لاَ يُنْفَرِدَ بِأَحَدِهِمَا دُونَ الآخَرِ ؛ فَإِنَّ بِالحَقِيقَةِ الرَّجَاءَ الْحَقِيقِيَّ لاَ يَنْفَكُ عَنِ الْخَوفِ الحَقِيقِيِّ ، وَالْخَوْفُ

<sup>(</sup>أ) المرجئة : هم جماعة يرجئون العمل عن النيّة ، أي يؤخرونه في الرتبة عنها . وكانوا يقولون : لا يضرّ مع الإيمان معصية ، كما لا ينفع مع الكفر طاعة ، فهم يعطون الرجاء . وقيل : هم طائفة يرجئون الأعمال أي يؤخرونها ، فلا يرتبون عليها ثواباً ولا عقاباً ، بل يقولون : المؤمن يستحقّ الجنّة بالإيمان دون بقيّة الطاعات ، والكافر يستحقّ النار بالكفر ، دون بقيّة المعاصي . (راجع الملل والنّحل للشهرستاني) .

<sup>(</sup>ب) الخُرّمية: أصحاب بابك الخُرّمي. (راجع: الملل والنحل للشهرستاني).

<sup>(</sup>ج) الحروريّة : فرقة من الخوارج ، منسوبة إلى حروراء، قرية قرب الكوفّة ، لجأ إليها الخوارج بعد التحكيم في معركة صفين . (راجع : الملل والنّحل للشهرستاني ) .

الْحَقِيقُي ، لا يَنْفَكُ عَنِ الرَّجَاءِ الْحَقِيقِيِّ ؛ وَلِذَٰلِكَ قِيلَ الرَّجَاء كُلُّهُ لَإِهْلِ الْخَوْفِ الْخَوْفُ كُلُّهُ لَإِهْلِ الرَّجَاءِ إِلَا الْيَأْسِ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَهَلْ يَكُونُ أَحَدُهُمَا أَرْجَحَ وَأَكْثَرَ ذِكْراً بِحَالٍ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الْعَبْدَ إِذَا كَانَ صَحِيحاً قويًّا ، فَالْخَوْفُ أَوْلَى بِهِ ؛ وَإِنْ مَرِضَ وَضَعُفَ ، لاَ سِيَّمَا إِذَا أَشْرَفَ عَلَى الآخِرَةِ ، فَالرَّجَاءُ أَوْلَى ؛ كَذَا سَمِعْتُ الْعُلَمَاءَ يَقُولُونَ .

قُلْتُ وَذَٰلِكَ لَمَّا رُوِيَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقُولُ: «أَنَا عِنْدَ المَنْكَسِرَةِ وَلَّوْبُهُمْ مِنْ مَخَافَتِي (أَنَا فَيَصِيرُ رَجَاؤُهُ أَوْلَى فِي ذَٰلِكَ الْوَقْتِ لِإِنْكِسَارِ قُلُوبُهُمْ مِنْ مَخَافَةِ المُتَقَدِّمِ زَمَانَ الصَّحَةِ وَالْقُوَّة وَالإِمْكَانِ ، وَلِذَٰلِكَ يُقَالُ لَهُمْ : ﴿ لَا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا ﴾ [ فصلت : ٣٠ ] .

فَإِنْ قُلْتَ : أَلَيْسَ قَدْ جَاءَتَ الْأَخْبَارُ الْكَثِيرَةُ في حُسْنِ الظنِّ بِاللَّهِ وَالتَرْغِيبُ في ذٰلِكَ ؟

حسن الظن فَاعْلَمَ أَنَّ مِنْ حُسْنِ الظَّنِّ بِاللَّهِ تَعَالَى الْحَذَرَ مِنْ مَعْصِيتِهِ ، وَالْخَوْفَ بِاللَّهِ مَعْالَى الْحَذَرَ مِنْ مَعْصِيتِهِ ، وَالْخَوْفَ بِاللَّهِ مِنْ عَقَابِهِ ، وَالْإِجْتِهَادَ فِي خِدْمَتِهِ . وَآعْلَم أَنَّ هٰهُنا أَصْلاً أَصِيلاً وَنُكْتةً حَسنةً بِينَ الرَّجَاء وَالْأُمْنِيَّةِ ، أَنَّ الرَّجَاء وَالْأَمْنِيَّةِ ، أَنَّ الرَّجَاء وَاللَّمْنِيَّةِ ، أَنَّ الرَّجَاء وَاللَّمْنِيَّةِ ، أَنَّ الرَّجَاء وَاللَّمْنِيِّةِ ، أَنَّ الرَّبُونُ عَلَى أَصْل ؛ مِثَالُهُ : مَنْ زَرَعَ وَآجْتَهَد وَالْمُنْ الْمُعْتِقِ مُنْ مِنْهُ مِائَةً تَفِيرِ ، فَذَلِكَ مِنْهُ مِائَةً تَفِيرِ ، فَذَلِكَ مِنْهُ وَمِي أَنْهُ مِائَةً وَفِيرِ ، فَذَلِكَ مِنْهُ مِائَةً وَفِيرَ ، فَذَلِكَ مِنْهُ اللَّهُ الْمُلْسُولِيَّةُ وَلِيَالَهُ وَلَا الْمُعْتَالَةُ وَلَا لَا اللَّهُ الْمُنْهُ وَلَا اللَّهُ الْمُلِي مِنْهُ مِائِهُ وَلَا اللَّهُ الْمُعْتَالِ لِي مِنْهُ مِائَةً وَلِيلَا مُعْلَى أَلْمُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ وَلَا الْمُنْهُ الْمُلْعُ الْمُنْ الْمُعْلِقِيلِ اللَّهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْهُ الْمُنْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ أَلِيلُولُ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ أَلَالْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْسُولُ الْمُنْ الْمُنْفُولُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْفُولُ الْم

[٧٧/ب] فَإِذَا / جَاءَ وَقْتُ الْبَيَادِرِ يَقُولُ: أَرْجُو أَنْ يَحْصُلَ لِي مِاثَةً قَفِيزِ: فَتَقُولُ لَهُ: مِنْ أَيْنَ لَكَ هٰذَا الرَّجَاءُ ؟ وَإِنَّمَا ذَٰلِكَ أُمْنِيةٌ بِلاَ أَصْل . فَكَذَٰلِكَ الْعَبْدُ إِذَا

رَجَاءٌ ؛ وَآخَرُ لَا يَزْرَعُ زَرْعاً، وَلا يَعْمَلُ يَوْماً ، فَذَهَبَ وَنَامَ وَأَغْفَلَ سَنَتَـهُ ،

<sup>(</sup>أ)) راجع تخريج الحديث رقم ٩٠ .

آجْتَهَدَ في عِبَدَةِ اللَّهِ تَعالَى ، وَٱنْتَهَى عَنْ مَعْصِيَةِ آللَّهِ تَعَالَى ، يَقُولُ : أَرْجُو أَنْ يَتَقَبَّلَ آللَّهُ هٰذَا الْيَسِيرَ ، وَيُعْفُو عَنِ أَنْ يَتَقَبَّلَ آللَّهُ هٰذَا الْقَوَابَ ، وَيَعْفُو عَنِ الزَّلَل ، وَأَحْسَنَ الظَّنَّ ، فَهٰذَا مِنْهُ رَجَاءً .

فَأَمَّا إِذَا غَفَلَ وَتَرَكَ الطَّاعَاتِ ، وَآرَتَكَبَ المَعَاصِيَ ، وَلَمْ يُبَالِ بِسَخَطِ آللَّهِ تَعَالَى وَلاَ رِضَاهُ وَوَعْدِهِ وَوَعِيدِهِ ، ثُمَّ أَخَذَ يَرْجُو مِنَ اللَّهِ الْجَنَّةَ ، وَالنَّجَاهُ مِنَ النَّارِ ، فَذْلِكَ مِنْهُ أُمْنِيَةٌ لاَ حَاصِلَ تَحْتَهَا ، سَمَّاهَا رَجَاءً وَحُسْنَ ظَنِّ ، وَذَلِكَ خَطَأٌ وَضَلالٌ . وَقَدْ نَظَمَ الْمَعْنَى الْقَائِلُ (ا) : [ البسيط ] :

تَـرْجُو النَّجَاةَ وَلَمْ تَسْلُكُ مَسَالِكَهَـا إِنَّ السَّفِينَةَ لَا تَجْرِي عَلَى اليَّبَسِ (١)

قُلْتُ : وَمِمَّا يُبَيِّنُ هٰذَا الأَصْلَ مَا رَوَيْنَا عَنِ النَّبِيِّ وَعِمَّا ، وَالْكَيْسُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ وَعَمِلَ لِمَا بَعْدَ الْمَوْتِ ، وَالْعَاجِزُ مَنِ أَتْبَعَ نَفْسَهُ هَوَاهَا ، وَتَمَنَّى عَلَى آللَهِ عَزَّ وَجَلَّ الْأَمانِيَ » (ب وَفِي ذٰلِكَ قَالَ الْحَسَنُ الْبَصْرِيُّ : إِنَّ أَقُواماً أَلْهَتْهُمْ أَمَانِيَّ المَعْفِرَةِ حَتَّى خَرَجُوا مِنَ الدُّنْيَا لَيْسَتْ لَهُمْ حَسَنَةٌ ، يَقُولُ : إِنِّي أَخْسِنُ الظَّنَّ بِرَبِّهِ لأَحْسَنَ الْعَمَلَ لَهُ ؛ ثُمَّ تَلَا أَخْسِنُ الظَّنَّ بِرَبِّهِ لأَحْسَنَ الْعَمَلَ لَهُ ؛ ثُمَّ تَلَا أَخْسِنُ الظَّنَّ بِرَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحاً ﴾ أَخْسِنُ الظَنَّ بِرَبِهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحاً ﴾ قَوْلُهُ تَعَالَى ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحاً ﴾ قَوْلُهُ تَعَالَى ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحاً ﴾ قَوْلُهُ تَعَالَى ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحاً ﴾ أَدْداكُمْ فَاصَبْحُتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [ فصلت : ٣٢ ] وَعَنْ جَعْفَرِ الضَّبُعِيَّ أَرْدَاكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [ فصلت : ٣٣ ] وَعَنْ جَعْفَرِ الضَّبُعِيَّ السَّبُعِيَّ النَّهُ إِنَّ مَنْ الْعَابِدَ وَقَدْ بَدَتْ أَضْلَاعُهُ مِنَ الْإِجْتِهَادِ ﴿ مَنَ الْعَابِدَ وَقَدْ بَدَتْ أَضْلَاعُهُ مِنَ الْإِجْتِهَادِ ﴿ مَ مُ اللّهُ اللّهُ إِلَى رَحْمَةَ اللّهِ وَاسِعَةً ؛ فَعْضِبَ وَقَالَ : هَلْ رَأَيْتَ ( مِنِّى ) (٢) مَا قَالَ : هَلْ رَأَيْتَ ( مِنِّى ) (٢) مَا قَالَ : هَلْ رَأَيْتَ ( مِنِّى ) (٢) مَا

<sup>(</sup>أ) يروى هذا البيت لعبد الله بن المبارك (كما في سراج الطالبين ٣٤٤/٢) وقبله : ما بالُ دِينَـكَ تـرضى أن تُـدنّسَـهُ وثوبُكَ الدهرَ مغسولُ من الدُّنَسِ

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم : ٩١ .

<sup>(</sup>ج) أي كثرة العبادة والاجتهاد فيها .

يَـدُلُّ عَلَى الْقُنُوطِ (أ) ؟ إِنَّ رَحْمَـةَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ؛ قَـالَ جَعْفَـرُ فَأَبْكَانِي قَوْلُهُ .

فَإِذَا كَانَ الرَّسُلُ وَالْأَبْدَالُ وَالْأَوْلِيَاءُ ، مَعَ كُلِّ هٰذَا الإِجْتِهَادِ في الطَّاعَةِ ، وَالْحَذَرِ عَنِ الْمَعْصِيَةِ فَأَيْشُ تَقُولُ ؟ أَمَا كَانَ لَهُمْ حُسْنُ ظَنِّ بِاللَّهِ ؟ لَمَا كَانَ لَهُمْ حُسْنُ ظَنِّ بِاللَّهِ ؟ بَلَى ، فَإِنَّهُمْ كَانُوا أَعْلَمَ بِسِعَةِ رَحْمَتِهِ وَأَحْسَنَ ظَنَّا بِجُودِهِ منه ، وَلٰكِنْ عَلِمُوا أَنَّ ذٰلِكَ دُونَ الإِجْتِهَادِ أَمْنِيَةً وَغُرُورٌ . فَآعْتَبِرْ بِهٰذِهِ النَّكْتَةِ ، وَتَأَمَّلُ حَالَهُمْ ، وَآئتَنِهْ مِنْ رَقْدَتِكَ ، وَآللَّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقِ .

<sup>(</sup>أ) القنوط: الياس من رحمة الله .

[۹٤]ب]

#### فصــل ( خلاصة العقبة الخامسة ، عقبة البواعث )

كرامات الأولياء

وَجُمْلَةُ الأَمْرِ أَنَّكَ إِذَا تَذَكَّرْتَ سَعَة رَحْمَةِ اللَّهِ التِي سَبَقَتْ غَضَبَهُ وَوَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ، ثُمَّ إِنْ كُنْتَ مِنْ هٰذِهِ الْأُمَّةِ المَرْحُومَةِ / الْكَرِيمَةِ عَلَى [٧٧] اللَّهِ تَعالَى، ثُمَّ عَايَة (أ) فَضْلِهِ الكريم، وَكَمَالَ جُودِهِ القديم، وَجَعَلَ (٢٠) عُنُوانَ كِتَابِهِ إِلَيْكَ : ﴿ يِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرِّحِيمِ ﴾ ، ثُمَّ كَثْرَةَ أَيَادِيهِ إِلَيْكَ عُنُوانَ كِتَابِهِ إِلَيْكَ : ﴿ يِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرِّحِيمِ ﴾ ، ثُمَّ كَثْرَةَ أَيَادِيهِ إِلَيْكَ عَنْوَانَ قَنْهُ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرِّحِيمِ ﴾ ، ثُمَّ كَثْرَةَ أَيَادِيهِ إِلَيْكَ عَنْوَانِهُ وَعَظَمَتِهِ ، وَعَظَمَتِهِ ، وَعَظَمَ سَابِقَةٍ لَكَ ؛ وَتَذَكُرْتَ مِنْ جَانِبِ آخَرَ ، كمالَ جَلالِهِ وَعَظَمَتِهِ ، وَعِظْمَ سُلُطَانِهِ وَهَيْبَتَهُ ؛ ثُمَّ شِدَّةَ غَضَبِهِ اللَّذِي لاَ تَقُومُ لَهُ السَّمْوَاتُ وَالأَرْضُ ؛ ثُمَّ غَايَةَ غَفْلَتِكَ وَكُثْرَةَ ذُنُوبِكَ اللَّذِي لاَ تَقُومُ لَهُ السَّمْوَاتُ وَالأَرْضُ ؛ ثُمَّ غَايَةَ غَفْلَتِكَ وَكُثْرَةَ ذُنُوبِكَ وَجَفُوتِكَ ، مَعَ دِقَّةٍ أَمْرِهِ وَخَطِرِ مُعَامَلَتِهِ ، في إِحَاطَةٍ عِلْمِهِ وَبَصَرِهِ بِالْعُيُوبِ وَجَفُوتِكَ ، مَعَ دِقَّةٍ أَمْرِهِ وَخَطَرِ مُعَامَلَتِهِ ، في إِحَاطَةٍ عِلْمِهِ وَبَصَرِهِ بِالْعُيُوبِ وَالْغُيُوبِ ؛ ثِمْ حُسْنَ وَعْدِهِ وَشَوابِهِ ؛ اللّذِي لاَ يَثْلُقُ كُنْهَهُ الْأَوْهَامُ ، وَشِدَّةً وَعِلِهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ ، وَاللَّهُ مُنْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَسُولِهِ ، وَتَعْرَبُهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ الْعَلْولِ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُ الْعُلُوبُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْمِلِ الللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُونَ الشَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمَقْمِ الللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُونَ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُونَ اللَّهُ الْمُؤْمِلُونَ اللَّهُ الْمُؤْمِلُونَ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُونَ اللَّهُ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْقُولُونِ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُهُ الْمُؤْمِلُهُ الْمُؤْمِ ا

( أ )أي ثم تذكرت غاية فضله الكريم .

<sup>(</sup>ب) أي وإنه جَعَلَ الآية الأولى في القرآن الكريم بسم الله الرحمن الرحيم .

<sup>(</sup>ج) انسبيل الشارع القصد: أي الطريق الأعظم الوسط. راجع سورة النحل الآية ٩.

الْجَانِبِيْنِ الْمُهْلِكَيْنِ: الْأَمْنِ وَالْيَأْسِ ؛ وَلا تَتِيهُ فِيهِما مَعَ التَّائِهِينَ، وَلا تَهْلِكُ مَعَ الْهَالِكِينَ ؛ وَشَرِبْتَ الشَّرَابَ المَمْزُوجَ الْعَدْلَ ، فَلا تَهْلِكُ ببُرُودَةِ الرَّجَاء الصِّرْفِ، وَلا بِحَرَارَةِ الْخَوْفِ الصِّرْفِ؛ فكَأَنِّي بِكَ وَقَدْ وَصَلْتَ إِلَى الْمَقْصُودِ غَانِماً ، وَشُفِيتَ مِنَ الْعِلَّتَيْنِ سَالِماً ، وَوَجَدْتَ النَّفْسَ قَدِ آنْبَعَثْتْ لِلطَّاعَةِ ، وَدَانَتْ في الْخِدْمَةِ لَيْلاً وَنَهَاراً مِنْ غَيْر فَتْرَةِ وَلاَ غَفْلَةِ ، وَاجْتَنَبَتِ المَخَازِيَ وَالمَعَاصِيَ وَهَجَرْتَهَا بِمَرَّةٍ . فَمَا قَالَ نَوْفٌ أَن : ﴿ إِنَّ نَوْفًا إِذَا ذَكَرَ الْجَنَّةَ طَالَ شَوْقُهُ ، وَإِذَا ذَكَرَ النَّارَ طَارَ نَوْمُهُ » . وَصِرْتَ حِينَيْد مِنَ الْأَصْفِياءِ الْسَخَسُواصِّ الْعَاسِدِينَ، الَّذِينَ وَصَفَهُمُ آللَّهُ تَعَالَى بِقَوْلِهِ: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِهُونَ في الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَباً وَرَهَباً وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ [ الأنبياء : ٩٠ ] وِّكُنْتَ قَدْ خَلَّفْتَ هـذِهِ الْعَقَبَةَ الْخَطِيرَةَ بِإِذْنِ اللَّهِ تَعالَى وَحُسْنِ تَوْفِيقِهِ ، فَكُمْ لَكَ مِنْ حَلاَوَةٍ وَصَفَوَةٍ فِي الدُّنْيَا ، وَكُمْ لَكَ مِنْ ذُخْر كَرِيمٍ وَأَجْرِ عَظِيمٍ فِي الْعُقْبَى ، وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ مَسْؤُولٌ أَنْ يُمِدُّكَ وَإِيَّانَا بِحُسْنَ [٧٣/ب] ۚ تَوْفِيقِهِ وَتَسْدِيدِهِ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ، وَأَجْودُ الْأَجْوَدِينَ ، وَلاَ حَوْلَ / وَلاَّ قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .

(أ) أي نوف البكالي (راجع ترجمته).

# العقبة السادسة وهي عقبة القوادح القادح الأول : عدم الإخلاص لله تعالى

ثُمَّ عَلَيْكَ يَا أَخِي أَيَّدَكَ آللَّهُ وَإِيَّانَا بِحُسْنِ تَوْفِيقِهِ ، بَعْدَ مَا آسْتَبَانَ لَكَ السَّبِيلِ ، وَآسْتَقَامَ لَكَ المَسِيرُ ، بِتَمْيِيزِ سَعْيِكَ وَصِيَانَتِهِ عَمَّا يُفْسِدُهُ وَيُضَيِّعُهُ عَلَيْكَ ، وَإِنَّمَا ( لَزِمَكَ )(١) ذٰلِكَ بِإقامةِ الْإِخْلَاصِ وَذِكْرِ المَنَّةِ ، وَالاجْتِنَابِ عَنْ ضِدًهِ لأَمْرَيْن :

فالدة أَحَــُدُهُمَا : لِمَـا في فِعْلِهِ مِنَ الْفَائِـدَةِ ، وَهُو حُسْنُ القَبُـولِ مِنَ اللَّهِ الإخلاص تَعالَى وَفُوْزُ الثَّوابِ عَلَيْهِ .

( والثاني: لما في تركه من عقوبة وخطر) (٢) فَتَكُونُ مَرْدُوداً ذاهِبَ النَّوَابِ ، كُلَّا أَوْ بَعْضاً ، عَلَى مَا رُوِيَ في الْحَدِيثِ الْمَشْهُورِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَى أَنَّ اللَّهَ سُبْحَانَهُ يَقُولُ : « أَنَا أَغْنَى الأَعْنِيَاءِ عنِ الشَّرْكِ ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَنَّ اللَّهَ سُبْحَانَهُ يَقُولُ : « أَنَا أَعْنَى الأَعْنِيَاءِ عنِ الشَّرْكِ ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً فَنَ اللَّهُ سُرَكَ فِيهِ غَيْرِي فَنَصِيبِي لَهُ ، فَإِنِّي لاَ أَقْبَلُ إِلاَّ مَا كَانَ (لي ) (٣) خَالصاً " (أ) .

وَقِيل : إِن اللَّهَ تَعَالَى يَقُولُ لِعَبْدِهِ يَوْمَ الْقِيامَةِ إِذَا الْتَمَسَ ثَوَابَ عَمَلِهِ : ﴿ أَلَمْ يُوسَعْ لَكَ فِي المَجَالِسِ ؟ أَلَمْ تَكُن الرئيس في الدُّنْيَا ؟ أَلَمْ يَرْخُص

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم ٩٢ .

بَيْعُكْ وَشِرائُوكَ ؟ أَلَمْ تُكَرَّمْ ؟ »(أ) هٰذَا وَأَشْبَاهُهُ مِنَ الْخَطَرِ وَالضَّرَرِ .

خطر الرياء<sub>.</sub> فضيحتان

قَلْتُ : وَمِنْ خَطَرِ الرِّيَاءِ فَضِيحَتَانِ وَمُصِيبَتَانِ :

أَمَّا الْفَضِيحَتَانِ : فَإِحْدَاهُمَا فَضِيحَةٌ السِّرِ ، وَهِيَ اللَّوْمُ عَلَى رُؤُوسِ الْمَلائِكَةِ ، وَذٰلِكَ لِمَا رُويَ أَنَّ المَلاَئِكَةَ تَصْعَدُ بِعَمَلِ الْعَبْدِ مجتهدِين ، فَيَقُولُ آللَّهُ تَعَالَى : « رُدُّوهُ إِلَى سِجِّينٍ ، فَإِنَّهُ لَمْ يُرِدْنِي بِهِ » (ب) ، فَيَفَتْضِح ذٰلِكَ الْعَمَلُ وَالْعَبْدُ .

وَالثَّانِيَةُ : فَضِيحَةُ الْعَلَانِيَةِ ، وَهِيَ يَوْمُ الْقِيامَةِ عَلَى رُوُّوسِ الْخَلَائِقِ .

رُوِيَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ : ﴿ إِنَّ المُرَائِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ يُنَادَى بِأَرْبَعَةِ أَسْمَاءٍ : يَا كَافِرُ ، يَا غَادِرُ ، يَا خَاسِرُ ، ضَلَّ سَعْيُكَ ، وَبَطَلَ أَجْرُكَ ، فَلَا خَلَاقَ لَكَ ، الْيَوْمَ ٱلْتَمِسِ الأَجْرَ مِمَّنْ كُنْتَ تَعْمَلُ لَهُ يَا مُخَادِعُ ﴾ ﴿ وَرُوِي خَلَاقَ لَكَ ، الْيَوْمَ ٱلْتَمِسِ الأَجْرَ مِمَّنْ كُنْتَ تَعْمَلُ لَهُ يَا مُخَادِعُ ﴾ ﴿ وَرُوِي أَنَّهُ يُنَادِي مُنَادٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يُسْمِعُ الْخَلَاثِقَ: ﴿ أَيْنَ الَّذِينَ كَانُوا يَعْبُدُونَ النَّاسَ ؟ خُذُوا أَجُورَكُمْ مِمَّنْ كُنتم عَمِلْتُمْ لَهُ ، فَإِنِّي لَا أَقْبَلُ عَمَلًا خَالَطَهُ شَيْءٌ ﴾ (٤) .

وَأَمَّا المُصِيبَتَانِ فَإِحْدَاهُمَا: فَواتُ الْجَنَّةِ ؛ وَذٰلِكَ مَا رُوِيَ عَن النَّبِيِّ ﷺ: « إِنَّ الْجَنَّةَ تَكَلَّمَتْ وَقَالَتْ : أَنَا حَرَامُ عَلَى كُلِّ بَخِيلٍ وَمُرَاءٍ » (٩٠) وَالْخَبَرُ يَحْتَمِلُ مَعْنَيَيْنِ :

مصيبتان

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم: ٩٣.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم: ٩٤.

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم : ٩٥ .

<sup>(</sup>د) راجع تخريج الحديث رقم: ٩٦.

<sup>(</sup>هـ) راجع تخريج الخديث رقم: ٩٧.

أَحَدُهُمَا : أَنَّ هٰـذَا الْبَخِيلَ مَنْ يَبْخَـلُ بأقبح بخل ، وَهُـوَ قَوْلُ : لَا إِلَّا آللَّهُ (١) ، مُحمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ ؛ وَهٰذَا المُرَائِي مَنْ يُرَائِي بِأَقْبَح ِ رِيَاءِ ، [١٧٠٠] وَهُوَ المُنَافِقُ اللَّهِ عَنْ يُرائِي بِإِيمَانِهِ وَتَوْحِيدِهِ . وَفي هٰذَا الْقَوْلِ تَرْجِيَةً .

وَالنَّانِي : مَنْ لَمْ يَنْتَهِ عِنِ البُحْلِ وَالرِّيَاءِ ، وَلَمْ يُرَاعِ نَفْسَهُ ، فَفِيهِ خَطَرَانِ : (أحدهما أن)(٢) يَلْحَقَهُ شُؤْمُ ذَلِكَ ، فَيَقَعُ في الْكُفْرِ ، فَتَفُوتُه آلْجَنَّةُ رَأْساً وَالْعِيَاذُ بِاللَّهِ ؛ (وَالآخَرُ سَلْبُ الْإِيمَان ؛ الَّذِي يَسْتَحِقُّ بِهِ النارَ . نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ سُحْطِهِ وَشَدِيدِ غَضَبِهِ )(٣) .

وَالمُصِيبَةُ النَّائِيةَ : دُخُولُ النَّار ، وَذٰلِكَ لِما رَوَى أَبُوهُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ عَنِ النَّبِيِّ اللَّهِ ، وَرَجُلُ كَثِيرُ المَالِ ، فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى وَرَجُلُ قَلْمُ الْمَالِ ، فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى لِلْقَارِيءِ: أَلَمْ أُعَلَّمْكَ مَا أَنْزَلْتُ عَلَى رَسُولِي؟ فَيَقُولُ: بَلَى يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: لِلْقَارِيءِ: أَلَمْ أُعَلَمْكَ مَا أَنْزَلْتُ عَلَى رَسُولِي؟ فَيَقُولُ: بَلَى يَا رَبِّ، فَيَقُولُ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَلِمْتَ ؟ فَيَقُولُ : يَا رَبِّ فَمْتُ بِهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَأَطْرَافَ النَّهَار ، فَيَقُولُ اللَّهُ عُزَ وجلّ : كَذَبْتَ ، وَتَقُولُ المَلاَئِكَةُ : كَذَبْتَ ، ويقُولُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعالَى : بَلْ أَرَدْتَ أَنْ يُقَالَ : فَلاَنْ قارِيءَ ، وَقَدْ قِيلَ ذٰلِكَ . اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعالَى : بَلْ أَرَدْتَ أَنْ يُقَالَ : فَلاَنْ قارِيءَ ، وَقَدْ قِيلَ ذٰلِكَ . وَيُوثِيَى بِصَاحِبِ المَالِ فَيَقُولُ : كُذَبْتَ ، فَيَقُولُ المَلاَئِكَةُ وَلَى اللَّهُ سُبْحَانَهُ : بَلْ أَرَدْتَ عَمِلْتَ فِيمَا آتَيْنَكَ ؟ فَيَقُولُ : كُنْتُ أَصِل بِهِ الرّحِم وَاتَصَدَّقُ ، فَيَقُولُ : مَا فَعَلْتَ فِيمَا آتَيْنَكَ ؟ فَيَقُولُ : كُذَبْتَ ، فَيَقُولُ المَلاَئِكَةُ كَذَبْتَ ، فَيَقُولُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ : بَلْ أَرَدْتَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ : بَلْ أَرَدْتَ اللَّهُ سُبِعلَ اللَّهِ ، فَقَدْ قِيلَ ذَلِكَ . وَيُوْتَى بِالْجَهَادِ فِي سَبِيلِكَ ، فَقَاتَلْتُ حَتَى قُتِلُ اللَّهِ سَبِيلَ اللَّهُ عَمَالَى : كَذَبْتَ ، بَلْ أَرَدُتَ أَنْ يُقَالَ فِي سَبِيلَ اللَّهُ عَلَى رُكْبَتِي ، فَقَدْ قِيلَ ذٰلِكَ . ثُمَّ ضَرَبَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى يُعِيمُ عَلَى رُكْبَتِي ، فَلَانَ جَرِيءَ ، فَقَدْ قِيلَ ذٰلِكَ . ثُمَّ ضَرَبَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى وَكُنِي عَلَى رُكْبَتِي ، فَلَانَ جَرِيءَ ، فَقَدْ قِيلَ ذٰلِكَ . ثُمَّ ضَرَبَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى يُعْلِكَ عَلَى رُكْبَتِي ، فَلَانَ عَلَى ذُلِكَ . ثَمُ ضَرَبَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى وَكُنْ مَنَ عَلَى رُكْبَتِي ، فَلَانَ عَلَى ذُلِكَ . ثُمَّ مَسُولُ اللَّه عَلَى وَكُنْ اللَّهُ عَلَى وَكُولُ الْمُلَالَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

وَقَالَ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ : أُولَٰئِكَ أُوَّلُ خَلْقِ اللهِ يُسْعَرُ بِهِمْ نَارُ جَهَنَّمَ »(أَ) .

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: « إِنَّ النَّارَ وَأَهْلَهَا يَعُجُونَ مِنْ أَهْلِ الرِّيَاءِ. قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَكَيْفَ تَعُجُّ النَّارُ؟ قال : مِنْ حَرِّ النَّارِ الَّتِي يُعَذَّبُونَ بِهَا » (ب وَفِي هٰذِه وَكَيْفَ تَعُجُّ النَّارُ؟ قال : مِنْ حَرِّ النَّارِ الَّتِي يُعَذَّبُونَ بِهَا » (ب وَفِي هٰذِه الْفَضَائِح عِبْرَةُ لِأُولِي الأَبْصَارِ ، وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ وَلِيُّ الْهِدَايَةِ بِفَضْلِهِ.

فَإِنْ قُلْتَ : فَأَخْبِرْنَا عَنْ حَقِيقَةِ الْإِخْلَاصِ وَالرِّيَاءِ وَحُكْمِهِمَا وَتَأْثِيرِهِمَا فَي الْعُمَلِ .

فَآعْلَمْ أَنَّ الْإِخْلَاصَ عِنْدَ عُلَمَائِنَا إِخْلَاصَانِ : إِخْلَاصُ الْعَمَلِ ، وَإِخْلَاصُ طَلَبِ الْأَجْرِ :

[1/٧٤] ١ ـ فَأَمَّا إِخْلَاصُ الْعَمَلِ ، فَهُ وَ / إِرَادَةُ التَّقَرُّبِ إِلَى اللَّهِ تعالى وَتَعْظِيمِ أَمْرِهِ ، وَإِجَابَةُ دعوته ؛ وَالبَاعِثُ عَلَيْهِ هو الإعْتِقَادُ الصَّحِيحُ .

وَضِدُ هٰذَا الْإِخْلَاصِ النَّفَاقُ ، وَهُوَ التَّقَرُّبُ إِلَى من دُونَ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى. وَقَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ: النَّفَاقُ هُوَ الإِعْتِقَادُ الْفَاسِدُ الَّذِي هُوَ لِإِعْتِقَادُ الْفَاسِدُ الَّذِي هُوَ لِلْمُنَافِقِ فِي اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَلَيْسَ هُوَ مِنْ قَبِيلِ الْإِرَادَاتِ لِعِلَّةٍ ذَكَرْنَاهَا في لَلْمُنَافِقِ فِي اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَلَيْسَ هُوَ مِنْ قَبِيلِ الْإِرَادَاتِ لِعِلَّةٍ ذَكَرْنَاهَا في مَوْضِعِهَا .

٢ ـ وأمًّا إخْلَاصُ طَلَبِ الأَجْرِ ؛ فَهُوَ إِرَادَةُ نَفْعِ الآخِرَةِ بِعَمَلِ الْخَيْرِ .
 وَكَانَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ آللَّهُ يَقُولُ : إنَّـهُ إِرَادَةُ نَفْعِ الآخِرَةِ بِخَيْرٍ ، لَمْ يُردَّ رَدًّا .
 يَتَعَذَّرُ خَيْرُهُ ، بِحَيْثُ تُرْجَى بِهِ تِلْكَ الْمَنْفَعَةُ . وَقَدْ شَرَحْنَا هٰذِهِ الشَّرَائِطَ .

الإخلاص

النّفاق

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم ٩٨ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٩٩.

وَقَالَ الْحَوَارِيُّونَ (أَ) لِعِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ: مَا الْخَالِصُ مِنَ الْأَعْمَالِ؟ قَالَ: الَّذِي تَعْملهُ لِلَّهِ تَعَالَى وَلا يَجِبُّ أَنْ يَحْمَدَك عَلَيْهِ أَحَدٌ؛ وَهَذَا تَعَرُّضُ لِنَا اللَّهِ الرَّيَاءِ، وَإِنَّمَا خَصَّهُ بِالذَّكْرِ، لَأَنَّهُ أَقْوَى الْأَسْبَابِ المُشَوَّشَةِ لِلإِخْلاصِ.

وَقَـالَ الْجُنَيْدُ: الإِخْلَاصُ تَصْفِيَةُ الأَعْمَـالِ مِنَ الكُدُورَاتِ. وقَـالَ الْفُضَيْلُ: الْإِخْلَاصُ دَوَامُ المُرَاقَبَةِ وَنِسْيَانُ الْحُظُوظِ كُلِّهَا، وَهٰذَا هُوَ الْبَيَانُ الْخُطُوظِ كُلِّهَا، وَهٰذَا هُوَ الْبَيَانُ الْكَامِلُ.

وَالْأَقَاوِيلُ فِي هٰذَا كَثِيرَة ، فَلاَ فَاثِدَة فِي تَكْثِيرِ النَّقْلِ بَعْدُ ٱنْكِشَافِ الْحَقَائِقِ ؛ وَقَدْ قَالَ سَيِّدُ المرسلين الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ محمد ﷺ ، إِذْ سُئِلَ عَنِ اللَّهُ ثُم تَسْتَقِيمُ كَمَا أُمِرْتَ » (ب أَيْ لاَ تَعْبُدُ الإِخْلاصِ فَقَالَ: «تَقُولُ رَبِّي اللَّهُ ثُم تَسْتَقِيمُ كَمَا أُمِرْتَ » (ب أَيْ لاَ تَعْبُدُ الإِخْلاصِ فَقَالَ: وَهُدُهِ هَوَاكَ وَنَفْسَكَ ، وَلاَ تَعْبُدُ إِلاَّ رَبِّكَ ، وَتَسْتَقِيمُ فِي عِبَادَتِكَ كَمَا أُمِرْتَ . وَهٰذِهِ إِشَارَةٌ إِلَى قَطْعِ كُلِّ مَا سِوَى اللَّهِ عَنْ مَجْرَى النَّظَرِ ، وَهُوَ الإِخْلَاصُ حَقًا .

وضِدُّ الْإِخْلَاصِ الرَّيَاءُ۞، وَهُوَ إِرَادَةُ نَفْعِ الدُّنْيَا بِعَمَلِ الآخِرَةِ . ثُمَّ الرَّيَاءُ ضَرْبَان : ريَاءُ مَحْضٌ ، وَريَاءُ تَخْلِيطٍ .

فَالْمَحْضُ : أَنْ تُرِيدَ بِهِ نَفْعَ الدُّنْيا لَا غَيْرُ ، وَالتَّحْلِيطُ : أَنْ تُرِيدَهُمَا جَمِيعاً ، نَفْعَ الدُّنْيَا وَنَفْعَ الآخِرَةِ ، هٰذَا حَدُّهُمَا .

الرياء ونوعاه

<sup>(</sup>أ) الحواريون : جمع حواريّ ، وحواريّ الرجل : خالصته. وهو من الحَوْرُ أي البياض الخالص ، سُمّي به أصحاب عيسى ابن مريم عليه السلام لخلوص نيّتهم ونقاء سريرتهم .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ١٠٠ .

<sup>(</sup>ج) يلاحظ هنا الفرق بين الرياء والاخلاص ، والنفاق والاخلاص، فالنفاق اعتقاد والرياء عمل .

وَأَمَّا تَأْثِيرُهُمَا : فَإِنْ إِخْلَاصَ الْعَمَلِ أَنْ تَجْعَلَ الْفِعْلَ قُـرْبَةً ، وإخْلَاصُ طَلَبِ الأَجْرِ أَنْ تَجْعَلَهُ مَقْبُولًا وَافِرَ الأَجْرِ وَالتَّعْظِيمِ .

وَالنَّفَاقُ يُحْبِطُ الْعَمَلَ وَيُخْرِجُهُ عَنْ كَوْنِهِ قُرْبَةً ، مُسْتَحَقًّا عَلَيْهِ الشَوَابُ بِالْوَعْدِ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى .

فالرِّيَاءُ المَحْضُ لاَ يَكُونُ مِنَ الْعَارِفِ ، عِنْدَ بَعْضِ الْعُلَمَاءِ ، وَإِنْ وَالْمُحْضُ لاَ يَكُونُ مِنَ الْعَارِفِ ، عِنْدَ بَعْضِ الْعُلَمَاءُ المحْضُ مِنَ كَانَ أَبْطَلَ لِنصْفِ الشَّوَابِ / وَعِنْدَ بعضهم قَدْ يَكُونُ الرِّيَاءُ المحْضُ مِنَ الْعَارِفِ ، وَأَنَّهُ يَذْهَبُ بِرِبْعِ الْأَضْعَافِ . وَالتَّخْلِيطُ يَدْهَبُ بِرُبْعِ الْأَضْعَافِ . وَالتَّخْلِيطُ يَدْهَبُ بِرُبْعِ الْأَضْعَافِ .

وَالصَّحِيحُ عِنْدَ شَيْخِنَا رَحِمَهُ اللَّهُ ، أَنَّ الرِّيَاءَ المَحْضَ لَا يَكُونُ مِنَ العَّارِفِ مع تَذَكُّره الآخِرَةِ ، وَيَكُونُ مَعَ السَّهْو .

وَالمُخْتَارُ أَنَّ مِنْ تَأْثِيرِ الرِّيَاءِ رَفْعُ الْقَبُولِ وَالنَّقْصَانِ فِي الشَّوَابِ ، وَلَا تَقْدِيرَ لَهَ بِنِصْفٍ وَلا بِرُبْع ، وَشَرْحُ هٰذِهِ المَسَاثِل يَطُولُ، وَقَـدْ شَرَحْنَا فِي لَوْبِهِ كَتَابِ : « إِحْيَاءِ عُلُومِ الدِّينِ » شَرْحاً مُسْتَقْصِياً ، وَأَشْبَعْنَا الْقَوْلَ « فِي أَسْرَارِ مُعَامَلَاتِ الدِّينِ » .

فإنْ قُلْتَ : فَمَا مَوْضِعُ الْإِخْلَاصِ ، وَفِي أَيِّ طَاعَةٍ يَقَعُ وَيَجِبُ ؟ فَاعْلَمْ أَنَّ الْأَعْمَالَ عِنْدَ بَعْضِ الْعُلَمَاءِ ثَلَاثَةُ أَقْسَامٍ :

ـ قِسْمٌ يَقَعُ فِيهِ الْإِخْلَاصَان جَمِيعاً وَهُوَ الْعِبَادَاتُ الظَّاهِرَةُ الْأَصْلِيَّةُ .

- وَقِسْمُ لَا يَقَعُ فِيهِ شَيْءٌ مِنْهُمَا ، وَهُوَ الْأَعْمَالُ الْبَاطِنَةُ الْأَصْلِيَّةُ .

- وَقِسْمٌ يَقَعُ فِيهِ إِخْلَاصُ طَلَبِ الْأَجْرِ دُونَ إِخْلَاصِ الْعَمَلِ ، وَهُـوَ المُبَاحَاتُ المَأْخُوذَةُ لِلعُدَّةِ .

قَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ: إِنَّ كُلَّ عَمَل يَحْتَمِلُ الصَّرْفَ إلى غَيْرِ اللَّهِ مِنَ

تأثه الرياء

مر:ضع الإ خلاص الْعِبَادَاتِ الْأَصْلِيَّةِ يَقَعُ فِيهِ إِخْلَاصُ الْعَمَلِ ، وَالْعِبَادَاتُ الْبَاطِنَةُ أَكْثَرُهَا يَقَعُ فِيهَا إِخْلَاصُ الْعَمَل .

٢ ـ وَأَمَّا إِخْلَاصُ طَلَبِ الأَجْرِ : قَالَ مَشَايِخُ الْكَرَّامِيَّةِ : (أ) لَا يَقَعُ فِي الْعِبَادَاتِ الْبَاطِنَةِ ، إِذْ لَا يَطَّلِعُ عَلَيْهَا أَحَدٌ إِلَّا آللَّهُ فَامْتَنَعَ مِنها دَوَاعِي الرِّيَاءِ ، فَلَمْ يُحْتَجْ إِلَى إِخْلَاصِ طَلَبِ الأَجْرِ . وَكَانَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ يَقُولُ : إِذَا أَلَمُ مُريدٌ مِنَ اللَّهِ تعالى بِالْعِبَادَاتِ الْبَاطِنَةِ نَفْعَ الدُّنْيَا فَهُوَ أَيْضاً رِيَاءً .

قُلْتُ أَنَا: وَلَا يَبْعُدُ إِذَنْ أَنْ يَقَعَ فِي كَثِيرٍ مِنَ الْعِبَادَاتِ الْبَاطِنَةِ الْإِخْلاَصَانِ ، وَكَذَٰ لِكَ فِي النَّوَافِلُ ، يَجِبُ فِيهَا الْإِخْلاَصَانِ جَمِيعاً عِنْدَ الشُّرُوعِ ( فيها )(١) .

وَأَمَّا المُبَاحَاتُ المَأْخُوذَةُ لِلعُدَّةِ ، ( فإنمَا )(٢) يَقَعُ فِيهَا إِخْلَاصُ طَلَبِ الْأَجْرِ دُونَ إِخْلَاصِ العَمَلِ ، إِذْ هِيَ لَا تَصْلُحُ أَنْ تَكُونَ بِنَفْسِهَا قُرْبَـةً بَلْ هِيَ عُدَّةً عَلَى الْقُرْبَةِ .

فَإِنْ قُلْتَ : هٰذَا مَوْضِعُهُمَا ، فَبَيِّنْ لَنَا وَقَتَهُمَا مِنَ الْعَمَلِ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ إِخْلَاصَ الْعَمَلِ مَعَ الْفِعْلِ يُقَارِنُهُ لَا مَحَالَةَ وَلَا يَتَأَخَّرُ عَنْهُ ، وَأَمَّا إِخْلَاصُ طَلَبِ ٱلْأَجْرِ ، فَرُبَّمَا يَتَأْخَرُ عَنْهُ ، وَعِنْدَ بَعْضِ الْعُلَمَاء يَعْتَبِرُونَ فِيهِ وَقْتَ الْفَرَاغِ مِنَ الْعَمَلِ ، فَإِذَا فَرَغَ عَلَى إِخْلَاصٍ أَوْ رِيَاءٍ فَقَدِ آنْقَضَى اللَّمْرِ ، وَلَا يُمْكِنُهُ اسْتِدْرَاكَهُ بَعْدُ . وَعِنْدَ/عَبْدانَ مِنْ المَشَايِخِ الْكَرَّامِيَّةِ : مَا [٥٧/ب] لَمْ يَسَلِ المَنْفَعَة المَطْلُوبَة بِالرِّيَاءِ ، يُمْكِنُهُ إقامَة الإِخْلَاصِ في ذٰلِكَ الْعَمل ، فَإِذَا نَالَ المَطْلُوبَ فَقَدْ فاتَ .

<sup>&#</sup>x27;(أ) الكرامية: فرقة من المشبّهة، أصحاب عبد الله محمد بن كرام.

وَقَالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ : إِنَّ الْفَرِيضَةَ يُمْكِنُ إِقَامَةُ الْإِخْلَاصِ فِيهَا إِلَى الله المَوْتِ ، وَأَمَّا النَّوَافِلُ فَلَا سَبِيلَ إِلَى ذَٰلِكَ . قَالَ : وَالْفَرْقُ بَيْنَهُمَا أَنَّ الله أَدْخَلَ الْعَبْدَ فِي الْفَرِيضَةِ ، فَمَأْمُوِلٌ مِنْهُ التَّفَضُّلُ وَالتَّيْسِيرُ فِيهَا ؛ وَأَمَّا النَّفْلُ فَأَنْعَبْدُ النَّيْ فَيْ الْعَبْدُ الَّذِي أَدْخَلَ فِيهِ نَفْسَهُ وَتَكَلَّفَهُ ، فَطُولِبَ بِحَقِّ مَا تَكَلَّفَه .

قُلْتُ: وَفِي هَذهِ الْمَسْئَلَةِ فَائِدَة ، وَهِيَ أَنَّ مَنْ سَبَقَ مِنْهُ الرِّيَاء ، أَوْ تَرَكَ الْإِخْلَاصَ فِي عَمَل ، فَيُمْكِنُهُ آسْتِدْرَاكُ ذٰلِكَ وَتَلَافِيهِ عَلَى أَحَدِ الْوُجُوهِ اللَّي ذَكَرْنَاهَا. وَالمَقْصُودُ مِنْ نَقْلِ مَذَاهِبِ النَّاسِ فِي هٰذِهِ الدَّقَائِقِ ، عِلْمُنَا اللَّي ذَكَرْنَاهَا. وَالمَقْصُودُ مِنْ نَقْلِ مَذَاهِبِ النَّاسِ في هٰذِهِ الدَّقائِقِ ، عِلْمُنَا الآنَ بِقِلَةِ الْعَامِلِينَ وَقِلَةِ الرَّغْبَةِ فِي سُلُوكِ هٰذِا الطَّرِيقِ ، وَالتَّقْرِيبُ عَلَى الْأَنْ بِقِلَةِ الْعَبَادَةِ ، فَإِنْ لَمْ يَجِدْ لِعِلَّتِهِ دَوَاءً في هٰذَا الْقَوْلِ ، وَجَدَهُ في الْعَبَادَةِ ، فَإِنْ لَمْ يَجِدْ لِعِلَّتِهِ دَوَاءً في هٰذَا الْقَوْلِ ، وَجَدَهُ في الْاَخْرِ لِإِخْتِلَافِ الْأَعْمَالِ وَقَاتِهَا ، فَافْهَمْ رَاشِداً إِنْ شَاءِ اللّهَ عَلَى اللّه عَمَالِ وَآفاتِهَا ، فَافْهَمْ رَاشِداً إِنْ شَاءِ اللّه .

فَإِنْ قُلْتَ : أَكُلُّ عَمَلٍ يَحْتاجُ إِلَى إِخْلَاصٍ مُفْرَدٍ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّه قَدِ اخْتَلَف فِي ذَٰلِكَ، فَقِيلَ: إِنَّهُ يَجِبُ لِكُلِّ عَمَل إِخْلَاصٌ مُفْرَدُ، وَقِيلَ: يَجُوزُ تَنَاوُلُ الإِخْلَاصِ لِجُمْلَةٍ مِنَ الْعِبَادَاتِ، فَالْعَمَلُ ذُو الْأَرْكَانَ كَالصَّلَةِ وَالْوُضُوءِ يَكفِيهِمَا إِخْلَاصٌ وَاحِدٌ، لِأَنَّ بَعْضَهَا مُتَعَلَّقٌ بَعْض صَلاحاً وَفَسَاداً، فَصَارَتْ كَشَيْء وَاحِدٍ.

فَإِنْ قُلْتَ : إِنْ أَرَادَ بِعَمَلِهِ الْخَيْرَ مِنَ الله تَعَالَى في آلدُّنْيَا وَلاَ يُرِيدُ مِنَ الله تَعَالَى في آلدُّنْيَا وَلاَ يُرِيدُ مِنَ النَّاسِ شَيْئاً مِنْ مِدْحَةٍ أَوْ شُمْعَةٍ أَوْ مَنْفَعَةٍ ، أَيَكُونُ ذٰلِكَ رِيَاءً ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ ذَٰلِكَ مَحْضُ الرِّيَاء ، قالَ عُلَمَاؤُنَا رَحِمَهُمُ الله : الإعْتِبَارُ في الرِّيَاء بِالْمُرَادِ، لاَ بِالَّذِي يُرِيدُ مِنْهُ ، فَإِنْ كَانَ مُرَادُكَ مِنْ عَمَلِ الْخَيْرِ نَفْعاً دُنْيُويًا فَإِنَّهُ رِيَاءٌ ، سَوَاءٌ أَرَدْتَهُ مِنَ الله أَوْ مِنَ النَّاسِ ، قالَ الله تَعَالَى : ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ اللَّانِيَا نُوْتِهِ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ اللَّنْيَا نُوْتِهِ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ اللَّيْنَا نُوْتِهِ ، وَمَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ اللَّيْنَا نُوْتِهِ

وصفات الإخلاص في الأعمال مِنْهَا وَمَا لَهُ في الآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ ﴾ [ الشورى : ٢٠ ] .

وَلَيْسَ الْإِعْتِبَارُ بِلَفْظَةِ الرِّيَاء وَآشْتِقَاقِهَا مِنْ مَعْنَى الرُّؤْيَةِ ، وَإِنَّمَا سُمَّيَتْ هٰذِهِ الْإِرَادَةُ الْفَاسِدَةُ بِهٰذَا الْاِسْمِ لِأَنَّهَا أَكْثَرُ مَا تَقَعُ . وَتَكُونُ مِنْ قِبَلِ النَّاسِ وَرُوْيَتِهِمْ ، فَافْهَمْ .

فَإِنْ / قُلْتَ : إِذَا كَانَ الْقَصْدُ في الدُّنْيَا الَّتِي يُرِيدُهَا مِنَ اللهَ تَعَالَى [١/٧٦] التَّعَفُّفَ عَنِ النَّاسِ ، وَالْعُدَّةَ عَلَى عِبَادَةِ آلله تَعَالَى أَيْكُونُ ذُلِكَ رِيَاءً ؟ .

فَاعْلَمْ أَنَّ التَّعَفُّفَ لَيْسَ في كَثْرَةِ المَالِ وَالْجَاهِ ، وَإِنِّمَا هُوَ في الْقَنَاعَةِ وَالثَّقَةِ بِكِفَايَةِ الله تَعَالَى .

وَأَمَّا الْعُدَّةُ عَلَى عِبَادَةِ الله سُبْحانُهُ ، فَإِذَا كَانَ مُرَادُهُ ذَٰلِكَ ، فَلاَ يَكُونُ رِيَاءً ، وَكَذَٰلِكَ مَا يَتَّصِلُ بِأَمْرِ الآخِرَةِ وَأَسْبَابِها، وَيَصِيرُ لُطْفاً لِذَٰلِكَ، فَإِنْ أُرِيدَ بِعَمَلِ الْخَيْرِ هُـذَا النَّوْعُ فَلَا تَكُونُ تِلْكَ الإِرَادَةُ رِيَاء ، لأَنَّ هٰـذِهِ الْأُمُورَ بِعَمَلِ الْخَيْرِ هُـذَا النَّوْعُ فَلَا تَكُونُ تِلْكَ الإِرَادَةُ رِيَاء ، لأَنَّ هٰـذِهِ الْأُمُورَ (تَصِيرُ في حُكْم ِ أَعْمَال ِ الآخِرَةِ ، وَلاَ تَكُونُ إِرَادَةُ الْخَيْرِ رِيَاء .

وَكَذَٰلِكَ إِنْ أَرَدْتَ أَنْ يَكُونَ لَكَ تَعْظِيمٌ عِنْدَ النَّاسِ ، أَوْ مَحَبَّةٌ عِنْدَ المَشَايِخِ وَالْأَئِمَةِ ، يَكُونُ قَصْدُكَ مِنْ ذَٰلِكَ التَّمَكُّنَ مِنْ تَأْيِيدِ مَذْهَبِ الْحَقِّ والرَّدَّ عَلَى وَالْأَئِمَةِ ، يَكُونُ قَصْدُكَ مِنْ ذَٰلِكَ التَّمَكُّنَ مِنْ تَأْيِيدِ مَذْهَبِ الْحَقِ ذَٰلِكَ ، دُونَ أَنْ أَهْلِ الْبِدَعِ ، والنَّشْرَ لِلْعِلْمِ أَوْ حَضَّ النَّاسِ عَلَى الْعِبَادَةِ وَنَحْوَ ذَٰلِكَ ، دُونَ أَنْ تَقْصِدَ بِذَٰلِكَ شَرَفَ نَفْسِكَ ، مِنْ حَيْثُ هِيَ أَوْ دُنْيَا تَنَالَهَا ، فَإِنَّ هٰذِهِ كُلَّهَا تَقْصِدَ بِذَٰلِكَ شَرَفَ نَفْسِكَ ، مِنْ حَيْثُ هِيَ أَوْ دُنْيَا تَنَالَهَا ، فَإِنَّ هٰذِهِ كُلَّهَا إِرَادَات سَدِيدَةً وَنِيَّاتُ مَحْمُودَةً ، لا يَدْخُلُ شَيْءً مِنْهَا فِي بَابِ الرِّيَاء ، إذِ المَقْصُودُ مِنْها أَمْرُ الآخِرَةِ بِالْحَقِيقَةِ .

وَآعْلَمْ أَنِّي سَأَلْتُ بَعْضَ مَشَايِخِنَا عَمَّا يَعتَادُهُ أُولِيَاؤُنَا مِنْ قِرَاءةِ سُـورَةِ فراءة سورة الْـوَاقِعَةِ في أَيَّـام ِ الْعُسْرَةِ ، أَلَيْسَ المُـرَادُ بِذٰلِكَ أَنْ يَدْفَـعَ الله تِلْكَ الشَّـدَّةِ

YAO

عَنْهُمْ ، وَيُوسِّعَ عَلَيْهِمْ بِشَيْءٍ مِنَ الدُّنْيا عَلَى مَا جَرَتْ بِهِ الْعَادَةُ ، فَكَيْفَ تَصِحُّ إِرَادَةُ مَتَاعِ الدُّنْيَا بِعَمَلِ الآخِرةِ ؟.

فَقَالَ فِي جَوَابِهِ رَحِمَهُ الله كَلَاماً مَعْنَاهُ. أَنَّ الْمُرَادَ منه أَنْ يَرْزُقُهُمُ الله قَنَاعَةً أَوْ قُوتًا يَكُونُ لَهُمْ عُدَّةً عَلَى عِبَادَةِ الله تَعَالَى وَقُوَّةً عَلَى دَرْس الْعِلْم ؟ وَهٰذِهِ مِنْ جُمْلَةِ إِرَادَاتِ الْخَيْرِ دُونَ الدُّنْيَا .

وَآعْلُمْ أَنَّ هٰذِهِ السِّيرَةَ ، أَعْنِي قِرَاءَةَ هٰذِهِ السُّورَةِ عِنْدَ الشَّلَّةِ في أَمْر آلرِّزْقِ وَالْخَصَاصَةِ<sup>(أ)</sup> ، إِنَّمَا هُوَ شَيْء وَرَدَتَ بِهِ الأَخْبِارُ المَأْتُورَة عَن النَّبِيِّ ﷺ ، وَعَن الصَّحَابَةِ رضي الله عنهم ، وحَتَّى أنَّ ابن مَسْعُودٍ رضى الله عنه ، حِينَ عُوتِبَ في أَمْر وَلَدِهِ ، إِذْ لَمْ يَتْرُكُ لَهُمْ مِنَ الدُّنْيَا شَيْئاً ، قال : لَقَدْ خَلَّفْتُ لَهُمْ سُورَةَ الْوَاقِعَةِ ، وَمِنْ ذٰلِكَ الأَصْلِ في السَّنَةِ هٰذِهِ الْخَصْلَةُ في [٧٦/ب] سِيَرَ عُلَمائِنا رَحِمَهُمُ الله ، وَإِلَّا فَلاَ مُبَالاَةَ بِحَمْدِالله /تَعَالَى بِشِدَّةٍ في أَمْر الدُّنْيَا أَوْ سَعَةٍ ، وَهُمُ الذِينَ يَغْتَنِمُونَ ضِيقَ الدُّنْيَا وَعُسْرَهَا ، وَيَتَغَالُونَ بذٰلِكَ فِيمَا بَيْنَهُمْ ، وَيَعُدُّونَهُ مِنَ الله تَعَالَى نِعمة عَظِيمَةً ، وَيَخَافُونَ إِذَا بَدَا لَهُمْ سَعَةً مِنَ الدُّنْيَا ، الَّتِي لاَ يَعُدُّهَا أَكْثَرُ النَّاسِ إلاَّ الإحْسَانَ وَالنَّعْمَةَ ، أَنْ يَكُونَ ذٰلِكَ آسْتِدرَاجاً مِنَ الله تَعَالَى وَمُصِيبَةً ؛ كَيْفَ وَبِطَانَتُهُمُ الأَسْفَارُ وَالطَّيُّ في عُمُوم أَحَوالهمْ ، وَمُقَدَّمُوهُمْ يَقُولُونَ : الْجُوعُ رَأْسُ مَالِنَا ، فَهَـٰذَا وَضْعُ مَـٰذَهَبِ أَهْلِ التَّصَوُّفِ وَهُوَ مَذْهَبِي وَمَذْهَبُ أَشْيَاخِي ، وَبِذٰلِكَ جَرَتْ سِيرَةُ سَلَفِنَا .

وَأُمَّا تَقْصِيرُ بَعْضِ المُتَأْخِّرِينَ فَلاَ يُعْتَبَرُ بهِ . وَإِنَّمَا ذَكَرْنَا هٰـذَا الْفَصْلَ لَئِلًّا يَغْمِزَ فِيهِمْ مُخَالِفٌ ، جَهْلًا مِنْهُ بِمَقَاصِدِ القَوْمِ في أُمُورِهم أَوْ يَغْلَطُ منهم مُبْتَدِىءً سَلِيمُ الصَّدْرِ ، لَمْ يَأْخُذْ مِنَ الْعِلْمِ حَقَّهُ بِأَنَّ يَقُول : كَيْفَ يَلِيقُ هٰذَا

<sup>(</sup> أ) الخصاصة : الحاجة .

<sup>(</sup>ب) الطتي والطوى : الجوع .

بِحَالِ أَهْلِ العِلْمِ وَالتَّجَرُّدِ وَأَرْبَابِ الصَّبْرِ وَالرِّيَاضَة ، وَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّ هٰذَا لَشَيْءُ مَأْخُوذٌ مِنَ السُّنَّةِ .

ثُمَّ المَقْصُودُ حُصُولُ الْقَنَاعَةِ وَالْعُدَّةُ ، لَا اتَّبَاعُ الشَّرَهِ وَالشَّهْ وَقِ أَوِ الضَّعْفِ عَنِ احْتِمَالِ العُسْرَةِ وَالشَّدَّةِ وَأَكْثَرُ مَا تَرَىٰ في عَقيب ذٰلِكَ(أ) ، قَنَاعَةُ في الْقَلْبِ وَفَقْدُ كَلْبِ الجُوعِ (ب) وَضَعْفُهُ ، وَسُلُوهُ عَنِ الطَّعَامِ وَنَهْمَتِهِ ، عَلِمَ ذٰلِكَ مَنِ امْتَحَنهُ ، فَأَعْلَمْ هٰذِهِ الجُمْلَةِ موقّقاً إن شاء الله تَعَالى .

( أ ) عقيب ذلك : أي بعد قراءة سورة الواقعة .

(ب) كلب الجوع: الألم الذي يحدثه الجوع في المعدة.

#### القادح الثاني: العُجْب

وَإِنَّمَا يَلْزَمُكَ آجْتَنَابُهُ لِأَمْرَيْنِ :

لزوم اجتناب العجب لأمرين :

الأول: أَنّهُ يَحْجُبُ عَنِ التَّوْفِيقِ وَالتَّأْيِيدِ مِنَ الله تَعَالَى ، فَإِنَّ المُعْجِبَ مَحْذُولُ ، فَإِذَا انْقَطَعَ عَنِ الْعَبْدِ التَّأْيِيدُ وَالتَّوْفِيقُ فَما أَسْرَعَ مَا يَهْلِكُ ولِذَٰلِكَ قَالَ ﷺ : « ثَلَاتُ مُهْلِكَاتُ : شُحِّ مُطَاعٌ ، وَهَوىً مُتَّبَعُ ، وَإِعْجَابُ المَرْءِ بِنَفْسِهِ » (أ).

الثَّانِي: أَنَّهُ يُفْسِدُ الْعَمَلَ الصَّالِحَ ، وَلِذَٰلِكَ قَالَ المَسِيحُ عَلَيْهِ السَّلَامُ: يَا مَعْشَرَ الحَوَارِيِّينَ كَمْ مِنْ سِرَاجٍ قَدْ أَطْفَأَتْهُ الرِّيحُ ، وَكَمْ مِنْ عَابِدٍ قَدْ أَفْسَدَهُ الْعُجْبُ .

وَإِذَا كَانَ المَقْصُودُ وَالْفَائِدَةُ الْعِبَادَةَ، وَهٰذِهِ الْخَصْلَةُ تَحْرُمُ الْعَبْدَ حَتَّى لَا يَحْصُلَ لَهُ خَيْرٌ، فَإِنْ حَصَلَ فَقَلِيلٌ مِنْ ذٰلِكَ (ب) يُفْسِدُهُ، حَتَّى لاَ يَبْقَى بِيدِهِ شَيَء، فَحَقِيقُ أَنْ يَحْذَرَ مِنْ ذٰلِكَ وَيَتَحَفَّظُ، وَالله تَعَالَى وَلِيُّ التَّوْفِيقِ وَالْعِصْمَةِ.

[١/٧٧] فَإِنْ قلت: فَما حَقِيقَةُ الْعُجْبِ وَمَا مَعْنَاهُ وَمَا تَأْثِيرُهُ وَحُكْمُهُ / فَبَيَّنَ لَنَا ذَاكِ؟

(أ) راجع تخريج الحديث رقم : ١٠١ .

(ب) من ذلك : أي من العجب .

فَاعْلَمْ أَنَّ حَقِيقَةَ الْعُجْبِ اسْتِعْظَامُ الْعَمَلِ الصَّالِحِ ، وَتَفْصِيلُهُ عِنْدَ حقيقة العُجب عُلَمَائِنَا رَحِمَهُمُ الله ، ذِكْرُ الْعَبْدَ حُصُولَ شَرَفِ الْعَمَلِ بِشَيْءٍ دُونَ اللهِ عَزّ وَجَلَّ أَوِ النَّاسِ أَوِ النَّفْسِ (١). قالوا : وَقَدْ يَكُونُ الْعُجْبُ مُثَلَّثًا ، بِأَنْ يُـذْكَرَ ذٰلِكَ مِنْ هٰذِهِ الثَّلَاثَةِ جَمِيعاً: النَّفْسُ وَالْخَلْقُ وَالشَّيْء جَمِيعاً(١) وَمُثَنَّى، بأنْ يَذْكُرَهُ مِن اثْنَيْن ، وَمُوَحَّداً ، بأَنْ يَذْكُرَهُ مِنْ وَاحِدٍ .

> وَضِدُّ العُجْبِ ذِكْرُ المِنَّةِ ، وَهُوَ أَنْ يَذْكُرَ أَنَّهُ بِتَوْفِيقَ الله ، وَأَنَّهُ الَّذي شَرَّفَهُ وَعَظَّمَ ثَوَابَهُ وَقَدْرَهُ ، وَهٰذَا الذِّكْرُ فَرْضٌ عِنْدَ دَوَاعِي العُجْبِ ، نَفْلُ في سَائِر الأوْقَات .

وَأُمَّا تَأْثِيرُ الْعُجْبِ فِي الْعَمَلِ ، قالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ : المُعْجِبُ يَنْتَظِرُ تاثير العجب ٱلإِحْبَاطَ ، فَإِنْ تَابَ قَبْلَ مَوْتِهِ سَلِمَ وَإِلَّا أُحْبِطَ ، وَإِلَّهِ ذَهَبَ مُحَمَّدُ بْنُ صَابِرِ مِنْ شُيُوخِ الْكَرَّامِيَّةِ . وَٱلإِحْبَاطُ عِنْدَهُ : أَنْ يَذْهَبَ عَنِ الْعَمَلِ جَمِيعُ الأَسْمَاء الحَسَنَةِ حَتَّى لَا يَسْتَحِقُّ بِذَٰلِكَ ثَوَابًا وَلَا مِدْحَةً أَلْبَتَّةَ ، وَفِي قَوْل ِ غَيْرهِ : هُوَ ذَهَابُ الإضْعَافِ لاَ غَيْرُ<sup>(ب)</sup> .

> فَإِنْ قُلْتَ : كَيْفَ يَلْتَبِسُ عَلَى الْعَبْدِ الْعَارِفِ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى هُـوَ ( الَّذِي )(٢) وَقَّقَ لِلْعَمَلِ الصَّالِحِ وَعَظَّمَ قَدْرَهُ وَأَكْثَرَ ثَوَابَه بِمَنِّهِ وَفَصْلِهِ ؟

> فَاعْلَمْ أَنَّ هٰهُنَا نُكْتَةً لَطِيفَةً وَذَخِيرَةً شَريفَةً ، وَهِي أَنَّ النَّاسَ في الْعُجْب عَلَى ثَلَاثَةُ أَصْنَافٍ:

\_ صَـنْفٌ هُمُ المُعْجِبُونَ بِكُلِّ حَالٍ ، وَهُمُ المُعْتَزِلَةُ والقدريَّة ، وَالَّذِينَ لَا أصناف

المعجبين

<sup>(</sup>أ) كرر اللفظة ليشير إلى حصول هذه الثلاثة مجتمعة .

<sup>(</sup>ب) أي مضاعفة الأجر من عند الله ، كما جاء في قبوله تعالى ﴿ وَاللَّهُ يَضَاعَفُ أَحَنَ يشاء ﴾ سورة البقرة الآية ٢٦١ .

يَرَوْنَ لِلَّهِ عَلَيْهِمْ مِنَّةً في أَفْعَالِهِمْ ، وَيُنْكِرُونَ الْعَوْنَ والتَّوفِيقَ الخَاصَّ وَاللُّطْفَ ، وَذٰلِكَ لِشُبْهَةٍ آسْتَوْلَتْ عَلَيْهِمْ .

\_ وَصِنْفٌ هُمُ الـذَّاكِرُونَ المِنَّـةَ بِكُـلِّ حَـالٍ ، وَهُمُ المُسْتَقِيمُـونَ ، لاَ يَعْجَبُونَ بِشَيءٍ مِنَ الأعْمَالِ ، وَذٰلِكَ لِبَصِيرَةٍ أُكْرِمُوا بِهَا وَتَأْيِيدٍ خُصُّوا بِهِ .

- وَالنَّالِثُ هُمُ المُخَلِّطُونَ ، وَهُمْ عَامَّةُ أَهْلِ السُّنَّةِ ، تَارَةً ، يُنْتَبِهُونَ فَيَعْجَبُونَ ، وَذٰلِكَ لِمَكَانِ<sup>(1)</sup> الْغَفْلَةِ اللَّهِ ، وَتَارَةً يَغْفُلُونَ فَيَعْجَبُونَ ، وَذٰلِكَ لِمَكَانِ<sup>(1)</sup> الْغَفْلَةِ العَارِضَةِ وَالْفَتْرَةِ في الإجْتِهَادِ<sup>(1)</sup> ، وَالنَّقْصِ في الْبَصِيرَةِ .

فَإِنْ قُلْتَ : كَيْفَ حَالُ الْقَدَرِيةِ وَالمُعْتَزِلَةِ فِي أَفْعَالِهِم ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ فِي ذَٰلِكَ آخْتِلَافاً فَقِيلَ إِنَّهُ مُحْبِطٌ لِمَكَانِ آعْتِقَادِهِمْ ؛ وَقِيلَ : لَا يَحْبِطُ عَمَلٌ بِاعْتِقَادِ فِي الجُمْلَةِ مِنْ فِرَقِ الإسْلامِ حَتَّى يَخُصَّ كُلَّ / عَمَلِ بِإعْجَابٍ ؛ كما أَنَّ اعْتِقَادَ أَهْلِ السُّنَّةِ لَا يَمْنَعُ الْعُجْبَ فِي كُلِّ عَمَلٍ ، حَتَّى يَخُصَّهُ بِذِكْرِ المِنَّةِ .

فَإِنْ قِيلَ : فَهَلْ سِوَى الْعُجْبِ وَالرِّياءِ مِنْ قَادِحِ فِي الْعَمَلِ ؟

قِيلَ لَهُ: أَجَلْ ، إِنَّ فِيهِ لَقَوَادِحَ سِوَاهُمَا ؛ لَكِنَّا خَصَّصْنَاهُمَا بِالذِّكْرِ ، لَإِنَّهُمَا الأَصْلُ الذِي يَدُورُ عَلَيْهِمَا مُعْظَمُ الباب . وَقَدْ قَالَ بَعْضُ المَشَايِخ : لِأَنَّهُمَا الأَصْلُ الذِي يَدُورُ عَلَيْهِمَا مُعْظَمُ الباب . وَقَدْ قَالَ بَعْضُ المَشَايِخ : إِنَّ حَقَّ الْعَبْدِ أَنْ يَتَحَفِّظَ فِي العَمَلِ مِنْ عَشَرَةٍ أَشْيَاءٍ : النِّفَاقِ ، وَالرِّياءِ ، وَالتَّخْلِيطِ ، وَالمَنِّ ، وَالأَذَى ، وَالنَّلَ المَةِ ، وَالعُجْبِ ، وَالحَسْرَةِ ، وَالتَّهَاوُنِ ، وَخَوْفِ مَلاَمَةِ النَّاس .

ثُمَّ ذَكَرَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ ضِدَّ كُلِّ خَصْلَةٍ مِنْهَا وَإِضْرَارَهَا بِالعَمَلِ ؛

المعتزلة والأفعال

[۷۷/ب]

قوادح أخرى فى العمل

> القوادح وأضدادها

<sup>(</sup>أ) الفترة في الاجتهاد : الفتور والكسل في العبادة .

فَضِدُّ النَّفَاقِ إِخْلَاصُ الْعَمَلِ ، وَضِدُّ الرِّيَاءِ إِخْلَاصُ طَلَبِ الأَجْرِ ، وَضِدُّ التَّخْلِيطِ التَّفْرِيدُ ، وَضِدُّ المَنِّ تَسْلِيمُ الْعَمَلِ إِلَى اللَّهِ ، وَضِدُّ الأَذَى تَحْصِينُ العَمَلِ ، وَضِدُّ التَّفْرِيدُ ، وَضِدُّ النَّفْسِ ، وَضِدُّ العُجْبِ ذِكْرُ المِنَّةِ ، وَضِدُّ العَمْلِ ، وَضِدُّ العَجْبِ ذِكْرُ المِنَّةِ ، وَضِدُّ التَّهَاوِنِ تَعْظِيمُ التَّوْفِيقِ ، وَضِدُّ خَوْفِ مَلاَمَةِ النَّاسِ الخشية .

تأثير هذه القوادح وَاعْلَمْ أَنَّ النَّفَاقَ يُحْبِطُ العَمَلَ ، وَالرِّيَاءَ يُوجِبُ رَدَّهُ ؛ وَالمَنَّ وَالأَذَى يُحْبِطَانِ الصَّدَقَةَ أَصْلاً في الوقتِ (أ) وَعِند بَعْضِ المشايخِ يُبطِلانِ أَضْعافَهَا (ب) . وَأَمَّا النَّذَامَةَ فَإِنَّهَا تُحْبِطُ الْعَمَلَ في قَوْلِهِمْ جَمِيعاً (ج) ؛ وَالحَسْرَةُ وَالتَّهَاوُنُ وَخَوْفُ المَلاَمَةِ تُخَفِّفُ الْعَمَلَ فَتُذْهِبُ رَزَانَتَهُ .

قُلْتُ: فَالقَبُولِ وَالرَّدُّ عِنْدَ أَهْلِ التَّحْصِيلِ ، يَرْجِعَانِ إلى ضُرُوبٍ مِنَ التَّعْظِيمِ وَالإِسْتِخْفَافِ ، وَالإِحْبَاطُ إِبْطَالُ مَنَافِعَ تَكُونُ بِالْفِعْلِ وَبِسَبِهِ ، ثُمَّ تَارَةً يَكُونُ إِبْطَالًا لِلتَّضْعِيفِ . وَالثَّوَابُ مَنْفَعَةً يَقْتَضِيهَا الْفِعْلُ بِعَيْنِهِ وَقَرَائِنِهِ وَأَحْوَالِه ، وَالتَّضْعِيفُ زِيَادَةً عَلَى هٰذَا ، وَالرَّزَانَةُ زِيَادَةً الْفِعْلُ بِعَيْنِهِ وَقَرَائِنِهِ وَأَحْوَالٍ أَخَرَ ، كَالإِحْسَانِ إلى أَحَدٍ مِنْ أَهْلِ الخَيْرِ ، تَحْصُلُ لِمُقْتَضَى قَرَائِنِ وَأَحْوَالٍ أَخَرَ ، كَالإِحْسَانِ إلى أَحَدٍ مِنْ أَهْلِ الخَيْرِ ، ثُمَّ إلى الوَالِدَيْنِ ، ثُمَّ إلى نَبِيًّ مِنَ الأَنْبِيَاءِ . فَفِي الشّيءِ يَكُونُ رَزَانَةً فَلَا يَكُونُ تَضْعِيفًا (\*) . فَهٰذَا تَهٰذِيبُ مَا تَحَقَقْتُ في هٰذِهِ المَعانِي فَاعْلَمْ ذٰلِكَ وَبِاللّهِ التَوفِيقُ .

<sup>(</sup> أ ) في الوقت : أي في الحال ، وفي الوقت نفسه الذي تُقَدَّم فيه الصدقة .

<sup>(</sup>ب) يبطلان أضعافها: أي يبطلان أجرها المضاعف.

 <sup>(</sup>ج) قولهم جميعاً : أي قول جميع العلماء .

<sup>(</sup>د) يكون العطاء رزانة : أي ففي مثل هذا الشيء من الأعمال، يكون العطاء والشواب رزانة وليس تضعيفاً .

#### فصـــل ( في الرياء والعُجْب وخطرهما )

فَعَلَيْكَ بِقَطْعِ هٰ ذِهِ الْعَقَبَةِ المُحْوفَةِ ، ذَاتِ المَقَاطِعِ وَالمَتَالِفِ في غَايَةِ (۱) التَّحَرُّزِ ، فَإِنَّ صَاحِبَ بِضَاعَةِ الطَّاعاتِ قَدْ قَطَعَ تِلْكَ الْعَقَبَاتِ ، غَايَة (۱/۱] وَتَحَمَّلَ تِلْكَ المَشَقَّاتِ ، حَتَّى حَصَلَتْ لَهُ بِضَاعَةٌ / مِنَ الْعِبَادَةِ عَزِيزَةً شَرِيفَةٌ ، فَإِنَّهُ لاَ يَخَافُ عَلَى بِضَاعَتِهِ تِلْكَ ، إلاّ فِي هٰذِهِ الْعَقَبَةِ ، فَإِنَّ فِيهَا شَرِيفَةٌ ، فَإِنَّ أَنْ تُسْلَبَ فِيهَا بِضَاعَتُهُ ، وَمَتَالِفَ يَحْذَرُ أَنْ يَبْدُو لَهُ مِنْهَا آفاتُ مَقَاطِعَ يَحْذَرُ أَنْ تُسْلَبَ فِيهَا بِضَاعَتُهُ ، وَمَتَالِفَ يَحْذَرُ أَنْ يَبْدُو لَهُ مِنْهَا آفاتُ تَفْسِدُ عَلَيْهِ طَاعَاتِهِ . ثُمَّ أَعْظَمُهَا خَطَراً وَأَعَمُّهَا وُقُوعاً ، هٰذَانِ الْقَاطِعَانِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاحِدٍ مِنْهُمَا أُصُولًا مُقْنِعَةً ، اللَّذَانِ هُمَا : الرَّيَاءُ وَالْعُجْبُ . فَلْنَذْكُو في كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا أُصُولًا مُقْنِعَةً ، المَدَّالِ اللَّهُ تَعَالَى .

(أصول السريساء)

أما الرِّياءُ فَاذْكُرُ فِيهِ أُوَّلًا :

( الأصل الأول ): قَـوْلُ اللّهِ سُبْحَانَهُ : ﴿ اللّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعِ سَمْوَاتٍ وَمِنَ الأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزّلُ الأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ عَلَى كُلّ شَيْءٍ عِلْماً ﴾ [ الطلاق : ١٢ ] ، كأنَّ اللّهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يَقُولُ : إِنِّي خَلَقْتُ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا ، في كُلّ هَٰذِهِ الصَّنَائِعِ وَالْبَدَائِعِ ، وَاكْتَفَيْتُ بِنَظَرِكَ لِتَعْلَمَ أَنِّي عَالِمٌ قَادِرٌ وَأَنْتَ كُلّ هٰذِهِ الصَّنَائِعِ وَالْبَدَائِعِ ، وَاكْتَفَيْتُ بِنَظَرِكَ لِتَعْلَمَ أَنِّي عَالِمٌ قَادِرٌ وَأَنْتَ

عدم الصدق في العبودية

تُصلِّي رَكْعَتَيْن ، مَعَ مَا فِيهِمَا مِنَ المَعَايِبِ وَالتَّقْصِير ، فَلاَ تَكْتَفِي بنَظري إِلَيْكَ ، وَبِعِلمِي بِكَ ، وَتَنَائِي عَلَيْكَ ، وَشُكْرِي لَكَ ، خُتَّى تُحِبُّ أَنْ يَعْلَمَ الْخَلْقُ لِيمْدَحُوكَ بِذٰلِكَ ، أَيَكُونُ ذٰلِكَ وَفَاءً ؟ أَيْكُونُ ذٰلِكَ عَقلًا يَرْضَاهُ أَحَـدٌ لِنَفْسِهِ ؟ وَيْحَكَ أَفَلَا تَعْقَلُ ؟

إرادة الدنيا دون الآخرة

الأصلُ الثَّانِي: أَنَّ مَنْ كَانَ لَهُ جَوْهَرٌ نَفِيسٌ ، يُمْكِنُهُ أَنْ يَأْخُذَ فِي ثَمَنِهِ أَلْفَ أَلْفَ دِينارِ فَبَاعَهُ بِفَلْسِ ، أَنَيْسَ يَكُونُ ذَٰلِكَ خُسْرَاناً عَظِيماً وَغُبْناً فَظِيعاً ، وَدلِيلاً بَيِّناً عَلَى خِسَّةِ الْهِمَّةِ ، وَقُصُورِ الْعِلْمِ ، وَضَعْفِ الرَّأَى وَقِلَّة الْعَقْلِ ؟ فَمَا يَنَالُهُ الْعَبْدُ بِعَمَلِهِ مِنَ الْخَلْقِ مِنْ مِدْحَةٍ وَخُطَام ، بالإضَافَةِ () إِلَى رِضَى رَبِّ الْعَالَمِينَ وَشُكْرِهِ وَتَنَائِهِ وَتَوَابِهِ ، لَأَقَلُّ مِنْ فَلْسَ في جَنْب أَلْف أَلْفِ دِينَارِ وَأَضْعَافِ ذٰلِكَ ؛ بَل في جَنْبِ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا وَأَكْثُرُ وَأَكْبَرُ . أَلا يَكُونُ مِنَ الخُسْرَانِ المُبينِ ، أَنْ تُفَوِّتَ نَفْسَكَ تِلْكَ الْكَرَامَاتِ الْعَزِيزَةِ الشُّريفَةِ ، بهٰذِهِ الْأُمُــور الْحَقِيرَةِ الدُّنِّيَّةِ ؟ ثُمَّ إِنْ كَـانَ وَلاَ بُدَّ مِنْ هٰـذِهِ الْحَسِيسَةِ ، فَاقْصِدْ أَنْتَ الآخِرَةَ تَتْبَعْكَ الدُّنْيَا ، بَلِ آطْلُبِ الرَّبُّ وَحْدَهُ يُعْطِكَ الدَّارَيْنِ ، إذْ هُوَ مَالِكُهُمَا جَمِيعاً ، وَذٰلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ مَنْ كَانَ يُريدُ نَّوَابَ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ ثَـوَابُ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ﴾ [ النساء : ١٣٤]، وقال ﷺ : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَيُعْطِى الدُّنْيَا بِعَمَلِ الْآخِرَةِ ، وَلَا يُعْطِى الْآخِرَةَ بِعَمَل الدُّنْيا»(٤٠). فَإِذَا أَنْتَ أَخْلَصْتَ النِّيَّةَ، وَجَرَّدْتَ الْهِمَّةَ لِلآخِرَةِ، حَصَلَتْ لَكَ الآخِرَةُ وَالدُّنْيَا جَمِيعاً ؛ وَإِنْ أَنْتَ أَرَدْتَ اللَّذُنْيَا ذَهَبَتْ عَنْكَ الآخِرَةُ في / [٧٨/ب] الْوَقْتِ ۞ ، وَرُبَّمَا لا تَنَالُ الدُّنْيَا كَمَا تُريدُ ، وَإِنْ نِلْتَهَا فَلاَ تَبْقَى لَكَ ؛ فَتَكُونُ

<sup>(</sup>أ) بالإضافة : تعني هنا بالمقارنة مع .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم: ١٠٢.

<sup>(</sup>ج) في الوقت: أي في الحال.

قَدْ خَسِرْتَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةَ ، فَتَأَمُّلْ اتُّهَا الْعَاقِلُ .

العمل للمبغض لا للمحب

الأصلُ الثَّالِثُ : أَنَّ المَخْلُوقَ الَّذِي لِأَجْلِهِ تَعْمَلُ ، وَرِضَاهُ تَطْلُبُ ، لَوْ عَلِمَ أَنَّكَ تَعْمَلُ الْإَجْلِهِ لِأَبْغَضَكَ وَلَسَخِطَ عَلَيْكَ وَآسْتَهَانَ بِكَ(١) وَآسْتَخَفَّ عِلْمَ أَنَّكَ تَعْمَلُ الْعَاقِلُ الْعَملَ لِأَجْلِ مَنْ لَوْ عَلِمَ بِهِ أَنَّهُ يَطْلُبُ رِضَاهُ لَسَخطَ عَلَيْه وَأَهَانَهُ ؟

فَآعْمَلْ يَا مِسْكِينُ لِأَجْلِ مَنْ إِذَا عَمِلْتَ لِأَجْلِهِ ، وَقَصَدْتَهُ بِسَعْيِكَ (٢) ، وَطَلَبْتَ رِضَاهُ بِذَٰلِكَ ، أَحَبُكَ وَأَعْطَاكَ ، وَأَكْرَمَكَ حَتَّى أَرْضَاكَ وَأَغْنَاكَ وَعَقَالَكَ ، وَكَفَاكَ . فَهٰذِهِ هٰذِهِ ، فَافْطُنْ لَهَا إِنْ كُنْتَ تَعْقِلُ .

الأصلُ الرَّابِع: أَنْ مَنْ حَصَلَ لَهُ سَعْيٌ يُمْكِنُ أَنْ يَكْتَسِبَ بِهِ رِضَا أَعْظَم مَلِكٍ في الدُّنْيَا، فَطَلَبَ بِهِ رِضا كَنَّاسِ خَسِيسِ بَيْنَ النَّاسِ، أَفَلا يَكُونُ ذَٰلِكَ دَلِيلاً عَلَى السَّفِهِ وَرَدَاءَةِ الرَّايِ مِنْهُ وَسُوءِ الْحَظِّ، وَيُقَالُ: مَا يَكُونُ ذَٰلِكَ دَلِيلاً عَلَى السَّفِهِ وَرَدَاءَةِ الرَّايِ مِنْهُ وَسُوءِ الْحَظِّ، وَيُقَالُ: مَا حَاجَتُكَ إلى رِضَا هٰذَا الكَنَّاسِ مَعَ إِمْكَانِكَ مِنْ رِضَا المَلِكِ؟ فَكَيْفَ وَقَدْ سَخِطَ الكَنَّاسُ عَلَيْكَ بِسَبِ سَخْطِ المَلِك؟ فَفَاتَكَ الْكُلُّ، فَهٰذَا حَالُ المُرَائِي.

وَأَيُّ حَاجَةٍ إلى إِرْضَاءِ مَخْلُوقٍ حَقِيرٍ ضَعِيفٍ مَهِينٍ ، وَهُوَ مُتَمَكِّنُ مِنْ تَحْصِيلِ رِضْوَانِ اللَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ، الْكَافِي عَنِ الْكُلِّ ؟

فَإِنْ ضَعُفَتِ الْهِمَّةُ ، وَكَلَّتِ الْبَصِيرَةُ ، حَتَّى طَلَبْتَ رِضَا مَخْلُوقٍ لَا مَحَالَةَ ، فَسَبِيلُكَ أَنْ تُجَرِّدَ إِرَادَتَكَ ، وَتُخْلِصَ سَعْيَكَ لِلَّهِ ، فَإِنَّ الْقُلُوبَ وَلِنَّوَاصِيَ بِيَدِهِ ، فَهُوَ يُمِيلُ إِلَيْكَ الْقُلُوبَ ، وَيَجْمَعُ لَكَ النَّفُوسَ ، وَيَشْحَنُ وَالنَّوَاصِيَ بِيَدِهِ ، فَهُو يُمِيلُ إِلَيْكَ الْقُلُوبَ ، وَيَجْمَعُ لَكَ النَّفُوسَ ، وَيَشْحَنُ مِنْ حُبِّكَ الصَّدُورَ ، فَتَنَالُ بِذٰلِكَ مَا لاَ تَنَالُ بِجَهْدِكَ وَقَصْدِكَ ، فَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ ، وَتَصَدْت بِعَمَلِك رِضَا المَحْلُوقِينَ دُونَهُ سُبْحَانَهُ ، فَإِنَّهُ يَصْرِفُ عَنْكَ وَقَصَدْت ، وَيُنقِر عَنْكَ النَّفُوسَ ، وَيُسخِطُ عَلَيْكَ الْخَلْقَ (٣) ، فَيَحْصُلُ لَكَ الْقُلُوبَ ، وَيُنقِر مَنْكَ النَّهُ وَسَخَطُ النَّاسِ جَمِيعاً ، فَيَا لَهُ مِنْ نُحْسَرَانٍ وَحِرْمَانٍ . بِهٰذَا الأَمْرِ سَخَطُ اللَّه وَسَخَطُ النَّاسِ جَمِيعاً ، فَيَا لَهُ مِنْ نُحْسَرَانٍ وَحِرْمَانٍ .

العمل على كسب رضا الناس لا رضا الله

وَلَقَدْ ذُكِرَ عَنِ الحَسَنِ أَنَّهُ قَالَ : كَانَ رَجُلٌ يَقُـولُ : وَاللَّهِ لَأَعْبُدَنَّ اللَّهَ عِبَادَةً أُذْكُرُ بِهَا ؛ فَكَانَ أَوَّلَ دَاخِل المَسْجِدَ وَآخِرَ خَارِج مِنْهُ ، لا يَرَاهُ أَحَدُ حِينَ الصَّلاةِ إلَّا قَائماً يُصَلِّي ، وَصَائماً لاَ يُفْطِرُ ، وَيَجْلِسُ إلى حِلَقِ الذِّكْرِ ، فَلَبِثَ كَذَا سَبْعَةَ أَشْهُرٍ ، وَكَانَ لَا يَمُرُّ بِقَوْمِ إِلَّا قَالُوا : فَعَلَ اللَّهُ بِهٰذَا المُرَائِي وَصَنَع ؛ فَأَقْبَلَ عَلَى نَفْسِهِ بِاللَّوْم ، وَقَالَ: أَرَانِي فِي غَيْر شَيْءٍ / لأَجْعَلَنَّ عَمَلِي كُلُّهُ لِلَّهِ، فَلَمْ يَزِدْ عَلَى عَمَلِهِ الَّذِي كَانَ يَعْمَلُ قَبْلَ ذَلِكَ إِلَّا أَنَّهُ تَغَيَّرَتْ نِيَّتُهُ كُلُّهُ لِلَّا أَنَّهُ تَغَيَّرَتْ نِيَّتُهُ إِلَى الْخَيْرِ ؛ فَكَانَ بَعْدَ ذَٰلِكَ يَمُرُّ بِالنَّاسِ فَيَقُولُونَ : رَحِمَ اللَّهُ فُلاَناً ، الآنَ أَقْبَلَ عَلَى الْخَيْرِ ؛ ثُمَّ قَرَأُ الْحَسَنُ : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمٰنُ وُدًا ﴾ [ مريم : ٩٦ ] قالَ : يُحِبُّهُم وَيُحَبِّهُمْ إِلَى المُوْمنينَ .

وَلَقَدْ صَدَقَ الْقَائِلُ : [ مجزوء البسيط ] :

يَا مُبْتَغِى الْحَمْدَ وَالنَّوَالا في عَمَل تَبْتَغِي مُحَالاً قَدْ خَيَّبَ اللَّهُ ذَا رِياءٍ وَأَبْطَلَ السَّعْنَ وَالْكَلَالَا مَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّ أَخْلَصَ مِنْ خَوْفِهِ الْفِعَالَا ٱلْحُلْدُ وَالنَّارُ في يَدَيْهِ فَرَائِهِ يُعْطِكَ النَّوَالَا وَالنَّاسُ لَا يَمْ لِكُونَ شَيْئًا فَكَيْفَ رَاءَيْتَهُمْ ضَلَالًا

(أصول العُجْب)

وَأَمَّا الْعُجْبُ فَلْنَذْكُرْ فِيهِ أُصُولًا:

أَحَدُهُا : أَنَّ فِعْلَ الْعَبْدِ إِنَّمَا صَارَتْ لَـهُ قِيمَةُ لِمَـا وَقَعَ مِنَ اللَّهِ مَـوْقِعَ الرَّضَا وَالقَبُولِ، وَإِلَّا فَتَرَى الأَجِيرَ يَعْمَلُ طُولَ النَّهَارِ بِدِرْهَمَيْنِ، وَالْخَارِسُ عَليه في يَسْهَرُ طُولَ اللَّيْلِ بِدَانِقَينْ، وَكَذٰلِكَ أَصْحَابُ الصِّنَاعَاتِ وَالحِرَفِ كُلَّ تقدير عمله

أن لا يري الإنسانمِنة الله

وَاحِدٍ يَعْمَلُ فِي اللَّيْـل وَالنهارِ، فَيَكُـونُ قِيمَـةُ ذٰلِـكَ دَرَاهِمَ مَعْـدُودَةً. فَـإِنْ صَرَفْتَ العَمَلَ إلى اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فَصُمْتَ لِلَّهِ تَعَالَى يَــوماً، قَـالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا يُمَوَقَّ الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْر حِسَابِ﴾ [الزُّمر: ١٠]، وَفِي الْبِخَبَــرِ : ﴿ أَعْـدَدْتُ لِعِبَــادِي الصَّـالِحينَ مَـْـا لَا عَيْنُ رَأَتْ ، وَلَا أَذُنُ سَمِعَتْ ، وَلا خَطَرَ عَلَى قَلْب بَشَرِ »(أَ فَهٰذَا يَوْمُكَ الَّذِي قِيمَتُهُ دِرْهَمَانِ ، مَعَ آحْتِمَالِ التَّعَبِ الْعَظِيمِ ، صَارَتَ لَهُ هٰذِهِ القِيمَةِ ، بِتَأْخِيرِ غَدَاءٍ إلى عَشَاءٍ . وَلَوْ قُمْتَ لَيْلَةً لِلَّهِ تَعَالَى ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرَّةٍ أَغْيُن جَزَاءً بِمَا كَانُمُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [ السجدة : ١٧ ] فَهٰذَا الَّذِي قِيمَتُهُ دَانِقَانِ وَدِرْهَمَانِ صَارَت لَهُ هٰذِهِ الْقِيمَةِ وَالْقَدْرِ ؛ بَلْ جَعَلْتَ لِلَّهِ تَعَالَى سَاعَةً ، تُصَلِّي فِيهَا رَكْعَتَيْنِ خَفِيفَتَيْنِ ، بَلْ نَفَساً قُلْتَ : لاَ إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِنْ ذَكَرِ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَٰئِكَ يَـدْخُلُونَ [٧٩/ب] الْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابِ ﴾ [غافر: ٤٠] فَهٰذِهِ ساعةٌ مِنْ أَنْفَاسِكَ الَّتِي لَا قِيمَةَ لَهَا عِنْدَ أَهْلِ الدُّنْيَا وَلاَّ عِنْـدَكَ، فَكَمْ تُضَيِّعُها فِي لا شَيْء، وَكَمْ تَمُـرُّ عَلَيْكَ بِلَا فَاثِدَةٍ، وَصَارَ لَهُ(<sup>ب)</sup> هٰذَا الْقَدْرِ الْعَظِيمِ لماذا ؟ لمَّا أنَّهُ وَقَعَ مَرْضِيًّا لِلَّهِ تَعَالَى ، فَعَظَّمَ قَدْرَهُ وَكَبَّر قِيمَتُهُ بِفَضْلِهِ . فَحَقَّ إِذَنْ لِلْعَاقِلِ أَنْ يَرَى حَقَارَةَ عَمَلِهِ ، وَقِلَّةَ قَدْرِهِ مِنْ حَيْثُ هُوَ ، وَأَنْ لاَ يَرَى إِلَّا مِنَّةَ اللَّهِ تَعَالَى فِيمَا شَرَّف مِنْ قَدْرِ عَمَلِهِ ، وَأَعْظَمَ مِنْ جَزَائِهِ ، وَأَنْ يَحْذَرَ عَلَى فِعْلِهِ مِنْ أَنْ يَقَعَ عَلَى وَجْهٍ لَا يَصْلُحُ لِلَّهِ تَعَالَى، وَلَا يَقَعُ مِنْهُ مَوْقِعَ الرِّضا، وَيَذْهَبُ عَنْهُ الْقِيمَةُ الَّتِي حَصَلَتْ لَهُ ، فَيَعُودُ إِلَى مَا كَانَ في الأصْلِ مِن النَّمَن الْحَقِيرِ مِنْ دَرَاهِمَ أَوْ دَوَانِقَ ، وَأَحْقَرَ وَأُخَسُّ مِنْ ذَٰلِكَ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم: ١٠٣. (ب) صارله: أي صار للعمل.

وَمِثَالُهُ ، أَنَّ العُنقُودَ مِنَ العِنَبِ ، وَالإِضْبَارَةَ<sup>(أ)</sup> مِنَ الرَّيْحَانِ ، يَكُونُ قِيمَتُهُ في السُّوق دَانِقاً ، فَإِنْ أَهْدَاهُ وَاحِدٌ إلى مَلِكٍ من الملوكِ فَاستَحسنَهُ ، فَوَقَع مِنْهُ مَوْقِعَ الرِّضا فوهَبَ لَهُ عَلَى ذٰلِكَ أَلْفَ دِينَار لِما وَقَعَ من الملكِ مَوْقِعَ الرِّضا ، فَصَـارَ مَا قِيمَتُهُ حَبَّةً بِـأَلفِ دِينَارِ ، فَـإِذَا لَمْ يَرْضَـهُ الْمَلِكُ ، وَرَدَّهُ عَلَيْهِ ، رَجَعَ إلى قِيمَتِهِ الخَسِيسَةِ مِنْ حَبَّةٍ أو دَانِق (ب) ؛ فَكَذَٰلِكَ مَا نَحْنُ فِيهِ فَتَنَبَّهُ وَأَبْصِرْ مِنَّةَ اللَّهِ وَصُنْ فِعْلَكَ عَمَّا يَشِينُهُ عِنْدَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ .

الأَصْلُ الثَّانِي: مَا تَعْلَمُ أَنَّ المَلِكَ في الدُّنْيَا إِذَا أَجْرَى عَلَى أَحَدٍ نسيان فضل جَرَايَةً ، مِنْ طَعَام أَوْ كِسْوَةِ أَوْ دَرَاهِمَ أَوْ دَنَانِيرَ مَعْدُودَةٍ فَانِيَةٍ ، فَإِنَّهُ يَسْتَخْدِمُهُ بضروب الخدمة آنَاءَ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ، مَعَ مَا في ذٰلِكَ مِنَ ٱلذُّلِّ وَالصَّغَـارِ ، وَيَقُومُ عَلَى رَأْسِهِ حَتَّى تُخَدَّرَ رِجْلاًهُ ، وَيَسْعَى بَيْنَ يَـدَيْهِ إِذَا رَكِبَ ، وَرُبَّمَـا يَحْتَاجُ أَنْ يَكُونَ عَلَى بَابِهِ طُولِ اللَّيْلِ حَارِساً ؛ وَرُبَّمَا يَبْدُو لَهُ عَدُوٌّ ، فَيَحْتَاجُ أَنْ يُقَاتِلَ عَدُوَّهُ ، فَيَبْذُلَ رُوحَهُ الَّتِي لَا خَلَفَ عَنْهَا لَأُجْلِهِ ، وَيَحْتَمِلُ كُلَّ هٰذِهِ الْخِدْمَةِ وَالْكُلْفَةِ وَالضرَرِ ، لَأَجْلِ تِلْكَ المَنْفَعَةِ النَّكِدَةِ الْحَقِيرَةِ ، مَعَ أَنَّهَا بِالحَقِيقَةِ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى ، وَإِنَّما هُوَنَ بِمَنْزِلَةِ سَبَبِ في ذٰلِكَ ، فَرَبُّكَ الَّذِي خَلَقَكَ وَلَمْ تَكُ شَيئًا ، ثُمَّ رَبَّاكَ فَأَحْسَنَ التَّرْبِيَةَ ، ثُمَّ أَنْعَمَ عَلَيْكَ مِنَ النَّعَمِ الطَّاهِرَةِ وَالبَاطِنَةِ ، في دِينِكَ وَنَفْسِكَ وَدُنْيَاكَ ، مَا لاَ يَبْلُغُ كَنْهَهَا فَهُمُكَ وَوَهْمُكَ ، قَالَ عَزَّ مِنْ قَائِل / ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لاَ تُحْصُوهَا ﴾ [١/٨٠] [ إبراهيم : ٣٤]، ثُمَّ إنَّكَ تُصَلِّى رَكْعَتْين مَع مَا فِيهمَا مِنَ المَعَايِب وَالْآفَاتِ ، وَمَعَ مَا وَعَدَ عَلَيْهِمَا في المُسْتَقْبَلِ مِنْ حُسْنِ الثُّوابِ وَضَرب من

<sup>(</sup>أ) الإضبارة من الريحان: المجموعة من غصون شجر الريحان.

<sup>(</sup>ب)الحبَّة : أصغر وحدة من النقود ، والدانــق : سدس الدرهم .

<sup>(</sup>ج) أي الملك.

الكَرَامَاتِ ، حَتَّى تَسْتَعْظِمَ ذٰلِكَ وَتَعْجَبَ ، فَلَيْسَ هـذا مِنْ شَأْنِ عَـاقِل ٍ إِذَا نَظَرْتَ ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ .

قلّة تقدير العبد لعظمةِ الله

وَالْأَصْلُ الثَّالِثُ : أَنَّ المَلِكَ الَّذِي مِنْ شَأْنِهِ أَنْ تَخْدُمَهُ المُلُوكُ وَالْأَمَرَاءُ، وَتَقُومَ عَلَى رَأْسِهِ السَّادَاتُ وَالْعُظَمَاءُ، وَيَتَوَلَّى خِدْمَتَهُ الأَلِبَّاءُ (١) وَالْحُكَمَاءُ، وَيَطْلُبُ مِدْحَتُهُ الْعُقَلَاءُ وَالْعُلَمَاءُ، وَيَمْشِي بَيْنَ يَدَيْهِ الأَكَابِرُ وَالْحُكَمَاءُ، وَيَمْشِي بَيْنَ يَدَيْهِ الأَكَابِرُ وَالْحُكَمَاءُ، إِذَا أَذِنَ لِسُوقِيٍّ أَوْ قُرُويٍّ (٢)، بِمُقْتَضَى رَأْفَةٍ وَعِنَايَةٍ لَهُ ، فِي بَابِهِ وَالرُّوْسَاءُ، إِذَا أَذِنَ لِسُوقِيٍّ أَوْ قُرُويٍّ (٢)، بِمُقْتَضَى رَأْفَةٍ وَعِنَايَةٍ لَهُ ، فِي بَابِهِ وَالرُّوْسَاءُ، إِذَا أَذِنَ لِسُوقِيٍّ أَوْ قُرُويٍّ (٢)، بِمُقْتَضَى رَأْفَةٍ وَعِنَايَةٍ لَهُ ، فِي بَابِهِ وَلَا كَابَرَ والفضلاء ، فِي خِدْمَتِهِ بِعَيْنِ وَمِدْحَتِهِ ، وَيَجْعَلَ لَهُ مَقَاماً مِنْ حَضْرَتِهِ مَعْلُوماً، وَيَنْظُرَ إلى خِدَمتِهِ بِعَيْنِ وَمِدْحَتِهِ ، وَيَجْعَلَ لَهُ مَقَاماً مِنْ حَضْرَتِهِ مَعْلُوماً، وَيَنْظُرَ إلى خِدَمتِهِ بِعَيْنِ الرِّضا ، وَإِنْ كَانَتْ مُشَوّشَةً مَعِيبَةً ، أَلَيْسَ يُقَالُ لَهُ : لَقَدْ كَبُرَتْ عَلَى هٰذَا الْحَقِيرُ يَمُنْ الْمَلِكِ بِتِلْكَ الْمَلِكِ ، وَعَظُمَتْ عِنَايَتُهُ بِهِ ، فَإِنْ أَخَذَ هٰذَا الْحَقِيرُ يَمُنْ الْمَلِكِ بِتِلْكَ الْخِدْمَةِ المَعِيبَةِ ، وَيَسْتَعْظِمُ ذٰلِكَ وَيَعْجَبُ بِهِ ، أَلَا يُقَالُ : إِنَّ ذَلِكَ لَسَفِيهُ جِدًّا وَمَجْنُونُ لَا يَعْقِلُ شَيئاً ؟

وَلَمَّا تَقَرَّرَ هٰذَا ، فَإِنَّ إِلْهَنَا سُبْحَانَهُ ، هُوَ الْمَلِكُ الَّذِي يُسَبِّحُ لَهُ السَّمْواتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ ، وَإِنْ مِنْ شَيءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ ، وَالْمَعْبُودُ الَّذِي يَسْجُدُ لَهُ مَنْ في السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً .

فَمِنَ الْخَدَمِ عَلَى بَابِهِ جِبْرِيلُ الأمِينُ وَمِيكَائِيلُ وَإِسْرَافِيلُ وَعِزْرَائِيلُ ، وَحَمَلَةُ الْعَرْشِ وَالْكَرُوبِيُّونَ \) وَالرُّوحَانِيُّونَ ، وسَائِرُ المَلاَئِكَةِ المُقْرَّبِينَ ، اللهُ رَبُّ العَالَمِينَ ، في مَنَازِلِهِمُ السرَّفِيعَةِ النَّهُ رَبُّ العَالَمِينَ ، في مَنَازِلِهِمُ السرَّفِيعَةِ وَأَنْفُسِهِمُ الطَّاهِرَةِ وَعِبَادَاتِهِم الْعَظِيمَةِ .

<sup>(</sup>أ) الكَروبيّون: بفتح الكاف وتخفيف الراء، هم سادات الملائكة، وهم الذين حول العرش، الطائفون به، لُقّبوا بذلك لأنهم متصدّعون للدعاء، بـرفع الكـرب عن الأمة، وقيل غير ذلك، والله أعلم.

ثُمَّ مِنَ الَّـذِينَ خَـدَمَ عَلَى بَابِهِ : آدَمُ وَنُــوحٌ وَإِبرَاهِيمُ وَمُــوسَى ، وَمُحَمَّدُ خَيْرُ العَالَمِينَ ، مَعَ سَـائِرِ الأَنْبِيَـاءِ وَالمُرْسَلِينَ ، صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ ، في مَرَاتِبِهِمُ المُنِيفَةِ ، وَمَنـاقِبِهُم العَزِيـزَةِ الشَّرِيفَةِ ، وَمَقامَاتِهِمُ الكَرِيمَةِ ، وعِبادَاتِهِمُ الْجَلِيلَةِ الخَطِيرَةِ .

ثُمَّ من الْعُلَمَاءُ الْأَيْمَةُ الْأَبْرَارُ وَالزُّهَّادُ في مَرَاتِبِهِمُ (') (العظيمة) (') الْفَاخِرَةِ ، وَعَبَادَاتِهِمُ الكَثِيرَةِ الْخَالِصَةِ الْفَاخِرَةِ ، وَعِبَادَاتِهِمُ الكَثِيرَةِ الْخَالِصَةِ المُتَظَاهِرَةِ .

وَأَذَلُّ الْخَدَمِ عَلَى بَابِهِ / مُلُوكُ اللَّنْيَا وَجَبَابِرَتُهُا ، يَخِرُونَ لَهُ عَلَى ١٠/١٠] الأَذْقَانِ سَاجِدِينَ صَاغِرِينَ ، وَيُعَفِّرُونَ الْـوُجُوهَ فِي التَّرَابِ خَاضِعِينَ ، وَيَعْفَرُونَ الْمُجُودَيَّةِ وَلَأَنْفُيهِم وَيَقْعُونَ إِلْيُهِمْ نَظُرَةً ، وَيَقْضِي لَهُمْ وَيَنْفُهِم بِالنَّقُصِ ، عانين صَاغِرِينَ ، حَتَّى رُبَّمَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ نَظْرَةً ، وَيَقْضِي لَهُمْ فِلْمُنْ فِي حَقَارَتِكَ وَعُيُوبِكَ ، وَأَنْتَ الَّذِي لَوِ وَالْمَلْكِ وَالْمَلْكِ وَالْمَلْكِ وَالْمَمْلِلِ ، قَدْ أَذِنَ لَكَ في حَقَارَتِكَ وَعُيُوبِكَ ، وَأَنْتَ الَّذِي لَوِ الْمَشْعَلَةِ وَالْمَهْ اللَّهُ جَلَّ مَعْرَبِكَ وَعُيُوبِكَ ، وَإِنْ كَلَّمْتَ أَمِيرَ السَّعَانُ اللَّهُ عَلَى رَئِيسِ بَلَدِكَ ، فَرُبَّمَا لاَ يَاذَنُ لَـكَ ، وَإِنْ كَلَّمْتَ أَمِيرَ لَكَ اللَّهُ جَلَّ جَلالُهُ حَتَّى تَعْبُدَهُ وَتُغْنِي عَلَيْهِ وَتُخَاطِبُهُ ، لاَيُقَتِ أَلِيكَ ، أَذِنَ لَكَ اللَّهُ جَلَّ جَلالُهُ حَتَّى تَعْبُدَهُ وَتُغْنِي عَلَيْهِ وَتُخَاطِبُهُ ، لاَيْكَ عَلَيْهِ وَلَيْتَ عَلَى مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ جَلَّ جَلالُهُ حَتَّى تَعْبُدَهُ وَتُغْنِي عَلَيْهِ وَتُخَاطِبُهُ ، لَا يُخْطَرُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَيْكَ اللَّهُ جَلَّ جَلالُهُ حَتَى تَعْبُدَهُ وَتُغْنِي عَلَيْهِ وَتُخَاطِبُهُ ، وَلَا تَعْفَيْهُ مُهِمَّاتِكَ ، وَتَسْتَعْفِهُ مُهِمَّاتِكَ ، وَتَسْتَعْفِهُ مُ عَلَيْهِ وَلَيْكَ إِللَّهُ عَلَى المُسْتَعْلَى ، وَتَسْتَعْفِهُ مُهِمَّاتِكَ ، وَتَسْتَعْفِهُ مُهمَّاتِكَ ، وَتَسْتَعْفِهُ مُهمَّاتِكَ ، وَتَسْتَعْفِهُ مُ وَلَا تَعْمِلُكَ مِنْ إِنْسَانٍ ، وَاللَّهُ تَعَالَى المُسْتَعَانُ ، وَالنَّهُ المُسْتَعَى مِنْ السَّامُ الْتَعْلِي المُسْتَعَانُ ، وَالنَّهُ المُسْتَعَى مِنْ الْمُوالِ النَّهُ اللَّهُ المُسْتَعَانُ ، وَالنَّهُ المُسْتَعَى مِنْ وَاللَّهُ مَعَالِى المُسْتَعَانُ ، وَالنَّهُ المُسْتَعَى مِنْ وَلَكَ المُسْتَعَى مِنْ الْسَلَقُ مَا اللَّهُ الْمُسْتَعَى مَنْ وَلَكَ اللَّهُ مَعَالِى المُسْتَعَانُ ، وَإِلَيْهُ المُسْتَعَى مِنْ الْمُسْتَعَى مِنْ إِلْكُ اللَّهُ عَلَى المُسْتَعَانُ ، وَإِلَى المُسْتَعَى مِنْ الْمُسْتَعَى الْمُعْوفِهُ الْمُسْتَعَالَى الْمُولِ الْمُعْتَلِكُ اللَّهُ الْمُسْتَعَلَى الْمُسْتَعَى الْمُعْتِ

# فصـــل ( في من يُعْجَبُ بِعمَلِهِ وَيَنْسى فَضْلَ اللَّهِ عليهِ )

وَعَلَى وَجْهِ آخَرَ ، المَلِكُ الْعَظِيمُ إِذَا أَذِنَ بِإِدْخَالِ الْهَدَايَا إِلَيْهِ ، فَيَدْخُلُ بِحَضْرَتِهِ الْأَمَرَاءُ وَالْكُبَراءُ وَالرُّؤَسَاءُ وَالنُّبَلَاءُ وَالأَغْنِيَاءُ ، بِأَنْوَاع الْهَدَايَا مِنَ الْجَوَاهِرِ النَّمِينَةِ وَالذَّخَائِرِ النَّفِيسَةِ وَالأَمْوَالِ الْجَلِيلَةِ ؛ فَإِنْ جَاءَ بَقَّالٌ بِبَاقَةِ بَقْل ، أَوْ قَرَوِيُ بِسَلَّةِ عِنَب تُسَاوِي دَانِقاً أَوْ حَبَّةً ، فَيَدْخُلُ في حَضْرَتِهِ وَيُزَاحِمُ أُولَٰئِكَ الأَكَابِرَ وَالْأُغْنِيَاءَ بِهَدَايَاهُمُ الْكَثِيرَةِ الشَّريفَةِ ، وَهُـذَا المَلِكُ يَقْبَلُ مِنْ هٰذَا الْفَقَيرِ هِدِيَّتَهُ وَيَنْظُرُ إِلَيْهِ بِنَظَرِ القَبُولِ وَالرِّضَا ، وَيَأْمُرُ لَهُ بِأَنْفَس خِلْعَةٍ وَكَرَامَةٍ ، أَلَا يَكُونُ مِنْهُ ذَٰلِكَ غَايَةَ الْفَضْ لِ وَالْكَرَمِ ؟ فَـاِنْ أَخَذَ هٰـذَا الْفَقِيرُ يَمُنُّ بِذَٰلِكَ عَلَى المَلِكِ وَيَعْجَبُ بِهِ ، وَيَسْتَعْظِمُهُ وَيَنْسَى ذِكْرَ مِنَّةِ المَلِكِ ، أَلا يُقَالُ هٰذَا مَجْنُونَ مُضْطَرِبُ الْعَقْل ، أَوْ سَفِيةٌ سَيِّيءُ الخلقِ عَظِيمُ الْجَهْلِ ؟ فَالآنَ إِنَّكَ إِذَا قُمْتَ لِلَّهِ لَيْلَةً وَصَلَّيْتَ رَكْعَاتٍ ، فَإِذَا فَرَغْتَ [١٨٨١] فَتَفَكَّرْ كَمْ قَامَ لله سُبْحَانَهُ في هٰذِهِ اللَّيْلَةِ مِنَ الْخَدَم في / أَقْطَارِ الأرض بَرِّهَا وَبَحْرِهَا ، وَجِبَالِهَا وَبِلَادِهَا ، مِنْ أَصْنَافِ الْمُسْتَقِيمِينَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالخَائِفِينَ وَالْمُشْتَاقِينَ ، وَالمُجْتَهدِينَ وَالمُتَضَرِّعِينَ ، وَكُمْ حَضَرَتْ في هٰذِهِ السَّاعَةِ بِبَابِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ مِنْ عِبَادَةٍ صَافِيَةٍ ، وَخِدْمَةٍ خَالِصَةٍ ، عَنْ أَنْفُس خَاشِعَةٍ وأبدان طَاهِرَةٍ ، وَعُيُونٍ بَاكِيَةٍ وقُلُوبَ عَامِرَةٍ وَصُدُورٍ نَقِيَّةٍ ، وَأَرْكَسَانٍ تَقِيَّةٍ . وَصَلَاتُكَ إِنْ كُنتَ بَذَلْتَ المَجْهُودَ في تَحْسِينِهَا وَأَحْكَامِهَا وَإِصْلَاحِهَا ، فَلَا

تَكَادُ تَصْلُحُ بِحضْرَةِ هٰذَا المَلِكِ ، وَلاَ تَتَبَيَّنُ في جَنْبِ تِلْكَ الْعِبَادَاتِ الَّتِي تَعْرَضُ هُنَالَك ؛ كَيْفَ وَقَدْ كَانَتْ مِنْكَ عَنْ قَلْبٍ غَافِل ( مُخْتَلِطٍ بِأَنْواعِ الْعُيُوبِ ، وَلَسَانٍ )(١) مُتَلَطِّخٍ بِأَنْواعِ الْعُيُوبِ ، وَلَسَانٍ )(١) مُتَلَطِّخٍ بِأَنْواعِ الْعُيُوبِ ، وَلَسَانٍ )(١) مُتَلَطِّخٍ بِأَنْواعِ المَعْصِيَةِ وَالْفُضُولِ ؛ فَكَيْفَ يَصْلُحُ هٰذَا أَنْ يُحْمَلَ إلى تِلْكَ الحَضْرَةِ ، وَكَيْفَ يَصْلُحُ هٰذَا أَنْ يُحْمَلَ إلى تِلْكَ الحَضْرَةِ ، وَكَيْفَ يَسْتَأْهِلُ أَن يُهْدَى إلى رَبِّ الْعِزَّةِ ؟

قَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ : آنْظُرْ أَيُّهَا الْعَاقِلُ ، هَلْ وَجَّهْتَ قَطِّ صَلاَةً مِنْ صَلَوَاتِكَ إلى السَّمَاءِ ، كَمَائِدَةِ بَعَثْتَهَا إلى بُيُوتِ الأُغْنِيَاءِ ؟

وَكَانَ أَبُو بَكُرِ الوَرَّاقُ يَقُولُ: مَا فَرغْتُ مِنْ صَلَاةٍ إِلَّا اسْتَحَيْتُ مِنْهَا حِينَ فَرَغْتُ أَشَدُّ حَيَاءً مِنْ حياءِ آمْرَأةٍ فَرَغَتْ مِنَ الزِّنَا. ثُمَّ إِنَّ الرَّبَ الكرِيمَ سُبْحَانَهُ ، بِمَحْضِ كَرَمِهِ وَفَضْلِهِ ، عَظَّمَ قَدْرَ هَاتَيْنِ الرَّكْعَتَيْنِ ، وَوَعَدَ عَلَيْهِمَا مِنْ جَزِيلِ الثَّوَابِ مَا وَعَدَ ، وَأَنتَ عَبْدُهُ وَفِي جِرَايَتِهِ ، وَعَمِلْتَ ما عَمِلْتَ مِنْ جَزِيلِ الثَّوَابِ مَا وَعَدَ ، وَأَنتَ عَبْدُهُ وَفِي جِرَايَتِهِ ، وَعَمِلْتَ ما عَمِلْتَ بِتُوفِيقِهِ وَتَيْسِيرِهِ ثَم مَعَ ذَلِكَ تَعْجَبُ بِذَٰلِكَ وَتُنْسَى مِنَّةَ اللَّهِ عَلَيْكَ . هٰذَا وَاللَّهِ بَتُوفِيقِهِ وَتَيْسِيرِهِ ثُم مَعَ ذَلِكَ تَعْجَبُ بِذَٰلِكَ وَتُنْسَى مِنَّةَ اللَّهِ عَلَيْكَ . هٰذَا وَاللَّهِ أَعْجَبُ الْعَجَبِ لَا يَكَادُ يذَهَبُ مِثْلُهُ إِلَّا عَنْ جَاهِلِ لَا فِكْرَ لَهُ ، وَغَافِلٍ لَا غَجْبُ الْعَجَبِ لَا يَكَادُ يذَهَبُ مِثْلُهُ إِلَّا عَنْ جَاهِلٍ لَا فِكْرَ لَهُ ، وَقَافِلٍ لَا فَحُسْنَ السلامة فَهْذِهِ هَذِهِ هَذِهِ ، نَسْأَلُ اللَّهَ حُسْنَ السلامة بَمَنِ خَاهٍ لَا خَوْرَ فِيهِ ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ هَذِهِ ، نَسْأَلُ اللَّهَ حُسْنَ السلامة بَمَنَّ فَوْضَلِهِ .

## فصل الدعوة الى التيقُظ من الغفلة لاجتياز عقبة القوادح)

ثُمَّ أَقُولُ بَعْدَ هٰذِهِ الْجُمْلَةِ: تَيَقَظْ مِنْ رَقْدَتِكَ أَيُهَا الرَّجُلُ في هٰذِهِ الْعَقَبَةِ وَإِلَّا كُنْتَ مِنَ الحَاسِرِينَ ؛ فَإِنَّ هٰذِهِ الْعَقَبَةَ اَشَدُّ وَأَشَقُ وَأَمَرُ وَأَضَرُ عَقَبَةً السَّدُ وَأَشَقُ وَأَمَرُ وَأَضَرُ عَقَبَةً السَّدُ وَإِلَّا كُنْتَ مِنَ الْعَقَبَاتِ ؛ آسْتَقبَلَتْكَ في هٰذِهِ الطَّرِيقِ ، إِذْ إلَيْهَا تَنْتَهِي ثَمَرَةُ كُلِّ مَا مَضَى مِنَ الْعَقَبَاتِ ؛ أَسْتَقبَلَتْكَ في هٰذِهِ الطَّرِيقِ ، إِذْ إلَيْهَا تَنْتَهِي ثَمَرَةُ كُلِّ مَا مَضَى مِنَ الْعَقبَاتِ ؛ فَإِنْ سَلِمْتَ غَنِمْتَ وَرَبِحْتَ ، وَإِن كَانَتِ الأَخْرَى ، فَقَدْ ضَاعَ السَّعْيُ كُلَّهُ ، وَبَطَلَ العُمْرُ .

ثُمَّ الشَّأْنُ كُلُّهُ أَنْ قَدِ آجْتَمَعَ في هٰذِهِ الْعَقَبَةِ هٰهُنَا ثَلَاثَةُ أُمُورٍ هي : أَنَّ الأَمْرَ دَقِيقٌ جِدًا ، وَالْغَبْنَ شَدِيدٌ ، وَالخَطَرَ عَظِيمٌ (١) .

دوانع التِفَظ (١) أمَّا دِقَّةُ الأَمْرِ، فَإِنَّ مَجَارِيَ الرِّيَاءِ وَالْعُجْبِ فِي الأَعْمالِ دَقِيقَةُ (١/٨١) خَفِيَّةٌ بِالْغَايَةِ، فَلاَ يَكَادُ يَتَنَبَّهُ/ لِذَٰلِكَ إِلاَّ كُلُّ نِحْرِيرٍ فِي أَمْرِ الدِّينِ، بَصِيرٍ (٨١) عَفْظَانِ الْفَلْبِ مُتَحَرِّزٍ، وَأَنَّى يَطَلِعُ عَلَيْهِ الجَاهِلُ اللَّعُوبُ، وَالْغَافِلُ النَّوْمُ؟ يَقْظَانِ الْفَلْبِ مُتَحَرِّزٍ، وَأَنَّى يَطَلِعُ عَلَيْهِ الجَاهِلُ اللَّعُوبُ، وَالْغَافِلُ النَّوْمُ؟

حكاية عن وَلَقَدْ سَمِعْتُ بَعْضَ عُلَمَائِنَا رَحِمَهُمُ اللَّهُ بِنَيْسَابُور يَحْكِي أَنَّ عَطَاءً عطاء السلمي السُّلَمِيَّ رَحِمَهُ اللَّهُ ، نَسَجَ قُوباً فَأَحْكَمَهُ وَحَسَّنَةُ جِدَّاً ، ثُمَّ حَمَلَهُ إلى السُّوقِ فَعَرَضَهُ فَآسْتَرْخَصَهُ البَزّازُنُ وَقَالَ : إِنَّ فِيهِ عُيُوباً كَيْتَ وَكَيْتَ ؛ فَأَخَذَهُ عَطَاءً

(أ) البرَّاز : صانع البزَّ ، وهو الخياط .

وَجَلَسَ يَبْكِي بُكَاءً شَدِيداً ، فَنَدِمَ الرَّجُلُ عَلَى ذُلِكَ ، وَجَعَلَ يَعْتَذِرُ إِلَيْهِ ، وَيَبْذُلُ لَهُ فِي ثَمَنِهِ مَا يُرِيدُ ؛ فَقَالَ عَطَاءً : لَيْسَ ذُلِكَ ما تَظُنُّ ، إِنَّمَا أَنَا عَامِلُ فِي هٰذِهِ الصِّنَاعَةِ ، وَقَدِ آجْتَهَدْتُ فِي إِحْكَامٍ هٰذَا الشَّوبِ وَإِصْلَاحِهِ وَيَحْسِينِهِ ، حَتَّى لاَ يُوجَدَ بِهِ عَيْبُ ، فَلَمَّا عُرِضَ عَلَى البَصِيرِ بِعَيُوبِهِ ، أَظْهَرَ وَتَحْسِينِهِ ، حَتَّى لاَ يُوجَدَ بِهِ عَيْبُ ، فَلَمَّا عُرِضَ عَلَى البَصِيرِ بِعَيُوبِهِ ، أَظْهَرَ فِيهِ عُيُوباً كُنْتُ عَنْهَا غَافِلاً ، فَكَيْفَ أَعْمَالُنَا هٰذِهِ ، إِذَا عُرِضَتْ غَداً عَلَى اللّهِ فِيهِ عُيُوباً كُنْتُ عَنْهَا غَافِلاً ، فَكَيْفَ أَعْمَالُنَا هٰذِهِ ، إِذَا عُرِضَتْ غَداً عَلَى اللّهِ شَبْحَانَهُ كُمْ يَبْدُو فِيها مِنَ العُيُوبِ وَالنَّقْصَانِ ، الَّذِي نَحْنُ اليَوْمَ عَنْهَا غَافِلون ؟

وَعَنْ بَعْضِ الصالِحِينَ قال : كُنْتُ لَيْلَةً فِي وَقْتِ السَّحَرِ فِي غُرْفَةٍ لِي شَارِعَةٍ أَقْرَأُ سُورَةَ طُهَ ، فَلَمَّا أَنْ خَتَمْتُهَا غَفُوتُ غَفْوَةً ، فَرَأَيْتُ شَخْصاً نَزَلَ مِنَ السَّمَاءِ بِيَدِهِ صَحِيفَةً ، فَنَشَرَهَا بَيْنَ يَدَيَّ ، فَإِذَا فِيهَا سُورَةُ طُهَ ، وَإِذَا تحْتَ السَّمَاءِ بِيَدِهِ صَحِيفَةً ، فَنَشَرَهَا بَيْنَ يَدَيَّ ، فَإِذَا فِيهَا سُورَةُ طُهَ ، وَإِذَا تحْتَ كُلِّ كَلِمَةٍ عَشْرُ حَسَنَاتٍ مُثْبَتَةٍ إلاّ كَلِمَةً وَاحِدَةً ، فَإِنِّي رَأَيْتُ مَكَانَهَا مَحْواً وَلَمْ أَرَاهَا أَيْبَتَ ، فَقُلْتُ : وَاللَّهِ لَقَدْ قَرَأَتُ هٰذِهِ الْكَلِمَة ، وَلاَ أَرَى لَهَا ثُواباً وَلاَ أَرَاهَا أَنْبِتَتْ ؛ فَقَالَ الشَّخْصُ : صَدَقْتَ ، قَدْ قَرَأَتُهَا وَكَتَبْنَاهَا ، إلاّ أَنَّا سَمِعْنَا مُنادِياً مِنْ قِبَلِ العَرْشِ : آمْحُوهَا وَأَسْقِطُوا ثُوابَهَا ، فَمَحَوْنَاهَا ؛ قَالَ فَبَكَيْتُ مُنادِياً مِنْ قِبَلِ العَرْشِ : آمْحُوهَا وَأَسْقِطُوا ثُوابَهَا ، فَمَحَوْنَاهَا ؛ قَالَ فَبَكَيْتُ مُنادِياً مِنْ قِبَلِ العَرْشِ : آمْحُوهَا وَأَسْقِطُوا ثُوابَهَا ، فَمَحَوْنَاهَا ؛ قَالَ فَبَكَيْتُ فِي مَنَامِي وَقُلْتُ : لِمَا فَعَلْتُمْ ذَلِكَ ؟ قَالُوا : مَوَّ رَجُلُ فَرَفَعْتَ صَوْتَكَ لِأَجْلِهِ فِي مَنَامِي وَقُلْتُ : لِمَا فَعَلْتُمْ ذَلِكَ ؟ قَالُوا : مَوَّ رَجُلُ فَرَفَعْتَ صَوْقَلَكَ لِأَجْلِهِ فَذَهُ مِ مُؤَابُهَا ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ هٰذِهِ هُ هٰذِهِ هُ فَيْرَاهُمْ ، فَقَالُ الْ مَالَعُولُ الْعَرْفِ أَلُوا : مَوَّ رَجُلُ فَرَقَعْتَ صَوْقَلَكَ لَا عَلَا فَاللَّهُ الْمُ الْكَلِيمُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمُعِلَّا الْفَالُولُ : مَوْلَهُ اللَّهُ الْمُعَلِّ الْمُلْتُولُ اللَّهِ الْقَالِقُ الْمُ الْمُؤْهِ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُ الْمُؤْهِ الْمُؤْهِ الْمَالِقُ الْمُؤْهِ اللَّهُ الْمُؤْهِ الْمُؤْهِ الْمُ الْمَالِقُ الْمَثَالُ الْمَالِقُ الْمُؤْهِ الْمُؤْهِ الْمَالَ السَّهُ الْمُؤْهِ الْمُؤْهُ الْمُؤْهُ الْمُؤْهُ الْمُؤْهُ الْمُؤَاهُ الْمُؤْهُ الْمُؤْهُ الْمُؤْهُ الْمُؤْهُ الْمُؤْهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْهُ الْمُولُولُ الْمُؤْهُ الْمُؤْهُ اللْمُؤْهُ الْمُؤْهُ الْمُؤَاهُ الْمُل

(٢) وَأَمَّا شِدَّةُ الغَبْنِ ، فَلَإِنَّ الرِّيَاءَ وَالْعُجْبَ آفَةُ تَقَعُ فِي لَحْظَةٍ ، فَرُبَّمَا تُفْسِدُ عَلَيْكَ عِبَادَةَ سَبْعِينَ سَنَةً .

وَحُكِيَ أَنَّ رَجُلًا أَضَافَ سُفْيَانَ التَّورِيَّ رَحِمَهُ اللَّهُ وَأَصْحَابَهُ فَقَالَ لِإِهْلِهِ : هَاتُوا الطَّبَقَ لَا الَّذِي أَتَيْتُ بِهِ في الحَجَّةِ الأولى ، بَلِ الَّذِي أَتَيْتُ بِهِ في الحَجَّةِ الأولى ، بَلِ الَّذِي أَتَيْتُ بِهِ في الحَجَّةِ الأولى ، بَلِ الَّذِي أَتَيْتُ بِهِ في الحَجَّةِ الثَّانِيَةِ ، فَنَظَرَ إِلَيْهِ سُفْيَانُ وقَالَ : مِسْكِينٌ قَدْ أَفْسَدَ عَلَيْهِ بِهِنَا أَنْ الْحَجَّةِ الثَّانِيَةِ ، فَنَظَرَ إِلَيْهِ سُفْيَانُ وقالَ : مِسْكِينٌ قَدْ أَفْسَدَ عَلَيْهِ بِهِنَالُ حَجَّتَيْهِ .

وَوَجْهُ آخَرُ فِي الْغَبْنِ ، أَنَّ أَقَلَّ طَاعَةٍ سَلِمَتْ مِن هٰذَا الرِّيَاءِ وَالْعُجْبِ ، 
[١/٨٢] يَكُونُ لَهَا مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ مِنَ القِيمَةِ مَا لاَ نِهَايَةَ لَهُ ، وَأَكْبَرُ طَاعَةٍ / إِذَا أَصَابَتْهَا هٰذِهِ الأَفَةُ ، بَقِيتُ لاَ قِيمَةَ لَهَا ، إلَّا أَنْ يَتَدَارَكَهَا اللَّهُ تَعَالَى ، عَلَى مَا رُوِيَ عَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ : لاَ يَقِلُ عَمَلُ مَقْبُولُ أَلْبَتَّةَ ، وَكَيْفَ يَقِلُ عَمَلُ مَقْبُولُ أَلْبَتَّةَ ، وَكَيْفَ يَقِلُ عَمَلُ مَقْبُولُ أَلْبَتَّةَ ، وَكَيْفَ يَقِلُ عَمَلُ مَقْبُولُ أَلْبَتَّةً ، وَكَيْفَ يَقِلُ عَمَلُ مَقْبُولُ أَلْبَتَهُ ، وَكَيْف

وَسُئِلَ النَّخَعِيُّ ، عَنْ عَمَلِ كَذَا وَكَذَا : مَا ثُوَابُهُ ؟ فَقَالَ : إِذَا قُبِلَ لَا يُحْصَى ثَوَابُهُ .

وَعَنْ وَهْبِ قَالَ : كَانَ فِيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ ، رَجُلُ عَبَدَ اللَّهُ سَبْعِينَ عَاماً صَائِماً ، يُفْطِرُ مِنْ سَبْتٍ إلى سَبْتٍ ، فَطَلَبَ إلى اللَّهِ تَعَالَى حَاجَةً فَلَمْ تُقْضَ ، فَأَقْبَلَ عَلَى نَفْسِهِ وَقَالَ : مِنْ قِبَلِكِ أُتِيتُ ، لَوْ كَانَ عِنْدَكِ خَيْرُ لَقُضِيَتْ حَاجَنَكِ ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى مَلَكاً فَقَالَ : يَا آبْنَ آدَمَ ، سَاعَتُكَ الّتِي لَقُضِيَتْ حَاجَنَكِ ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى مَلَكاً فَقَالَ : يَا آبْنَ آدَمَ ، سَاعَتُكَ الّتِي أَرْزَيْتَ بِنَفْسَكَ خَيْرٌ مِنْ عِبَادَتِكَ الَّتِي مَضَتْ .

قلت: فَلْيَنْظُرُ الْعَاقِلُ إلى هٰذَا الْكَلَامِ. أَلَيْسَ مِنَ الْغَبْنِ أَنَّ وَاحِداً يَكُدَحُ وَيَتْعَبُ سَبْعِينَ سَنَةً ، وَآخَرَ (١) يَتَفَكّرُ سَاعَةً ، فَيَكُونُ فِكْرُهُ سَاعَةً أَفْضَلَ من سبعين سنة (عبادة) (٢) وخيراً ؟ أَلَيْسَ مِنَ الْغَبْنِ الْعَظِيمِ أَنَّكَ مُتَمَكِّنٌ مِنْ سَاعَةٍ خَيْرٍ مِنْ سَبْعِينَ سَنَةً ، وَتَتُرُكُ ذٰلِكَ مِنْ غَيْرِ حَاجَةٍ ؟ بَلَى إِنَّهُ لأَعْظَمُ الْغَبْنِ ، وَإِنَّ إِغْفَالَهُ لأَشَدُّ خُسْرَاناً ، وَإِنَّ الْخَصْلَةَ الَّتِي لَهَا هٰذِهِ الْقِيمَةُ وَالخَطْرُ ، يَجِبُ أَنْ تُحْذَرَ وَتُجْتَنَبَ ، وَلِمِثْلِ هٰذَا المَعْنَى إِنَّمَا وَقَعَ نَظَرُ أُولِي

<sup>(</sup>أ) قال الكديري في سراج السطالبيسن (٢٧/٢): «قد ورد هذا القول في قسوت القلوب بلفظ: قال عليّ كرّم الله وجهه: كونوا بقبول العمل أشدَّ اهتماماً منكم بالعمل، فإنّه لا يقلّ عمل مَع تقوى وكيف يقلّ عمل يُتَقبُّل ؟.

الأَبْصَارِ مِنَ الْعُبَّادِ فِي مِشْلِ هٰذِهِ الدَّقَائِقِ ، وَآهْتَمُوا بِمِثْلِ هٰذِهِ الأَسْرَادِ بِمَعْرِفَتِهَا أُولًا ، ثُمَّ رِعَايَتِهَا وَالتَّحَفُظِ عَنْهَا ثَانِياً ، وَلَمْ تُغْنِهِمْ كَثْرَةُ الأَعْمَالِ بِمَعْرِفَتِهَا أُولًا : جَوْهَرَةُ وَاحِدَةً بِالظَّاهِرِ ، وَقَالُوا : جَوْهَرَةٌ وَاحِدَةً خَيْرٌ مِنْ أَنْفِ خَرَزَةٍ .

وَأُمَّا الَّذِينَ قَلَّ عِلْمُهُمْ ، وَكَلَّ في هٰذَا الْبَابِ نَظَرُهُمْ ، فَجَهِلُوا الْمَعَانِيَ ، وَأَغْفَلُوا مَا في الْقُلُوبِ مِنْ العُيُوبِ ، وَآشْتَغَلُوا بِإِتْعَابِ النَّفُوسِ بالرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ ، وَالْإِمْسَاكِ عَنِ الطَّعَامِ وَالشَّرَابِ وَنَحْوِهِ ، فَغُرَّهُمُ العَدَدُ بالرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ ، فَالْإِمْسَاكِ عَنِ الطَّعَامِ وَالصَّفْوَةِ ، وَمَا يُغْنِي عَدَدُ الْجَوْدِ وَالْكَثْرَةُ ، وَلَمْ يَنْظُرُوا مَا فِيهَا مِنَ الْمُخِ (أ) وَالصَّفْوَةِ ، وَمَا يُغْنِي عَدَدُ الْجَوْدِ وَلَا لَبَّ فِيها ؟ وَمَا يَغْقِلُ هٰذِهِ وَلَا لَبَّ فِيها ؟ وَمَا يَعْقِلُ هٰذِهِ الْحَقَانِقَ إِلّا الْعَالِمُونَ بِاللَّهِ المُكَاشَفُونَ ، وَاللَّهُ تَعَالَى وَلَيُّ الْهِدَايَةِ بِفضله .

#### (٣) وَأُمَّا عظم الخطر فمن وجوه:

أَحْدُهَا : أَنَّه (١) مَلِكُ لَا نِهَايَةَ لِجَلَالِهِ وَعَظَمَتِهِ ، ، (٢) وَلَهُ عَلَيْكَ نِعَمَّ لَا تُعَدُّ وَلَا تُحْصَى ، (٣) وَلَكَ بَدَن / مَعِيبٌ بِعُيُوبٍ خَفِيَّةٍ ، مَؤُوفٍ (٢) بِآفَاتٍ [٢٨/ب] كَثِيرَةٍ (٤) وَأُمورٍ مَخُوفةٍ إِنْ وَقَعَ زَلَلُ مَعَ تَسَارُعِ النَّفْسِ إِلَيْهِ ، فَتَحْتَاجُ أَنْ تَسْتَخْرِجَ عملًا صالحاً صَافِياً سَالِماً مِنْ بَدَنٍ مَعِيبٍ وَنَفْسٍ مَاثَلَةٍ إِلَى الشَّرِ ، أَمَّارَةٍ بِالسُّوءِ عَلَى وَجْهٍ يَصْلُحُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ في جَلَالِهِ وَعَظَمَتِهِ ، وَكَثْرَةِ أَمَّادَةٍ بِالسُّوءِ عَلَى وَجْهٍ مَوْقِعَ آلرِّضَا وَالْقَبُولِ ، وَإِلَّا فَيَفُوتُكَ الرَّبُ الْعَظِيمُ الْعَظِيمُ الْعَظِيمُ

<sup>(</sup>أ) المغ : مغ كل شيء : خالصه ، ومغ العبادة : أصلها والغرض منها ، ومنه قوله ﷺ : الدعاء مغ العبادة ، فهو امتثال أمر الله تعالى حيث قال : أدعوني استجب لكم ، فهو محض العبادة وخالصها ، وهمو أيضاً توجّه إلى الله وحمده وقطع الأصل عن شواه ، وهذا هو أصل العبادة .

<sup>(</sup>ب) مؤوف : أصابته آفة ، والفعل إيـف كقيل فهو مؤوف ومُثيف .

الَّذِي لَا تَسْمَحُ النَّفْسُ بِفَوْتِهِ ، بَلْ رُبَّمَا يُصِيبَكَ فِيهِ مُصِيبَةِ لَا طَاقَةَ لَكَ بِهَا ، وَهٰذَا وَآللَهِ شَأْنٌ عَظِيمٌ وَخَطْبٌ جَسِيمٌ .

(١) وَأَمَّا جَلَالُ الْمَلِكِ وَعَظَمَتُهُ بِحَيْثُ أَنَّ الْمَلَائِكَةَ الْمُقَرَّبِينَ الْأَبْرَارَ ، قَائِمُونَ لَهُ بِالْخِدْمَةِ آنَاءِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ؛ حَتَّى أَنَّ مِنْهُمْ مَنْ هُوَ مُنْذُ خَلَقَهُ آللَّهُ تَعَالَى في قِيَامٍ ، وَمِنْهُمْ مَنْ هُو في سُجُودٍ ، وَمِنْهُمْ مَنْ هُو في تَسْبِيحٍ وَتَهْلِيلِ ، فَلَا يُتِمُّ الْقَائِمُ قِيامَهُ ، وَلَا الرَّاكِعُ رُكُوعَ ، وَلَا السَّاجِدُ سُجُودَهُ ، وَلا المُسَبِّحُ تَسْبِيحَهُ ، مَادًّا بِهِ صَوْتَهُ إِلَى رُكُوعَ السَّيحَ ، مَادًّا بِهِ صَوْتَهُ إِلَى نَفْخِ الصَّورِ ؛ ثُمَّ لَمَّا فَرَعُوا مِنْ هٰذِهِ الْخِدمَةِ الْعَظِيمَةِ ، نَادَوْا بِأَجْمَعِهِمْ : شُبحَانَكَ مَا عَبَدُنَاكَ حَقَّ عِبَادَتِكَ .

وهٰ لَا اللّهُ المُرْسَلِينَ وَخَيْـرُ الْعَالَمِينَ ، أَعْلَمُ الْخَلْقِ وَأَفْضَلُهُمْ ، مُحَمَّدٌ ﷺ يَقُولُ : « لَا أَحْضِي ثَنَاءً عَلَيْكَ ، أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ » (أ) يَقُولُ : أَنَا لاَ أَقْدِرُ أَنْ أَثْنِيَ عَلَيْكَ ثَنَاءً أَنْتَ لَهُ أَهْلُ ، فَضَلاً عَنْ أَنْ أَعْبُللَكَ كَمَا أَنْتَ لَهُ أَهْلُ ، فَضَلاً عَنْ أَنْ أَعْبُللَكَ كَمَا أَنْتَ لَهُ أَهْلُ ، وَهُو الَّذِي يَقُولُ: « لَيْسَ أَحَدُ يَدْخُلُ الْجَنَّة بِعَمَلِهِ ، قَالُوا : كَمَا أَنْتَ يَا رَسُولَ اللّهِ ؟ قَالَ : لاَ أَنَا ، إِلاَ أَنْ يَتَغَمَّدَنِي آللّهُ بِرَحْمَتِهِ » (ب) .

(٢) وَأَمَّا النَّعْمُ والأيادِي ، فَكَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَإِنْ تَعُلُوا نِعْمَةَ آللَّهِ لاَ تُحْصُوهَا ﴾ [إبراهيم: ٣٤] وَعَلَى مَا رُوِيَ إِنَّهُ يُحْشَرُ النَّاسُ عَلَى ثَلاَثَةِ دَوَاوِينَ: دِيوَانِ الْحَسَنَاتِ ، وَدِيوَانِ السَّيِّنَاتِ ، وَدِيوَانِ النَّعْمِ ، فَتَقَابَلُ الحَسَنَاتُ بِالنَّعَمِ ، فَلا يُؤْتَى بِحَسَنَةٍ إِلَّا أُتِي بِنِعْمَةٍ ، حَتَّى تَعَمَّ الْحَسَناتِ بِالنَّعَمُ ، وَتَبْقَى السَّيئاتُ وَآلَذُنُوبُ ؛ فَلِلَّهِ تَعَالَى فِيهَا المَشِيئَةُ.

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ١٠٤.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ١٠٥ .

(٣) وَأَمَّا عُيُوبُ النَّفْسِ وَآفَاتُهَا فَقَدْ قَدَّمْنَاهَا فِي بَابِها ؛ (٤) وَالأَمْرُ المَخُوفُ أَنَّ العَبْدَ يَكْدَحُ وَيَدْأَبُ سَبْعِينَ سَنَةً غَافِلًا عَنْ عُيُوبِهِ وَآفَاتِهِ ؛ فَرُبَّمَا لاَ يَكُونُ وَاحِدُ مِنْهَا مَقْبُولًا ، وَرُبَّمَا يَتْعَبُ أَعْوَاماً فَتَفْسُدُ ، بِسَاعَةٍ وَاحِدَةٍ ؛ وَأَعْظَمُ خَطَراً مِنْ ذَٰلِكَ كُلِّهِ أَنَّهُ رُبَّمَا يَنْظُرُ آللَّهُ تَعالَى إلَى الْعَبْدِ وَهُوَ يُرَائِي وَأَعْظَمُ خَطَراً مِنْ ذَٰلِكَ كُلِّهِ أَنَّهُ رُبَّمَا يَنْظُرُ آللَّهُ تَعالَى إلَى الْعَبْدِ وَهُوَ يُرَائِي النَّاسَ بِعِبَادَتِهِ وَخِدْمَتِهِ ، جَعَلَ / ظَاهِرَهُ لِلَّهِ ، وقلبه وَبَاطِنَهُ لِلْخَلْقِ ، فَيَطْرُدَهُ [١٨٨] طَرْداً لاَ مَرَدًّ لَهُ ، وَالْعِيَاذ بِاللَّهِ .

روايات عن عدم قبول العمل وَلَقَدْ سَمِعْتُ بَعْضَ الْعُلَمَاءِ يَحْكِي عَنِ الْحَسَنِ الْبَصْرِيِّ رَحِمَهُ آللَّهِ أَنَّهُ رُوِيَ فِي الْمَنَامِ بَعْدَ مَوْتِهِ ، فَسُئِلَ عَنْ حَالِهِ فَقَالَ : أَقَامَنِي آللَّهُ بَيْنَ يَدَيْهِ وَقَالَ يَا حَسَنُ : أَتَذْكُرُ يَوْمَ كُنْتَ تُصَلِّي فِي الْمَسْجِد ، إِذْ رَمَقَكَ النَّاسُ بِأَبْصَارِهِمْ فَزِدْتَ حُسْناً لِصَلَاتِكَ ، فَلَوْلاَ أَنَّ أُولَ صَلاَتِكَ (كَانَ) (١) لِي خَالِصاً ، لَطَرَدْتُكَ الْيَوْمَ عَنْ بَابِي ، وَلَقَطَعْتُكَ عَنِي مَرَّةً وَاحِدَةً .

رابعة العدوية

وَلَمَّا كَانَ الأَمْرُ فِي الْجُمْلَةِ مِنَ الدَّقَةِ وَالصُّعُوبَةِ إِلَى حَدِّ عَظِيمٍ ، نَظَرَ أُولُو الأَبْصَارِ فِيهِ ، فَخَافُوا عَلَى أَنْفُسَهِمْ حَتَّى إِنَّ مِنْهُمْ مَنْ لَا يَلْتَفِتُ إِلَى جَمِيعِ مَا يُظْهِرُ لِلنَّاسِ مِنْ أَعْمَالِهِ ، حَتَّى حُكِي عَنْ رَابِعَةَ أَنَّهَا قَالَتْ : مَا ظَهَرَ مِنْ أَعْمَالِي لَا أَعُدَّهُ شَيْئاً ؛ وَقَالَ آخَرُ : آكْتُمْ حَسَنَاتِكَ كَمَا تَكْتُمُ سَيِّئَاتِكَ ، وَآخَرُ يَقُولُ : إِنْ أَمْكَنَكَ أَنْ تَجْعَلَ لَكَ خَبْئاً مِنَ الْخَيْرِ فَافْعَلْ ، قَدْ عَكِي أَنَّه قِيلَ لِرَابِعَة : بِمَ تَرْبَحِينَ أَكْثَرَ مَا تَرْتَجِينَ ؟ فقالَت : بِيَأْسِي مِنْ جُلِّ عَمَلِي .

وَحُكِيَ أَنَّهُ آجْتَمَعَ مُحَمَّدُ بْنُ وَاسِعٍ وَمَالِكُ بْنُ دِينَارٍ ، فَقَالَ مَالِكُ بن دينار : إِمَّا طَاعَةُ اللَّهِ أَوِ النَّارُ ؛ فَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ وَاسِعٍ : إِمَّا رَحْمَةُ اللَّهِ أَوِ النَّارُ ، فَقَالَ مَالِكُ : مَا أَحْوَجَنِي إِلَى مُعَلِّم مِثْلِكَ .

وَعَنْ أَبِي يَنزِيدَ الْبُسْطَامِيِّ رَحِمَهُ اللَّهُ قَالَ : كَابَدْتُ الْعِبَادَةَ ثَـلَاثِينَ البسطامي

سَنَةً ، فَرَأَيْتُ قَائِلًا يَقُولُ لِي : يَا أَبَا يَزِيدَ : خَزَائِنُهُ مَمْلُوءَةٌ مِنَ الْعِبَادَةِ ، فَإِنْ أَرَدْتَ الْوُصُولَ إِلَيْهِ فَعَلْيَكَ بِالذَّلَّةِ وَالإِفْتِقَارِ .

وَ مِعْتُ الْأَسْتَاذَ أَبَا الْحَسَنِ ، يَحْكِي عَنِ الْأَسْتَاذِ أَبِي الْفَضْلِ رَحِمَهُما آللَّهُ ، أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ : إِنِّي أَعْلَمُ أَنَّ مَا أَعْمَلهُ مِنَ الطَّاعَاتِ غَيْرُ مَقْبُولَةٍ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى ، فَقِيلَ لَهُ في ذٰلِكَ ، فَأَجَابَ : إِنِّي أَعْلَمُ مَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ الْفِعْلُ حَتَّى يَكُونَ مَقْبُولًا وَأَعْلَمُ أَنِّي لَسْتُ أَقُومُ بِذٰلِكَ ، فَعَلِمْتُ أَنَّهَا غَيْرُ مَقْبُولًا وَأَعْلَمُ أَنِّي لَسْتُ أَقُومُ بِذٰلِكَ ، فَعَلِمْتُ أَنَّهَا غَيْرُ مَقْبُولَةٍ ؛ قِيلَ لَهُ : فَلِمَ تَفْعَلُهَا ؟ قالَ عَسَى أَنْ يُصْلِحنِي آللَّهُ تَعَالَى يَوْما فَتَكُونَ النَّفْسُ مُتَعَوِّدَةً لِعَمَلِ آلْحَيْرِ ؛ أَفَلاَ أَحْتَاجُ إِلَى أَنْ أَعَوِّدَهَا ذٰلِك مِنَ فَتَكُونَ النَّفْسُ مُتَعَوِّدَةً لِعَمَلِ آلْحَيْرِ ؛ أَفَلاَ أَحْتَاجُ إِلَى أَنْ أَعَوِدَهَا ذٰلِك مِنَ آلرًأُس ؟ فَهٰذِهِ حَالُ هُولًا الْأَعْلَامِ ، وَذَوِي المُجَاهَدَاتِ والأَقْدَارِ . ولذلك قيل : [ الكامل ] :

فَاطْلُبْ لِنَفْسِكَ صُحْبَةً مَعْ غَيْرِهِمْ وَقَعَ الإِيَاسُ وَخَابَتِ الآمَالُ [٨٣] هَيْهَاتَ تُدْرِكُ بِالتَّوَانِي سَادَةً كَدُّوا النُّفُوسَ وَسَاعَدَ الإِقْبِالُ /

ثُمَّ رَأَيْتُ أَنِّي أَثْبِتُ هٰهُنَا الْخَبَرَ الْمَأْتُـورَ عَنِ الصَّادِقِ الْمَصْـدُوقِ ، صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَامُهُ ، وَقَدْ ذَكَرْنَاهُ فِي غَيْرِ كِتَابٍ .

رُوِيَ عَنِ آبْنِ الْمُبَارَكِ رَحِمَهُ اللّه ، عَنْ رَجُل ( وَهُوَ خَالِدُ بْنُ مَعْدَانَ )(١) أَنَّهُ قَالَ لِمُعَاذٍ رضي الله عنه : حَدَّنْنِي حَدِيثاً سَمِعْتَهُ مِنْ رَسُولِ الله عَنْ ، حَفِظْتَهُ وَذَكَرْتَهُ فِي كُلِّ يَوْم مِنْ شِدَّتِهِ وَدِقَتِهِ ، قَالَ نَعَمْ ، رَسُولِ الله عَنْ وَلَي لِقَائِهِ ؛ ثُمَّ مَالَ : وَاشْوَقَاهُ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَنْ وَإِلَى لِقَائِهِ ؛ ثُمَّ فَالَ : وَاشْوَقَاهُ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَنْ وَإِلَى لِقَائِهِ ؛ ثُمَّ قَالَ : وَاشْوَقَاهُ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَنْ وَإِلَى لِقَائِهِ ؛ ثُمَّ قَالَ : وَاشْوَقَاهُ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَنْ وَإِلَى لِقَائِهِ ؛ ثُمَّ قَالَ : ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ اللّهِ يَا فَضِي فَي خَلْقِهِ مَا يَشَاءُ . وَمَرَدُهُ إِلَى السَّمَاءِ ، ثُمَّ قَالَ : ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ اللّهِ يَ يَقْضِي فِي خَلْقِهِ مَا يَشَاءُ . وَالْ فَرَقَعَ يَعْفِي فِي خَلْقِهِ مَا يَشَاءُ . وَإِنْ ضَيْعَتُهُ آنْقَطَعَتْ حُجَّتِكَ عِنْدَ اللّهِ عَزَّ وَجَلٌ ، يَا مُعَاذ : ﴿ إِنْ فَيَعْتَهُ أَنْقَطَعَتْ حُجَّتِكَ عِنْدَ اللّهِ عَزَّ وَجَلٌ ، يَا مُعَاذ : ﴿ إِنْ فَي مَعْدَد : ﴿ إِنْ فَي فَعَلْ : وَهِ لَ ، يَا مُعَاذ : ﴿ إِنْ فَا مُعَاذ : ﴿ إِنْ فَي عَلْمُ اللّهِ عَزْ وَجَلٌ ، يَا مُعَاذ : ﴿ إِنْ فَي عَلْهُ اللّهِ عَزْ وَجَلٌ ، يَا مُعَاذ : ﴿ إِنْ فَي عَلْمُ اللّهِ عَزْ وَجَلٌ ، يَا مُعَاذ : ﴿ إِنْ فَي عَلْمُ اللّهِ عَزْ وَجَلٌ ، يَا مُعَاذ : ﴿ إِنْ فَا مُعَادُ : ﴿ إِنْ فَي عَلْمُ اللّهِ عَزْ وَجَلٌ ، يَا مُعَاذ : ﴿ إِنْ فَا مُعَادُ : ﴿ إِنْ فَا مُعَادُ اللّهِ عَزْ وَجَلٌ ، يَا مُعَاذ : ﴿ إِنْ فَا لَا اللّهُ عَلَى السَامِ اللّهُ عَلْ وَالْمُ اللّهُ عَزْ وَجَلّ ، يَا مُعَاذ : ﴿ إِنْ فَالْ اللّهُ اللّهُ عَلْ وَالْمُوالِدُ اللّهُ عَلْ وَجَلُ اللّهُ عَلْ وَالْ اللّهُ اللّهُ عَلَى الْعَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى السَامِ الْمُعَالِمُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّه

šlaa.\* . l~

اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى خَلَقَ سَبْعَةَ أَمْلَاكٍ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ ، العمل والغيبة لِكُلِّ سَهَاءٍ مَلَكاً ، وَجَعَلَ عَلَى كُلِّ بَابٍ مِنْ أَبْوَابِ السَّمْوَاتِ مَلَكاً بَوَّاباً عَلَى لَكُلِّ سَهَاءٍ مَلَكاً ، وَجَلَالَتِهِ ، فَتَصْعَدُ الْحَفْظَةُ بِعَمَلِ الْعَبْدِ ، لَهُ نُورٌ وَشُعَاعً كَالشَّمْسِ ، حَتَّى إِذَا بَلَغَ به السَّمَاءَ الدُّنْيَا ، وَالْحَفَظَةُ تَسْتَكْثِرُ عَمَلَهُ وَتُزكِّيهِ ، فَاللَّهُ لِلْحَفَظَةِ : آضْرِبُوا بِهِ لَذَا الْعَمَل وَجْهَ صَاحِبِهِ ، أَنَّا صَاحِبُ الْغِيبَةِ ، أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ لَا أَدَعَ عَمَلَ مَنْ يَغْتَابُ النَّاسَ صَاحِبِهِ ، أَنَّا صَاحِبُ الْغِيبَةِ ، أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ لَا أَدَعَ عَمَلَ مَنْ يَغْتَابُ النَّاسَ فَيْرِي . 

يُتَجَاوَذُنِي إِلَى غَيْرِي .

ثُمَّ يَجِيءُ الْحَفَظَةُ مِنَ الْغَدِ ، مَعَهُمْ عَمَلُ صَالِحٌ ، لَهُ نُورٌ ، تَسْتَكْثِرُهُ العمل والدنيا الحَفَظَةُ وَتُزَكَّيهِ حَتَّى إِذَا آنْتَهَوْا بِهِ إِلَى السَّمَاءِ الثَّانِيَةِ قَالَ لَهمْ المَلَكُ : قِفُوا وَأَضْرِبُوا بِهِلَذَا الْعَمَلِ وَجْهَ صَاحِبَهِ ، فَإِنَّهُ أَرَادَ بِهِ عَرضَ الدُّنْيَا ، أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ لاَ أَدَعَ عَمَلَهُ يُتَجَاوَزُنِي إِلَى غَيْرِي . فَتَلْعَنُهُ المَلاَئِكَةُ حَتَّى يُمْسِيَ .

وَتَصْعَدُ الْحَفَظَةُ بِعَمَلِ الْعَبْدِ مُبْتَهِجاً، فِيهِ صَدَقَةٌ وَصِيَامٌ وَكَثِيرٌ مِنَ العمل والكبر الْبِرِّ، فَتَسْتَكْثِرُهُ الْحَفَظَةُ وَتُزَكِّيهِ، فَإِذَا آنْتَهَوْا بِهِ إلى السَّمَاءِ النَّالِثَةِ، قَالَ الْمَلَكُ الْبَوَّابُ : قِفُوا وَآضْرِبُوا بِهِ لَمَا الْعَمَلِ وَجْهَ صَاحِبِهِ، أَنَا المَلَكُ صَاحِبِهِ، أَنَا المَلَكُ صَاحِبِ الْكِبْرِ، أَمَرَفِي رَبِّي أَنْ لاَ أَدَعَ عَمَلَهُ يَتَجَاوِزُنِي إلى غَيْرِي، إِنَّهُ كَانَ صَاحِبِ الْكِبْرِ، أَمَرَفِي رَبِّي أَنْ لاَ أَدَعَ عَمَلَهُ يَتَجَاوِزُنِي إلى غَيْرِي، إِنَّهُ كَانَ يَتَكَبِّرُ عَلَى النَّاسِ فِي مَجَالِسِهِمْ.

وَتَصْعَدُ الْحَفَظَةُ بِعَمَلِ الْعَبْدِ وَهُو يَزْهُو كَمَا تَنْهُو النَّجُومُ وَالْكَوْكَبُ العمل اللَّرِيُّ ، لَهُ دَوِيُّ وَتَسْبِيحٌ بِصَوْمٍ وَصَلَاةٍ وَحَجٌ وَعُمْرَةٍ ، فَإِذَا آنْتَهَوْا به إلى اللَّحاب اللَّمَاءِ الرَّابِعَةِ ، قالَ المَلَكُ المُوَكَّلُ بِهَا : قِفُوا وَآضْرِبُوا بِهٰذَا الْعَمَلِ وَجْه / [١/٨٤] السَّمَاءِ الرَّابِعَةِ ، أَنَا المَلَكُ صَاحِبِ الإعْجِابِ ، أَمَرنِي رَبِّي أَنْ لاَ أَدَعَ عَمَلَهُ صَاحِبِ الإعْجِابِ ، أَمَرنِي رَبِّي أَنْ لاَ أَدَعَ عَمَلَهُ يُجَاوِزُنِي إلَى غَيْرِي ، إِنَّهُ كَانَ إِذَا عَمِلَ عَمَلاً أَدْخَلَ الْعُجْبَ فِيهِ .

وَتَصْعَدُ الملائكة بِعَمَلِ الْعَبْدِ يُزَفُّ كَمَا تُزَفُّ الْعَرُوسُ إلى أَهْلِهَا ، العمل والحسد

حَتَّى إِذَا آنْتَهَوْا إِلَى السَّمَاءِ الْخَامِسَةِ بِذَٰلِكَ الْعَمَلِ الْحَسَنِ مِنْ جِهَادٍ وَحَجَّ لَهُ ضَوْءً كَضَوْءِ الشَّمْسِ، فَيَقُولُ المَلَكُ الموكَل : أَنَا المَلَكُ صَاحِبُ الْحَسَدِ، إِنَّهُ كَانَ يَحْسُدُ الناسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ آللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ، فَقَدْ سَخَطَ مَا رَضِي اللَّه ، أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ لاَ أَدَعَ عَمَلَهُ يُجَاوِزُنِي إلى غَيْرِي .

العمل والرحمة

وَتَضْعَدُ الملائكة بِعَمَلِ الْعَبْدِ بِوُضُوءٍ تَامٍ ، وَصَلاَةٍ كَثِيرَةٍ وَصِيامٍ وَحَجٍّ وَعُمْرَةٍ فَيَتَجَاوِزُون بِهِ إِلَى السَّمَاءِ السَّادِسَةِ ، فَيَقُولُ لهم المَلَكُ المُوكَلُ بِالْبَابِ: أَنَا صَاحِبُ الرَّحْمَةِ ، آضْرِبُوا بِهٰذَا الْعَمَلِ وَجْهَ صَاحِبِهِ ، إِنَّهُ لَمْ يَرْحَمُ قَطُ إِنْسَانًا ، وإِنْ أُصِيبَ عَبْدٌ شَمِتَ بِهِ ؛ أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ لاَ إَنَّهُ لَمْ عَمْلَهُ يُتجَاوَزُنِي إلى غَيْرِي .

العمل والذكر

وَتَصْعَدُ الْمَلَاثِكَةُ بِعَمْلِ الْعَبْدِ، بِنَفَقَةٍ كَثِيرَةٍ وَصَوْمٍ وَصَلَاةٍ وَاجِتهَادِ وَوَرَعٍ ، لَهُ صَوْتُ كَصَوْتِ الرَّعْدِ ، وَضَوْءُ كَضَوْءِ الْبَرْقِ ، فَإِذَا آنْتَهُوْا إلى السَّمَاءِ السَّابَعَةِ يَقُولُ الْمَلَكُ الْمُوكَّلُ بِالسَّمَاءِ : أَنَا صَاحِبُ آلذَّكْرِ ، إِنَّ صَاحِبُ هَذَا الْعَمَلِ أَرَادَ بِهِ الذَّكْرِ في المَجَالِسِ ، وَالرِّفْعَةَ عِنْدَ الْقُرَّاءِ ، صَاحِبُ هٰذَا الْعُمَلِ أَرَادَ بِهِ الذَّكْرِ في المَجَالِسِ ، وَالرِّفْعَةَ عِنْدَ الْقُرَّاءِ ، وَالْجَاهَ عِنْدَ الْكُبَرَاءِ ، أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ لَا أَدَعَ عَمَلَهُ يُجَاوِزُنِي إلى غَيْرِي ، وَكُلُّ عَمَلِ لَمْ يَكُنْ لله خَالِصاً فَهُورِيَاءٌ ، وَلَا يَقْبَلُ آللَّهُ عَمَلَ الْمُرَائِي .

العمل والاخلاص

وَتَصْعَدُ الْحَفَظَةُ بِعَمَلِ الْعَبْدِ مِنْ صَلَاةٍ وَزَكَاةٍ وَصِيامٍ وَصَدَفَةٍ وَحَجَّ وَعُمْرَةٍ وَخُلُقٍ حَسَنٍ وَصَمْتٍ وَذَكْرٍ للَّهِ تَعَالَى ، وَتُشَيِّعُهُ مَلَاثِكَةُ السَّمْوَاتِ السَّبْعِ ، حَتَّى تَقْطَعَ الْحُجُبَ كُلَّهَا إلى اللَّهِ تعالَى ، فَيَقِفُونَ بَيْنَ يَدَى الرَّبِ جَلَّلُهُ ، وَيَشْهَدُونَ بِالْعَمَلِ الصَّالِحِ المُخْلِصِ ، فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى : جَلَّ جَلَالُهُ ، وَيَشْهَدُونَ بِالْعَمَلِ الصَّالِحِ المُخْلِصِ ، فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى : أَنْتُمُ الْحَفَظَةُ عَلَى عَمَلِ عَبْدِي ، وَأَنَا الرَّقِيبُ عَلَى مَا في نَفْسِهِ ، إِنَّهُ لَمْ يُعرَدِنِي بِهٰذَا الْعَمَلِ ، وَلَا أَخْلَصَهُ لِي ، وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَرَادَ بِعَمَلِهِ ؛ عَلَيْهِ لَعْنَتِي ، غَرَّ الاَدَمِيِّينَ وَغَرَّكُمْ وَلَمْ يَغُرَّنِي وَأَنَا عَلَّامُ الْغُيُوبِ ، المُطَلِعُ عَلَى مَا لَعْنَتِي ، غَرَّ الاَدَمِيِّينَ وَغَرَّكُمْ وَلَمْ يَغُرَّنِي وَأَنَا عَلَّامُ الْغُيُوبِ ، المُطَلِعُ عَلَى مَا لَعْمَلِ عَلَى ع

فِي الْقُلُوبِ ، لَا تَخْفَى عَلَيَّ خَافِيَةً ، وَلَا تَعْزُبُ عَنِّي عَازِبَةً ؛ عِلْمِي بِمَا كَانَ ، كَعِلْمِي بِمَا لَمْ يَكُن ، وَعِلْمِي بِمَا مَضَى ، كَعِلْمِي بِمَا بَقِيَ ؛ وَعِلْمِي بِالْأَوِّلِينَ ، كَعِلْمِي بِالْآخِرِينَ ؛ أَعْلَمُ السِّرُّ وَأَخْفَى ، فَكَيْفَ يَغُرُّنِي عَبْدِي بِعَمَلِهِ ؟ إِنَّمَا يَغُرُّ الْمَخْلُوقِينَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ، وَأَنَا عَلَّامُ الْغُيُوبِ ، عَلَيْهِ لَعْنَتِي ، وَتَقُولُ المَلَاثِكَةُ السَّبْعَةُ وَالنَّلَائَة /الآلاف والمُشَيِّعُونَ : يَا رَبَّنَا عَلَيْهِ [ ٨٤٠] لَعْنَتُكَ وَلَعْنَتُنَا؛ وَتَقُولُ أَهْلُ السَّماءِ: عَلَيْهِ لَعْنَةُ آللَّهِ وَلَعْنَةُ اللَّاعِنِينَ » ثُمَّ بَكَى مُعَاذُ رضى الله عنه وَٱنْتَحَبَ آنْتِحَابًا شَـدِيداً ، وَقَـالَ يَا رَسُـولَ اللَّهِ : كَيْفَ النَّجَاةُ مِمَّا ذَكَرْتُ ؟ قالَ : « يَا مُعَادُ آقْتَدِ بِنَبِيِّكَ فِي الْيَقِينِ » . قُلْتُ : أَنْتَ رَسُولُ اللَّهِ ، وَأَنَا مَعَاذُ بْنُ جَبَل ، كَيْفَ لِي النَّجَاةُ وَالخلَاصُ ؟ قالَ : نَعَمْ يَا مَعَاذُ ، إِنْ كَانَ في عَمَلِكَ تَقْصِيرٌ ، فَاقْطَعْ لِسَانَكَ عَن الْوَقِيعَةِ في النَّاس ، وَعنْ إِخْوَانِكَ مِنْ حَمَلَةِ الْقُرْآنِ خَاصَّةً ، وَلْيَسَرُدَّكَ عَن الْوَقِيعَةِ في النَّاسِ مَا تَعْلَمُهُ مِنْ عَيْبِ نَفْسِكَ ، وَلاَ تُزَكِّ نَفْسَكَ بِذَمِّ إِخْوَانِكَ ، وَلاَ تَرْفَعْ نَفْسَكَ بِوَضْعِ إِخْوَانِكَ ، وَلَا تُرَاءِ بِعَمَلِكَ كَيْ تُعْرَفَ فِي النَّاسِ ، وَلَا تَدْخُلْ في الدُّنْيَا دُخُـولًا يُنْسِيكَ أَمْـرَ الآخِرَةِ ، وَلَا تُنَـاجِ رَجُلًا وَعِنْـدَكَ آخَرُ ، وَلَا تَتَعَظُّمْ عَلَى النَّاسِ فَتَنْقَطِعَ عَنْكَ خَيْـرَاتُ الدُّنْيَـا وَالآخِرَةِ ، وَلاَ تَفْحُشْ فِي مَجْلِسِكَ كَى يَحْذَرَ الناس مِنْ سُوءِ خُلُقِكَ ، وَلاَ تُمَزِّقِ النَّاسَ بلِسَانِكَ فَتُمَزِّقَكَ كِلاَّبُ جَهَنَّمَ » . قَوْلُهُ : ﴿ وَالنَّاشِطَاتِ نَشْطاً ﴾ [ النازعات : ٢ ] يقُولُ : تَنْزعُ آللَّحْمَ عَنِ الْعِظَامِ ؛ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَنْ يُطِيقُ هٰذِهِ الْخِصَالَ ؟ قَالَ : « يَا مُعَاذُ إِنَّ الَّذِي وَصَفْتُ لَكَ يَسِيرٌ عَلَى مَنْ يَسَّرَهُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ؛ إِنَّمَا يَكْفِيكَ مِنْ ذٰلِكَ أَنْ تُحِبُّ لِلنَّاسِ مَا تُحِبُّ لِنَفْسِكَ ، وَتَكْرَهَ لَهُمْ مَا تَكْرَهُ لِنَفْسِكَ ؛ فَإِذَنْ أَنْتَ قَدْ سَلِمْتَ » (أَنْ أَنْتَ لَا سَلِمْتَ » (أَ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ١٠٦ .

قَالَ خَالِدُ بْنُ مَعْدَانَ : وَكَانَ مُعَاذُ لَا يُكْثِرُ مِنْ تِلاَوَةِ الْقُرْآنِ ، كَمَا يُكْثِرُ مِنْ تِلَاوَةِ هٰذَا الحَدِيثِ وَذِكْرِهِ في مَجْلِسِهِ .

العودة إلى الله

فإذا سَمِعْتَ أيها الرَّجل هٰذَا الحَدِيثَ ، الْعَظِيمَ نَبُوهُ ، الْكَبِيرَ خَطَرُهُ ، الْأَلِيمَ أَثَرُهُ ، الذِي تَطِيرُلَهُ الْقُلُوبُ وَتَحِيرُلَهُ الْعُقُولُ ، وَتَضِيقُ عَنْ حَمْلِهِ الصُّدُورُ ، وَتَجْزَعُ مِنْ هَوْلِهِ النَّفُوسُ؛ فاعْتَصِمْ بِمَوْلاَكَ إلهِ العَالَمِينَ ، وَالْزَمِ البّابَ بِالتَّضَرُّع وَالْإِبْتِهَالِ وَالْبُكَاءِ (١) آنَاء اللَّيْلِ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ مَعَ المُتَضَرِّعِينَ المُبْتَهِلِينَ ، فَإِنَّهُ لَا نَجَاةً مِنْ هٰذَا الْأَمْرِ إِلَّا بِرَحْمَتِهِ، وَلَا سَلَامَةً مِنْ هٰذَا الْبَحْرِ إلَّا بِنَظَرِهِ وَتَوْفِيقِهِ وَعِنَـايَتِهِ ، فَتَنَبُّهُ مِنْ رَقْدَةِ الْغَـافِلِينَ ، واعقل الأمْـرَ حَقَّهُ ، وَجَـاهِدْ نَفْسَكَ فِي هٰذِهِ الْعَقَبَةِ المَخُوفَةِ لَعَلَّكَ لاَ تَهْلِكَ مَعَ الْهَالِكِينَ وَالمُسْتَعَانُ بِالله تَعَالَى عَلَى كُلِّ حَالٍ ، فَإِنَّهُ خَيْرُ مُعِينٍ ، وَهُوَ تَعَالَى أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ، وَلا [٥٨/أ] حَـوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلَّا بِـاللهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ / .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم (١٠٦).

#### فصــــل ( في الإخلاص للَّهِ بالطاعة )

وَجُمْلَةُ الأَمْرِ أَنْكَ إِذَا أَحْسَنْتَ النَّظَرَ ، فَرَأَيْتَ قَدْرَ طَاعَةِ اللَّهِ تَعَالَى وَرَأَيْتَ عَجْرَ الْخَلْقِ وَضَعْفَهُمْ وَجَهْلَهُمْ ، فَلاَ تَلْتَفِتُ النَّهِمْ بِقَلْبِكَ ، وَكُنْ زَاهِداً فِي ثَنَسائِهِمْ وَمَدْحِهِمْ وَتَعْظِيمِهِمْ ، اللَّذِي لَا إِلْهُمْ بِقَلْبِكَ ، وَلَا يَوْ بِطِاعَتِكَ شَيْئاً مِنْ ذٰلِكَ ، وَ ( إِذَا )(١) رَأَيْتَ خِسَّةَ الدُّنْيَا وَحَقَارَتَهَا وَسُرْعَةَ زَوَالِهَا ، فَلاَ تُرِدْهَا أَيْضاً بِطِاعَتِكَ ، وتقول : يَا نَفْسُ أَنْنَاهُ وَحَقَارَتَهَا وَسُرْعَةَ زَوَالِهَا ، فَلا تُردها أَيْضاً بِطِاعَتِكَ ، وتقول : يَا نَفْسُ أَنْنَاهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَشُكُرُهُ وإعزازه خير أَم ثَنَاء المَحْلُوقِينَ الْعَاجِزِينَ الْجَاهِلِينَ ، وَبَعْلِ لَا يَعْرِفُونَ قَدْرَ عَمَلِكَ بِالْحَقِيقَةِ وَمَا تَحَمَّلْتِ فِيهِ وَمَا يَبْلُغُونَ حَقَّكِ فِيمَا اللَّهِ الْمَعْوَنَ عَلَيْكِ مَنْ هُوَ أَدُونُ حَالًا بِالأَلْفِ دَرَجَةٍ ، اللَّذِينَ لا يَعْرِفُونَ قَدْرَ عَمَلِكَ بِالْحَقِيقَةِ وَمَا تَحَمَّلْتِ فِيهِ وَمَا يَبْلُغُونَ حَقَّكِ فِيمَا وَيُضَمِّعُونَكِ فِي أَدْونُ حَالًا بِالأَلْفِ دَرَجَةٍ ، وَيُضَمِّعُونَكِ فِي أَدْونَ لَا يَعْرَفُونَ عَلَى الْمُعْلَونَ عَلَيْكِ مَنْ هُوا دُونُ حَالًا بِالأَلْفِ دَرَجَةٍ ، وَيُضَمِّعُونَكِ فِي أَدْونَ لَمْ يَعْمُلُوا ذٰلِكَ فَمَادُا عَسَى عَمِلْتِ وَيَعْمُ مِنْ عَلَالِي الْعَزِيزَةَ بِهِمْ ، وَلاَ يَفُوتُكِ ثَنَاءُ مَنْ ثَنَاؤُهُ كُلُّ فَخُو ، وَعَطَاءُ مَنْ عَطَاقُهُ مَنْ عَطَاقُهُ مَنْ وَلَقَدْ صَدَقَ الْقَائِلُ : [ الكامل ] :

سَهَرُ الْعُيُونِ لِغَيْرِ وَجْهِكَ بَاطِلٌ وَبُكَاؤُهُنَّ لِغَيْرِ عَفْ وِكَ ضَائِعُ

وَقُلْ : يَا نَفْسُ ، أَجَنَّةُ الْخُلْدِ خَيْرٌ أَمْ لَطْخَةً مِنْ حَرَامِ الدُّنْيَا وَحُطَامِهَا

النَّكِدِ الْفَانِي ؟ وَأَنْتِ مُتَمَكِّنَةٌ مِنْ أَنْ تحصَّلي بِطَاعَتَكِ هَٰذَا النَّعِيمُ المُقِيمُ ، فَلاَ تَكُونِي خَسِيسَةَ الهمَّةِ ، رَدِيئَةَ الإرَادَةِ ، دَنِيئَةِ الأَفْعَالِ ، أَمَا تَرَيْنَ الحَمَامَ إِذَا كَانَ سَمَاوِياً أَنُ ، كَيْفَ تَعْلُو قِيمَتُهُ وَيَزْدَادُ قُدْرُهُ ؟ فَارْفَعِي هِمَّتَكِ كُلُّهَا إلى السَّمَاء ، وَجَرِّدِي قَلْبَكِ للَّهِ تَعَالَى الوَاحِدِ، الَّذِي بِيَدِهِ الأَمْرُ كُلُّهُ ، وَلاَ تُضَيِّعِي مَا ظَفِرْتِ بِهِ مِنْ طَاعَتِكِ بِلاَ شَيْءٍ . وَكَذَٰلِكَ إِذَا أَحْسَنْتِ التَّأَمُّلَ فَرَأَيْتِ أَيَادِيَ الله تَعالى وَمِنْنَهُ الْعِظامَ عَلَيْكَ فَي هٰذِهِ الطاعَةِ ، بأنْ أَمْكَنَـكِ مِنْهَا وَأَعْطَاكِ الآلَةَ أُوَّلًا ، ثُمَّ أَزَاحَ عَنْكِ الْعَائِقَ حَتَّى تَفَرَّغْتِ لِهَٰذِهِ الطَّاعَةَ ثَانِياً ، ثُمَّ خَصَّكِ بِالتَّوْفِيقِ وَالتَّأْيِيدِ ، وَيَسَّرَهَا عَلَيْكِ وَزَيَّنَهَا فِي قَلْبِكِ ، حَتَّى عَمِلْتِهَا ثَالِثاً ، ثُمَّ مَع جَلَالَتِه وَعَظَمَتِه وَاسْتِغْنَائِهِ عَنْكِ وَعَنْ طَاعَتِكِ ، وَكَثْرَةِ نِعَمِهِ عَلَيْكَ أَعَدَّ لَكِ عَلَى هٰذَا/الْعَمَلِ الْيَسِيرِ، الثَّناء الْجزيلَ والثَّوابَ الْعَظِيمَ مَا لا تَسْتَحِقُّهُ رَابِعاً ، ثُمَّ شَكَرَكِ عَلَى ذٰلِكَ وَأَثْنَى عَلَيْكِ وَأَحَبُّكِ بِذٰلِكَ خَامِساً ، هَــٰذُهِ كُلُّهَا بِفَصْلِهِ الْعَـٰظِيمِ لاَ غَيْرُ ، وَإِلَّا فَبِـائِّي آسْتِحْفَاقِ لَــكِ ، وَأَيِّ قَــدْرِ لِعَمَلِكِ الْحَقِيرِ ، المعيوبِ ؟ فَآذْكُرِي أَيَّتُهَا النَّفْسُ مِنَّةَ رَبِّكِ الْكَريمِ الرَّحِيمِ سُبْحانَهُ ، فِيمَا أَحْسَنَ إِنَيْكِ في هٰذِهِ الطَّاعَةِ ، وَآسْتَحْيِي مِنْ أَنْ تَلْتَفِتِي إلى عَمَلِكِ، بَلِ الْفَضْلُ وَالمِنَّةُ لله تَعالى عَلَيْنَا بِكُلِّ حَالٍ ، فَلاَ يَكُونُ لَكِ شَغْلٌ بَعْدَ حُصُولِ هٰذِهِ الطَّاعَةِ إِلَّا التَّضَرُّعَ وَالإبتِهَالَ إلى الله سُبْحانَهُ بِأَنْ يَتَقَبَّلَهَا. أَمَا تَسْمَعَ قَوْلَ خَلِيلِهِ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ الصلاة والسَّلاَّمُ ، لَمَّا فَرَغَ مِنْ خِدْمَتِهِ في بنَاء بَيْتِهِ ، كَيْفَ آبْتَهَلَ إليه في أَنْ يَتَفَضَّلَ عَلَيْهِ بِالْقَبُولِ ، فَقَالَ : ﴿ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتِ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [ البقرة : ١٢٧ ] وَلَمَّا فَرَغَ مِنْ دُعَائِهِ قَالَ : ﴿ رَبُّنَا وَتَقَبُّلْ دُعَاءِ ﴾ [ إبراهيم : ٤٠ ] فَلَئنْ مَنَّ عَلَيْكِ بِقَبُـول ِ هٰذِهِ الْبِضَاعَةِ المُزْجَاةِ ، فَلَقَدْ أَكْمَلَ المِنَّةَ وَأَعْظَمَ النَّعْمَةَ ، وَيَا لَكِ مِنْ سَعَادَةٍ وَدَوْلَةٍ وَعِزَّ وَرِفْعَةٍ ، وَكَمْ تَرَيْنَ لذلك مِنْ حِلْعَةٍ وَنِعْمَةٍ ، وَذُخْر وَكَرَامَةٍ ، وَإِنْ تَكُن

(۱۸۸۰)

الأُخْرَى فَيَا لَكِ مِنْ خُسْرَانٍ وَغَبْنِ وَحِرْمَانٍ ، فَاهْتَمَّ وَآشْتَغِلْ بِهِذَا الشَّأْنِ ، فَإِذَا وَاظَبْتَ عَلَى مِثْلِ هذا وَكَرَّرْتَهُ عَلَى قَلْبِكَ عِنْدَ الْفَرَاغِ مِنْ طَاعَتِكَ ، وَآسْتَعَنْتَ بِالله عَنَّ وَجَعل ، صَرَفَكَ عَنِ الإِلْتِفَاتِ إِلَى الْخَلْقِ وَالنَّفْسِ ، وَشَغَلَكَ عَنْ مُرَاءاة وَإِعْجَابِ ، وَبَعَنْكَ عَلَى مَحْضِ الإِخْلَاصِ لله تَعَالى في الطَّاعَاتِ ، وَالتَّمَسُّكِ بِذِكْرِ مِنَّةِ الله تَعَالى عليك في جَمِيعِ الْحَالاتِ ، وَالتَّمَسُّكِ بِذِكْرِ مِنَّةِ الله تَعَالى عليك في جَمِيعِ الْحَالاتِ ، وَيَحْصُلُ لَكَ أَرْجَى طَاعَاتٍ طَاهِرَةٍ لاَ عَيْبَ فِيهَا ، وَخَيْرَاتٍ خَالِصَةٍ لاَ شَوْبَ فيها ، وَخَيْرَاتٍ خَالِصَةٍ لاَ شَوْبَ فيها ، وَعَيْرَاتٍ خَالِصَةٍ لاَ شَوْبَ فيها ، وَعَبَادَاتٍ مَقْبُولَةٍ لاَ نَقْصَ فِيها ، بَلْ مِثْلُ هٰذِهِ الطَّاعَةِ ، وَإِنْ حَصَلَتْ فيها ، وَعَيْرَاتٍ خَالِصَةٍ لاَ شَوْبَ فيها ، وَكَثُر نَفْعُها وَطَابَ عُقْبَاهَا وَإِنَّ عَلَى الْعَبْرِ وَالْقَالِمِ وَالْهَا وَإِنَّ الْتَوْفِيقَ لِمِثْلِها عَزِيزٌ ، وَالْفَضْلَ بِهِ لله تَعَالَى عَلَى العَبِدِ لَكَبِيرَةً . لَعَمْرِي وَإِنَّها وَانْ فَعَلَى عَلَى الْعَبْدِ لَكَبِيرً . فَأَيُّ هَدِيَّةٍ التَّوْفِيقَ لِمِثْلِها عَزِيزٌ ، وَالْفَضْلَ بِهِ لله تَعَالَى عَلَى العَبْدِ لَكَبِيرَةً . فَالَّ مِنْ مَعْ عِي يَشْكُرُهُ التَّالَى عَلَى عَلَى العَبْدِ لَكَبِيرً . فَأَيُّ هَدِيَّةٍ وَيُشْتَعِي وَيُثَلِي وَلَّ العَالَمِينَ ، وَأَيُّ بِضَاعَةٍ أَعَزُ مِنْ بِضَاعَةٍ آخْتَارَهَا وَرَضِيهَا رَبُ الْعَالَمِينَ ، وَأَيُّ بِضَاعَةٍ أَعَزُ مِنْ بِضَاعَةٍ آخْتَارَهَا وَرَضِيهَا رَبُ الْعَالَمِينَ ؟

فَتَأَمَّلُ أَيُّهَا الْمِسْكِينُ ، وَإِيَّاكَ / أَنْ تَكُونَ مِنَ الْمَغْبُونِينَ ، وَإِذَا جَرَى [١/٨٦] الأَمْرُ عَلَى هٰ فِيهُ الْجُمْلَةِ ، كُنْتَ مِنَ المُخْلِصِينَ لله سُبْحَانَهُ وتَعَالى الخالصين ، الذَّاكِرِينَ لِمِنَنِهِ المَرْضِيِّينَ ، وَكُنْتَ قَدْ خَلَّفْتَ هٰ فِهِ الْعَقَبَةَ الخالصين ، الذَّاكِرِينَ لِمِنَنِهِ المَرْضِيِّينَ ، وَكُنْتَ قَدْ خَلَّفْتَ هٰ فِهِ الْعَقَبَةَ الخالصين ، الذَّاكِرِينَ لِمِنَنِهِ المَرْضِيِّينَ ، وَكُنْتَ قَدْ خَلَّفْتَ هٰ فِهِ الْعَقَبَةَ المَحْوفَة ، وَسَلِمْتَ مِنْ آفاتِهَا ، وَسَبَقْتَ بِخَيْرَاتِهَا وَثَمَرَاتِهَا فَائِزاً إِلَى الأَبَدِ بِكَرَامَاتِهَا وَسَعَادَاتِهَا ، وَالله سُبْحَانَهُ وَلِي التَّوْفِيقِ وَالْعِصْمَةِ بِمَنِّهِ وَفَضِلِهِ ، وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُولَ وَلاَ قُولًا وَلَا قُولًا وَلاَ قُولًا فَاللهِ اللهِ الْعَظِيمِ .

### العقبةُ السَّابعة : وهي عقبةُ الحمد والشكر

عَلَيْكَ ، وَفَقَكَ الله وَإِيَّانَا بِحُسْنِ تَوْفِيقِهِ ، بَعْدَ قَطْعِ هَــَذِهِ الْعَقَبَاتِ ، وَالظَّفرِ بِالْمَقْصُودِ مِنْ هٰذِهِ الْعِبادَةِ ، السَّالِمَةِ مِنَ الآفَاتِ ، بِالْحَمْدِ وَالشُّكْرِ للهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَلَى هٰذِهِ النَّعْمَةِ الْعَظِيمَةِ وَالْمِنَّةِ الْكَرِيمَةِ .

لزوم الحمد والشكر أدوام

النعمة

وَإِنَّمَا يَلْزَمُكَ ذَٰلِكَ لِأَمْرَيْنِ :

أَحَدُهُما : لِدَوَامِ النَّعْمَةِ . وَالثَّانِي : لِخُصُولِ الزِّيَادَةِ .

\_ فَأَمَّا دَوَامُ النَّعْمَة ، فَلَأَنَّ الشَّكْرَ قَيْدُ النَّعَمِ ، بِهِ تَدُومُ وَتَبْقَى ، وَبِتَرْكِهِ تَزُولُ وَتَحُولُ ، قَالَ الله سُبْحَانَهُ وتَعَالَى : ﴿ إِنَّ الله لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ [ الرعد : ١١ ] وَقَالَ عَزَّ مِنْ قَائِل : ﴿ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ الله ، فَأَذَاقَهَا آلله لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾ [ النحل : الله ، فَأَذَاقَهَا آلله لَبُهِ عَالَى الله مُنْحَانَهُ : ﴿ مَا يَفْعَلُ آلله بِعَذَابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَآمَنْتُمْ ﴾ [ النساء : ١٤٧]. وَقَالَ ﷺ : « إِنَّ لِلنَّعَمِ أُوابِدَ كَأُوابِدِ الْوَحْشِ ، فَقَيدُوهَا بِالشَّكْرِ » (أ) .

ـ وَأَمَّا حُصُولُ الـزِيَادَةِ ، فَلَمَّا كَانَ الشُّكْرُ هُوَ قَيْـذَ النَّعْمَةِ ، فَهُـوَ يُثْمِرُ

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم ( ١٠٧ ) .

الزِّيادَةَ ؛ قالَ الله تعالى : ﴿ لَئُنْ شَكَـرْتُمْ لَأَذِيدَنَكُمْ ﴾ [ إبراهيم : ٧ ] ﴿ وَالَّـذِينَ آهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدًى ﴾ -[ محمد : ١٧ ] ﴿ وَالَّـذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلِنَا ﴾ [ العنكبوت : ٦٩]. وَلِلسَّيِّدِ الْحَكِيمُ إِذَا رَأَى الْعَبْدَ قَدْ قَامَ بِحَقِّ نِعْمَةٍ يَمُنُّ عَلَيْهِ بِأُخْرَى وَيَرَاهُ أَهْلًا لَهَا ، وَإِلَّا فَيَقْطَعُ ذَٰلِكَ عَنْهُ .

النَّعم وأقسامها

نُمَّ النَّعَمُ قِسْمَانِ : دُنْيَويَّةً ، وَدِينِيَّةً .

فَالدُّنْيَوِيَّةُ ضَرْبَانِ : نِعْمَةُ نَفْعٍ ، وَنِعْمَةُ دَفْعٍ .

فَنِعْمَةُ النَّفْعِ : أَنْ أَعْطَاكَ المَصَالِحَ وَالْمَنَافِعَ ؟

فَالْمَنَافِعُ ضَرْبَانِ : (١) الْخِلْقَةُ السَّوِيَّةُ في سَلَامَتِهَا وَعَافِيَتِهَا ، (٢) وَالمَلْاذُ الشَّهِيَّةُ مِنَ المَطْعَمِ وَالمَشْرَبِ وَالمَلْبَسِ وَالمَنْكَحِ وَغَيْرِهَا مِنْ فَوَائِدِهَا .

وَنِعْمَةُ الدَّفْعِ: أَنْ صَرَفَ عَنْكَ المَفَاسِدَ وَالمَضَارَّ. وَهِي ضَرْبَانِ: أَحَدُهُما: بَأَنْ سَلَّمَكَ مِنْ زَمَانَتِهَا وَسَائر آفَاتِهَا وَعِلَلِها ؟

وَالثَّانِي: دَفْعُ مَا يَلْحَقُكَ بِهِ من ضَردٍ مِنْ أَنْوَاعِ الْعَوَائِقِ ، أَوْ يَقْصِدُكَ بِهِ من ضَردٍ مِنْ أَنْوَاعِ الْعَوَائِقِ ، أَوْ يَقْصِدُكَ بِهِ من ضَردٍ مِنْ أَنْسٍ أَوْ جِنِّ وَسِبَاعٍ وَهَوَامٌ ونَحْوِهَا / .

وَأَمَّا النَّعَمُ الدِّينِيَّةُ فَضَرْبَانِ : نِعْمَةُ التَّوْفِيقِ ، وَنِعْمَةُ الْعِصْمَةِ ؟

فَنِعْمَةُ التَّوْفِيقِ : أَنْ وَفَّقَكَ أَوَّلًا لِلإِسْلَامِ ، ثُمَّ لِلسُّنَّةِ، ثُمَّ لِلطَّاعَةِ؛

وَنِعْمَةُ الْعِصْمَةِ : أَنْ عَصَمَكَ أَوَّلًا عَنِ الْكُفْرِ وَالشِّرْكِ ، ثُمَّ عَنِ الْبِدْعَةِ وَالشِّرْكِ ، ثُمَّ عَنِ الْبِدْعَةِ وَالضَّلَالَةِ ، ثُمَّ عَنْ سَائر المَعَاصِي .

وَتَفْصِيلُ ذٰلِكَ لَا يُحْصِيهِ إِلَّا السَّيِّدُ الْعَالِمُ ، الَّذِي أَنْعَمَ عَلَيْكَ ، كما

قَالَ جَلَّ وَعَلَا : ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا ﴾ [مريم : ٣٤].

وَإِنَّ دَوَامَ هٰذِهِ النَّعَمِ كُلِّهَا بَعْدَ ما مَنَّ عَلَيْكَ بِهَا ، وَالزَّيَادَةَ عَلَيْهَا مِنْ كُلِّ بَابٍ ، ما لاَ يَبْلُغُهُ وَهُمُكَ ، كُلُّهَا تَتَعَلَّتُ بِشَيءٍ وَاحِدٍ ، وَهُوَ الشُّكْرُ وَالْحَمْدُ لله ، وَإِنَّ خَصْلَةً تَكُونُ لَهَا كُل هٰذِهِ الْقِيمَةُ ، وَتَكُونُ فِيهَا كُلَّ هٰذِهِ الْقَيمَةُ ، وَتَكُونُ فِيهَا كُلَّ هٰذِهِ الْقَيمَةُ ، وَتَكُونُ فِيهَا كُلَّ هٰذِهِ الْفَائِدةِ ، لَحَقِيقٌ أَنْ يُتَمَسَّكَ بِهَا مِنْ غَيْرِ إِغْفَالَ بِحَالً ، فَإِنَّهُ جَوْهَـرٌ ثَمِينَ الْفَائِدةِ ، لَحَقِيقٌ أَنْ يُتَمَسَّكَ بِهَا مِنْ غَيْرِ إِغْفَالَ بِحَالً ، فَإِنَّهُ جَوْهَـرٌ ثَمِينَ وَكِيميَاءُ عَزِيزَةً ، وَآلله وَلِيُّ التَّوْفِيقُ بِفَضْلِهِ .

حقيقة الحمد والشكر فَإِنْ قِيلَ : فَمَا حَقِيقَةُ الْحَمْدِ وَالشُّكْرِ وَمَا مَعْنَاهُمَا وَحُكْمُهُمَا ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ العُلَمَاءَ فَرَقُوا بَيْنَ الْحَمْدِ وَالشُّكْرِ عِنْدَ التَّحْصِيلِ ، أَنَّ الْحَمْدَ مِنْ أَشْكَالِ التَّسْبِيحِ وَالتَّهْلِيلِ ، فَيَكُونُ مِنَ المَسَاعِي الطَّاهِرَةِ ؛ وَالشُّكْرُ مِنْ أَشْكَالِ الصَّبْرِ وَالتَّهْلِيلِ ، فَيَكُونُ مِنَ المَسَاعِي الْبَاطِنَةِ . وَلأَنَّ الشُّكْرُ مِنْ أَشْكَالِ الصَّبْرِ وَالتَّقْوِيضِ ، فَيكُونُ مِنَ المَسَاعِي الْبَاطِنَةِ . وَلأَنَّ الشَّكْرُ يُقَابِلُ الكُوْمَ والذمّ ، وَلإَنَّ الْحَمْدَ أَعَمُّ وَأَكْثَرُ وَالشَّكُورُ ﴾ وَالشَّكُورُ ﴾ وَالشَّكُورُ ﴾ وَالشَّكُورُ ﴾ وَالشَّكُورُ ﴾ [سبإ : ١٣] . فَنَبَتَ أَنَّهُمَا مَعْنِيَّانِ مُتَمَيِّزَانِ .

ثُمَّ الْحَمْدُ هُوَ الثَّنَاءُ عَلَى أَحَدٍ بِالْفِعْلِ الْحَسَنِ ؛ هٰذَا مُقْتَضَى كَلَامُ شَيْخِنَا() رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى .

وَأَمَّا الشُّكْرُ فَتَكَلَّمُوا في مَعْنَاهُ وَأَكْثَرُوا ؛ فَعَنِ آبْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ قَالَ : الشُّكْرُ هُوَ الطَّاعَةُ بِجَمِيعِ الْجَوَارِحِ لِرَبِّ الْخَلَق في السِّرِ وَالْعَلانِيَةِ ؛ وَإلى نَحْوِهِ ذَهَبَ بَعْضُ مَشَايِخِنَا فَقَالَ : الشُّكْرُ هُوَ أَدَاءُ الطَّاعَاتِ في الظَّاهِرِ وَالْبَاطِنِ ، ثُمَّ رَجَعَ إلى أَنَّهُ آجْتِنَابُ المَعَاصِي ظَاهِراً وَبَاطِناً .

<sup>(</sup>أ) هو أبو بكر الورّاق .

وَقَالَ غَيْرُهُ: الشُّكْرُ الإحْتِرَاسُ عَن آخْتِيَار مَعَاصِي اللَّهِ تعالى، تَحْتَرسُ عَلَى قَلْبِكَ وَلِسَانِكَ وَأَرْكَانِكَ ، حَتَّى لاَ تَعْصِيَ اللَّهَ تَعَالَى بِشَيءٍ مِنْ هُـذِهِ الثَّلَاثَةِ ، بِوْجِهٍ مِنَ الوُجُوهِ .

وَالْفَرْقُ بَيْنَ قَوْلِـهِ (أَ) وَبَيْنَ قَوْل ِ الشَّيْخ ِ الأَوَّل ِ (<sup>ب)</sup> ، أَنَّهُ رَحِمَـهُ اللَّهُ. جَعَلَ الإحْتِرَاسَ مَعْنَى مُثْبِتاً زَائِداً عَلَى الإجْتِنَابِ عَن المَعَاصِي ؛ وَأَمَّا الإجْتِنَابُ عَنِ المَعْصِيَةِ فَمَا هُوَ(١) إلا أَنْ لاَ يَفْعَلَ المَعْصِيَةَ عِنْدَ دَوَاعِيهَا ، وَلا يَكُونُ فِي نَفْسِهِ مَعْنَى مُحَصَّلًا ، يَكُونُ الْعَبْدُ بِهِ مُشْتَغِلًا ، وَعَن الكُفْرَانِ [١/ ٨٧] مُعْتَصِماً . وَقَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ : إِنَّ الشُّكْرَ تَعْظِيمُ المُنْعِمِ عَلَى مُقَابَلَةِ / نِعْمَتِهِ ، عَلَى حَدٍّ يَمْنَعُهُ عَنْ جَفَاءِ المُنْعِم وَكُفْرَانِهِ ۞ . وَلَـوْ قُلْتَ : تَعْظِيمُ المُحْسِن عَلَى مُقَابَلَةِ إحْسَانِهِ ، لَصَحَّ أَن يَكُونَ مِنَ اللَّهِ الشُّكُرُ لِلْعَبْدِ(٥) ، فَحَسَنٌ ؛ وَفِيهِ تَفَاصِيلُ قَدْ شَرَحْنَاهَا فِي كِتَابٍ : « إِحْيَاءِ عُلُومِ الدِّين» (مــ) وَغَيْـرِهِ ، وَلٰكنَّ التَّحْصِيلَ أَنَّ الشُّكْـرَ مِنَ الْعَبْدِ تَعْـظِيمٌ يَمْنَـعُ مِنْ جَفَـاءِ مَنْ أَحْسَنَ إِلَيْهِ ، وَذٰلِكَ بِتَذَكُّر إِحْسَانِهِ وَخُسْنِ حَالَ<sup>(٢)</sup> الشَّاكِر فِي شُكْرِهِ ، وَقُبْحِ حَالَ ِ الكَافِرِ فِي كُفْرَانِهِ .

قُلْتُ : إِنَّ أَقَلَّ مَا يَسْتَوْجِبُهُ المُنْعِمُ بِنِعْمَتِهِ ، أَنْ لاَ يُتَوَصَّلَ بِهَا إلى مَعْصِيَةٍ ، وَمَا أَقْبَحَ حَالَ مَنْ جَعَلَ نِعْمَةَ المُنْعِمِ سِلاّحاً عَلَى عِصْيَانِهِ ، فَعَلَى

(أ) الضمير هنا يعود إلى الغير (قال غيره).

<sup>(</sup>ب)الشيخ الأول : هو الذي عرَّفه المصنَّف بقوله : بعض مشايخنا .

<sup>(</sup>ج) الكفران : جحود النعمة والكفر بها .

<sup>(</sup>د) معنى شكر الله للعبد أن يوفقه لأن يشكره ويثنى عليه بما هو أهله.

<sup>(</sup>هـ) يراجع كتاب الصبر والشكر، وهو الكتاب الثاني من ربع المنجيّات من كتاب الإحياء ( ج ٤ ص ٥٣ ) .

الْعَبْدِ إِذَنْ مِنْ فَرْضِ الشُّكْرِ فِي حَقِيقَتِهِ ، أَنْ يَكُونَ لَهُ مِنْ تَعْظِيمِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، مَا يَحُولُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ مَعَاصِيهِ عَلَى حَسَبِ تَذَكّرِ نِعَمِهِ (') ، فَإِذَا أَتَى يِذْلِكَ فَقَدْ أَتَى سَمَا هُوَ الأَصْلُ فِيهِ ، ثُمَّ يُقَابِلُ ذُلِكَ بِجِدِّ فِي الطَّاعَةِ ، وَجُهْدِ فِي القِيَامِ بِالْخِدْمَةِ ، إِذْ هُوَ مِنْ حُقُوقِ النَّعْمَةِ ، فَلَا بُدَّ مِنَ الإِحْتِرَاسِ عَنِ المَعْصِيةِ ، وَبِاللَّهِ التَّوفِيقُ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَمَا مَوْضِعُ الشُّكْر ؟

موضع الشكر

فَاعْلَمْ أَنَّ مَوْضِعَهُ النَّعْمُ ؛ وَالنَّعَمُ دينِيَّةٌ وَدُنْيَوِيَّةٌ عَلَى أَقْدَارِهِمَا . وَأَمَّا الشَّدَائِدُ وَالمَصَائِبُ في الدُّنْيَا ، في نَفْسِ أَوْ أَهْلِ أَوْ مَالٍ ، فَتَكَلَّمُوا في ذَلْكَ ، هَلَ يَلْزَمُ الْعَبْدَ الشَّكْرُ عَلَيْهَا ؟ قَالَ بَعْضُهُم ّ : لَا يَلْزَمُ الْعَبْدَ الشَّكْرُ عَلَيْهَا ؟ قَالَ بَعْضُهُم ّ : لَا يَلْزَمُ الْعَبْدَ الشَّكْرُ عَلَى النَّعْمَةِ الشَّكْرُ على عَلَيْهَا مِنْ حَيْثُ هِيَ ، وَإِنَّمَا يَجِبُ فِيهَا الصَّبْرُ . وَأَمَّا الشُّكْرُ فَهُو عَلَى النَّعْمَةِ الشَّكر على لاَ غَيْرُ . قَالُوا : وَلَا شِدَّةَ إِلَّا وَفي جَنْبِهَا نِعَمُ اللَّهِ تَعَالَى ، فَيلَزِمَ الشَّكْرُ عَلَى النَّعَةَ النَّعَةَ النَّعَمَ النَّعَمَ المُقْتَرِنَةِ بِهَا دُونَ نَفْسِ الشَّدَةِ .

وَتِلْكَ النَّعَمُ مَا قَالَهُ ابْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا : مَا آبْتُلِيتُ بِبَلِيَّةٍ إِلَّا كَانَ لِلَّهِ تَعَالَى عَلَيَّ فِيهَا أَرْبَعُ نِعَم : إِذْ لَمْ تَكُنْ في دِينِي ، وَإِذْ لَمْ تَكُنْ أَعُلَمَ مِنْهَا ، وَإِذْ لَمْ أَحْرَمِ الرِّضَا ، وَإِذْ رَجَوْتُ الشَّوَابَ عَلَيْهَا . وَقَدْ قِيلَ أَعْظَمَ مِنْهَا ، وَإِذْ لَمْ أُحْرَمِ الرِّضَا ، وَإِذْ رَجَوْتُ الشَّوَابَ عَلَيْهَا . وَقَدْ قِيلَ أَيْضًا : مِنْ تِلْكَ النَّعْمِ أَنَّ تِلْكَ الشِّدَّةَ زَائِلَةً غَيْرُ دَائِمَةٍ ، وَأَنْهَا مِنَ اللَّهِ تَعَالَى أَيْضًا : مِنْ تِلْكَ النَّعْمِ أَنَّ تِلْكَ الشِّدَة زَائِلَةً غَيْرُ دَائِمَةٍ ، وَأَنْهَا مِنَ اللَّهِ تَعَالَى دُونَ غَيْرِهِ ، وَإِنْ كَانَتْ بِسَبِبِ مَحْلُوقٍ ، فَإِنَّهَا لَكَ عَلَيْهِ ، لا لَهُ عَلَيْكَ ، فَإِذَنْ

يَلْزَمُ الْعَبْدَ الشُّكْرُ عَلَى النَّعَمِ المَقْتَرِنَةِ بِالشِّدَّةِ .

الشكر على الشدائد وَقَالَ آخَرُونَ، وَهُوَ الْأَوْلَى عِنْدَ شَيْخِنَا رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: إِنَّ شَدَائِدَ السُّنْيَا مِمَّا يَلْزَمُ الْعَبْدَ الشُّكْرُ عَلَيْهَا ، لِأَنَّ تِلْكَ الشَّدَاثِدَ نِعَمٌ بِالحقِبقَةِ ، وَمَثُوبَاتٍ جَزِيلَةٍ ، وَأَعْوَاضٍ كَرِيمَةٍ بِذَلِيلٍ أَنَّهَا تُعَرِّضُ الْعَبْدَ لِمَنَافِعَ عَظِيمَةٍ ، وَمَثُوبَاتٍ جَزِيلَةٍ ، وَأَعْوَاضٍ كَرِيمَةٍ

[۸۷/ب]

فِي العَاقِبَةِ ، تَنَلَاشَى فِي جَنْبِهَا / مَشَقَّةُ هٰذِهِ الشَّدَائِدِ ، وَأِيِّ نِعْمَةٍ تَكُونُ أَكْبَرَ مِنْ هٰذِهِ . وَمِثَالُ ذٰلِكَ مَنْ يَسْقِيكَ دَوَاءً كَرِيهاً مُرَّا لِدَاءٍ شَدِيدٍ ، أَوْ يَفْصِدُكَ أَوْ يَحْجُمُ لَكَ لِعِلَّةٍ عَظِيمَةٍ مَخُوفَةِ الْخَطَرِ ، فَيُوَدِّي ذٰلِكَ إلى يَحْجُمُ لَكَ لِعِلَةٍ عَظِيمَةٍ مَخُوفَةِ الْخَشْ ، فَيكُونُ إِيلَامُهُ إِيّاكَ ضِحَةِ النَّفْسِ ، وَسَلَامَةِ الْبَدَنِ ، وَصَفْوةِ الْعَيْشِ ، فَيكُونُ إِيلَامُهُ إِيّاكَ بِمَرَارَةِ الدَّوَاءِ ، أَوْ جِرَاحَةِ الْفَصْدِ ، وَالْحِجَامَةِ ، نِعْمَةُ بَالِغَةُ بِالْحَقِيقَةِ ، وَمِنَّةُ بِمَرَارَةِ الدَّوَاءِ ، أَوْ جِرَاحَةِ الْفَصْدِ ، وَالْحِجَامَةِ ، نِعْمَةُ بَالِغَةُ بِالْحَقِيقَةِ ، وَمِنَّةُ ظَاهِرَةُ ، وإِن كَانَ فِي صُورَتِهِ مَكْرُوهاً ، يَنْفُرُ عَنْهُ الطَّبْعُ ، وَتَسْتَوْحِشُ مِنْهُ التَّفْشُ ، وَأَنْتَ تَحْمَدُ الَّذِي تَوَلِّى مِنْكَ هٰذَا ، بَلْ تُحسِنُ إِلَيْهِ مَا أَمْكَنَكَ .

وَكَذَٰلِكَ حُكْمُ هٰذِهِ الشَّدَائِدِ ؛ أَمَا تَرَى أَنَّ النَّبِيَّ عَلَى ، كَيْفَ حَمَدَ اللَّهُ وَشَكَرَهُ عَلَى الشَّدَائِدِ شُكْرَهُ عَلَى المَسَارِ ، حَيْثُ قَالَ : « الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى مَا سَاءَ وَسَرَّ » (أ) . أَمَا تَرَى كَيْفَ يَقُولُ جَلَّ جَلالُهُ : ﴿ وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيئاً وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْراً كَثِيراً ﴾ [ النساء : ١٩ ] وَمَا سَمّاهُ اللَّهُ تَعَالَى خَيْراً ، فَهُو أَكْثَرُ مِمّا يَبْلُغُهُ وَهُمُكَ ؛ يُؤكِّدُ هٰذَا الْقَوْلَ أَنَّ النَّعْمَةَ لَيْسَتْ خَيْراً عَنِ اللَّذَةِ وَمَا تَشْتَهِيهِ النَّفْسُ بِمُقْتَضَى الطَّبْعِ ، إِنَّمَا هُوَ مَا يَزِيدُ فِي رِفْعَةِ الدرجة ، وَلِذَٰلِكَ تُسَمَّى نِعْمَةً فِي مَعْنَى الزِّيَادَةِ ؛ وَإِذَا كَانَتِ الشَّلَّةُ مِمَّا تَصِيرُ سَبَباً في وَلَالِكَ تُسَمَّى نِعْمَةً في مَعْنَى الزِّيَادَةِ ؛ وَإِذَا كَانَتِ الشَّلَّةُ مِمَّا تَصِيرُ سَبَا في وَلَاللَّ مُوفَقًا .

مفاضلة بين الشكر والصابر

فَإِنْ قُلْتَ : فالشَّاكِرُ أَفْضَلُ أَمِ الصَّابِرُ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّهُ قِيلَ : إِنَّ الشَّاكِرَ أَفْضَلُ بِدَلِيلِ قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ ﴾ [ سبأ : ١٣ ] فَجَعَلَهُمْ أَخَصَّ الْخَوَاصِّ . وَقَالَ في نُوحٍ عَلَيْهِ الصَّلاة والسَّلامُ : ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَبْداً شَكُوراً ﴾ [ الإسراء : ٣ ] وَقَالَ في

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم (١٠٨).

إِبْرَاهِيمَ : ﴿ شَاكِراً لِأَنْعُمِهِ ﴾ [ النحل : ١٢١ ]، وَلَأِنَّهُ فِي مَنْزِلَةِ الإِنْعَامِ وَالْعَافِيَةِ ، وَلِذٰلِكَ قِيلَ : لأَنْ أُنْعِمَ فَأَشْكُرَ أَحَبُّ إِلَىَّ مِنْ أَنْ أُبْتَلَى فَأَصْبرَ .

وَقِيلَ : بَلِ الصَّابِرُ(١) أَفْضَلُ ، لَأَنَّهُ أَعْظَمُ مَشْقَّةً ؛ فَيَكُونُ أَعْظَمَ ثَوَاباً وَأَرْفَعَ مَنْزِلَةً . قَالَ تَعَالَى : ﴿ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِراً نِعْمَ الْعَبْدُ ﴾ [ ص : ٤٤]. وَقَالَ: ﴿ إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابِ ﴾ [ الزُّمر: ١٠] وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ ﴾ [ آل عمران : ١٤٦].

قُلْتُ أَنا: الشَّاكِرُ بِالْحَقِيقَةِ لا يَكُونُ إلَّا صَابِراً، وَالصَّابِرُ بِالْحَقِيقَةِ لا يَكُونُ إِلَّا شَاكِراً، لِّأَنَّ الشَّاكِرَ في دَارِ الْمِحْنَةِ لَا يَخْلُو مِنْ مِحْنَةٍ يَصْبِرُ عَلَيْهَا لَا مَحَالَةَ وَلاَ يَجْزَعُ ؛ فَإِنَّ الشُّكْرَ تَعْظِيمُ المُنْعِمِ عَلَى حَدٍّ يَمْنَعُ مِنْ عِصْيَانِهِ ، وَالْجَزَعَ عِصْيَانٌ / ، وَالصَّابِرُ لَا يَخْلُو مِنْ نِعْمَةٍ ؛ كَمَا ذَكَرْنَا أَنَّ الشَّدَائِدَ نِعَمَّ [ ٨٨/أ] بِالْحَقِيقَةِ عَلَى المَعْنَى المُتَقَدِّم ، فَإِنَّهُ شَكَرَ بِالْحَقِيقَةِ إِذْ صَبَرَ، لِأَنَّهُ حَبَسَ نَفْسَهُ عَن الْجَزَع تَعْظِيماً لِلَّهِ تَعَالَى ، وَهٰذَا هُوَ الشُّكْرُ بِعَيْنِهِ ، إِذ هُوَ تَعْظِيمُ يَمْنَعُ عَن الْعِصْيَانِ ؛ وَلَّإِنَّ الشَّاكِرَ يَمْنَعُ نَفْسَهُ عِنَ الكُفْران فَصَبَرَ عَن المَعْصِيَةِ ، وَحُمَلَ نَفْسَهُ عَلَى الشُّكْرِ ، وَصَبَرَ عَلَى الطَّاعَةِ ، فَصَارَ صَابِراً عَلَى الْحَقِيقَةِ ؛ وَالصَّابِرُ عَظَّمَ اللَّهَ تَعَالَى ، حَتَّى مَنَعَهُ تَعْظِيمُهُ عَنِ الْجَزَعِ فِيمَا أَصَابَهُ وَحَمَلَهُ عَلَى الصَّبْرِ ، فَقَدْ شَكَرَ اللَّهَ تَعَالَى فَصَارَ شَاكِراً بِالحَقِيقَةِ ؛ وَلَأِنَّ حَبْسَ النَّفْسِ عَنِ الكُفْرَانِ مَعَ قَصْدِ النَّفْسِ (لَهُ) (٢) ، شِدَّةٌ يَصْبرُ عَلَيْهَا الشَّاكِرُ ؟ وَتَوْفِيقُ الصَّبرِ وَالْعِصْمةِ نِعْمَةُ يُشْكَرُ عَلَيْهَا الصَّابرُ ، فَأَحَدُهُمَا لَا يَنْفَكُ عَن الآخر ، لأِنَّ الْبَصِيرَةَ الْبَاعِثَةَ عَلَيْهَا وَاحِدَةً ، وَهِيَ بَصِيرَةُ الإسْتِقَامَةِ فِي قَوْلِ بَعْض عُلَمَائِنَا ؛ فَمِنْ هٰذِهِ الْوُجُوهِ قُلْنَا : إِنَّ أَحَدَهُمَا لَا يَنْفَكُ عَن الآخَر ،

فَاعْرَفْ هٰذِهِ الْجُمْلَةَ ، وَبِاللَّهِ التَّوفِيقُ .

#### فصـــل (في وجوب الحمد والشكر)

فَعَلَيْكَ أَيُّهَا الرَّجُلُ بِبَذْلِ المَجْهُودِ في قَطْعِ هٰذِهِ الْعَقَبَةِ الْيَسِيرَةِ الْمُؤْنَةَ ، الْكَبِيرَةِ الْجَدْوَى ، الْعَزِيزَةِ المُعْتَصَرِ (١) ، الْعَظِيمَةِ الْقَدْرِ ، وَتَأَمَّلْ أَصْلَيْن :

أَصْلَيْنِ: أَخَدُهُمَا: أَنَّ النَّعْمَةَ إِنَّمَا تُعْطَى مَنْ يَعْرِفُ قَدْرَهَا ؛ وَإِنَّمَا يَعْرِفُ قَدْرَهَا الشَّاكُو.

وَدَلِيلُ مَا قُلْنَاهُ ، قَوْلُهُ سُبْحَانَهُ فِي الْحِكَايَةِ عَنِ الْكُفّارِ وَالرَّدَ عَلَيْهِمْ فِي الْمُؤلَاءِ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا ؟ أَلَيْسَ اللَّهُ بِاعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ ﴾ [ الأنعام: ٥٣] ، ظَنَّ أُولٰئِكَ الْجُهّالُ أَنّ النَّعْمَةَ الْعَظِيمَةَ وَالمِنّةَ الْكَرِيمَةَ ، إِنَّمَا تُعْطَى مَنْ يَكُونُ أَكْثَرَهُمْ مَالًا ، وَأَشْرَفَهُمْ حَسَباً وَنَسَباً ، فَقَالُوا : مَا بَالُ هُولَاءِ الفُقَرَاءِ بزعمكم ، مِنَ الْعَبِيدِ وَالأَحْرَارِ ، أُعْطُوا هٰذِهِ النَّعْمَةَ الْعَظِيمَةَ هُولَاءِ بَرَعْمِكُمْ دُونَنَا ؟ فَقَالُوا عَلَى طَرِيقِ الإسْتِكْبَارِ وَمَجْرَى الاسْتِهْزَاءِ : ﴿ أَهْوُلاءِ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا ﴾ ؟ فَأَجَابَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى بِهٰذِهِ النَّكْتَةِ الزَّاهِرَةِ ، وَقَالُوا : ﴿ أَنْسَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنَا ﴾ ؟ فَأَجَابَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى بِهٰذِهِ النَّكْتَةِ الزَّاهِرَةِ ، وَقَالُوا : ﴿ أَنْسَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا ﴾ ؟ فَأَجَابَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى بِهٰذِهِ النَّكْتَةِ الزَّاهِرَةِ ، وَأَنْما يَعْرِفُ قَدْرَهَا مَنْ أَقْبَلَ بِنَفْسِهِ وَقَلْبِهِ فَقَالُوا عَلَى غَيْرِهُا ، وَلا يَعْرَفُ قَدْرَهَا مَنْ أَقْبَلَ بِنَفْسِهِ وَقَلْبِهِ فَالْمَالَةُ عَلَى غَيْرِهَا ، وَلاَ يَعْرَفُ قَدْرَهَا مَنْ أَقْبَلَ بِنَفْسِهِ وَقَلْبِهِ فَالْمَا يَعْرِفُ قَدْرَهَا مَنْ أَقْبَلَ بِنَفْسِهِ وَقَلْبِهِ فَالْمَا يَعْرِفُ قَدْرَهَا مَنْ أَقْبَلَ بِنَفْسِهِ وَقَلْبِهِ فَالْمَا يَعْرَفُ قَدْرَهَا عَلَى غَيْرِهَا ، وَلاَ يَعْبَا بِمَا تَحَمَّلَ مِنْ أَعْبَاءِ المَوْنَةِ فِي تَحْصِيلِهَا ؛ ثُمَّ اللَّهُ بَاكُولُهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ أَلْ قَلْمَ اللَّهُ السَّابِقِ أَنَّ السَّابِقِ أَنَّ السَّابِقِ أَنَّ السَّابِقِ أَنَّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللْهُ الْمَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَوْلَاءِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَا السَّابِقُ أَنْ اللَّهُ الْمَا السَّابِقِ أَنْ السَّابِقُ أَنْ اللَّهُ الْمُؤْلَاءِ اللْمَالَةُ الْمَالِهُ اللْمَا السَّابِقُ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِهُ اللْعُلَاءِ اللْعَلَاءِ اللْمَالِهُ الْمُؤْلَاءِ اللْعَلَاءِ اللْمَالِهُ الْمِلَاءِ الْمَالِعُلَاءِ اللْع

الضُّعَفَاءَ يَعْرِفُونَ هٰذِهِ النُّعْمَةِ ، وَيَقُومُونَ بشُكْرِهَا ، فَكَانُوا أَوْلَى بهٰذِهِ النَّعْمَةِ مِنْكُم ؛ فَلَا أَعْتِبَارَ بِغِنَاكُمْ وَثَرْوَتِكُم ، وَلَا جَاهِكُمْ فِي الدُّنْيَا وحَشْمتكم، ولا/ [٨٨/ب] نَسَبِكُمْ فِي الْأَنْسَابِ ، وَلاَ حَسَبِكُمْ ، إِنَّمَا تَحْسِبُونَ النَّعْمَةَ كُلَّهَا ، الدُّنْيَا وَحُــطَامُهــا ، وَالْحَسَبَ وَالنَّسَبَ وَعُلُوَّهُ ، لاَ الــدِّينَ ( والعلم )(١) وَالْحَـقُّ ا وَمَعْرِفَتَهُ ؛ وَإِنَّمَا تُعَظِّمُونَ ذٰلِكَ وَتَتَفَاخَرُونَ بِهِ ؛ أَلَا تَرَوْنَ أَنَّكُمْ لَا تَكَادُونَ تَقْبَلُونَ هٰذَا(٢) الدِّينَ وَالْعِلَم وَالْحَقِّ إِلَّا بِمَنَّةٍ عَلَى مَنْ أَتَاكُمْ بِهِ ، وَذٰلِكَ لإسْتِحْقَارِكُمْ ذٰلِكَ وَقِلَّةِ مُبُالاَتِكُمْ بِهِ ؟ وَأَنَّ هٰؤُلاءِ الضُّعَفَاءَ يَقْتُلُونَ أَنْفُسَهُمْ عَلَى ذَٰلِكَ ، وَيَبْذُلُونَ مُهْجَتَهُم فِيهِ ، وَلاَ يُبَالُونَ بِمَا فَاتَهُمْ وَلاَ بِمَنْ عَـادَاهُمْ مَعَ ذٰلِكَ ، لِتَعْلَمُوا أَنَّهُم هُمُ الَّذِينَ عَرَفُوا قَدْرَ هٰذِهِ النَّعْمَةِ ، وَرَسَخَ في قُلُوبِهِمْ تَعْظِيمُهَا ، وَهَانَ عَلَيْهِمْ فَوْتُ كلِّ شَيْءٍ دُونَهَا ، وَطَابَ لَهُمُ آحْتِمَالُ كُلِّ شِدَّةٍ ، وَيَسْتَغْرَقُونَ جَمِيعَ الْعُمُر في شُكْره ، فَلِذٰلِكَ آسْتَأْهَلُوا هٰذِهِ المِنّة الْكَريمَةَ ، وَالنُّعْمَةَ ( العَظيمة )(٣) في سَابق عِلْمِنا وَخَصَّصْنَاهُمْ بِهَا دُونَكُمْ ، فَهٰذه هٰذه .

لا يُقدِّر النعمة إلا أملها

ثُمَّ أَقُولُ: وَكَذٰلِكَ كُلُّ فَرِيقٍ مِنَ النَّاسِ ، خَصَّهُمُ اللَّهُ تَعَالَى بِنِعْمَةٍ مِنْ نِعَمِ ٱللَّذِينِ ، عِلْمِ أَوْ عَمَل ، فَإِنَّكَ تَجِدُهُمْ بِالحَقِيقَةِ أَعْرَفَ النَّاسِ بِقَدْرِها ، وَأَشَـدُّهُمُ تَعْظِيماً لَهَا ، وَأَجَـدُّهُمْ في تَحْصِيلِهَا ، وَأَعْـظَمَهُمْ في إَكْرَامِهَا ، وَأَقْومَهُمْ بِشُكْرِهَا ؛ وَالَّذِينَ حَرَمَهُمُ ذَٰلِكَ ، فَلِقِلَّةِ آحْتِفَ الِهِمْ وَتَعْظِيمِهِمْ لِحَقِّهَا بَعْدَ الْقَدْرِ السَّابِقِ ؛ فَلُو كَانَ تَعْظِيمُ الْعِلْمِ وَالْعِبَادَةِ في قُلُوبِ السُّوقَةِ وَالْعَامَّةِ مِثْلَ مَا هُو في قُلُوبِ الْعُلَمَاءِ وَالمُتَعَبِّدينَ ، لِمَا آثـرُوا سُوقَهُمْ عَلَيْهِ ، وَهَانَ عَلَيْهِمْ تَرْكُهُ . أَلَا تَرَى أَنَّ فَقِيهِاً إِذَا ظَفِرَ بِتَعْلِيم مَسْئَلَةٍ كَانَتْ مُلْتَبِسَةً عَلَيْهِ ، ثُمَّ ظَفِرَ بهَا ، كَيْفَ يَرْتَاحُ قَلْبُهُ وَيَعْظُمُ سُرُورُهُ ، وَيَجِلُّ مَوْقِعُهَا مِنْ قَلْبِهِ، حَتَى رُبُّمَا لَوْ وَجَدَ أَلْفَ أَلْفَ دِينارِ مَا كَانَ يَعْدِلُ ذٰلِكَ، وَرُبَّمَا يَهُمُّهُ أَمْرُ مَسْئَلَةٍ فِي بَابِ الدِّينِ فَيَتَفَكَّرُ فِيهَا، سَنَةً، بَلْ عَشْراً بَلْ عِشْرينَ وَأَكْثَرَ، لَا يَسْتَكْثِرْ ذَلِكَ وَلَا يَمَلُ ، حَتَّى رُبَّمَا يَرزُقَهُ اللَّهُ فَهْمَ ذَلِكَ ، فَيَعُدُهُ أَعْظَمَ مِنَّةٍ وَأَكْبَرَ نِعْمَةٍ ، وَيَرَى نَفْسَهُ بِذَلِكَ ، أَغْنَى كُلِّ غَنِيٍّ ، وَأَشْرَفَ كُلِّ شَرِيفٍ ؛ بَلْ رُبَّمَا يَتَبَيَّنُ مِثْلَ هٰ ذِهِ الْمَسْئَلَةِ لِسُوقِيٍّ ، أَوْ لِمُتَعَلِّمٍ كَسْلَانَ ، شَرِيفٍ ؛ بَلْ رُبَّمَا يَتَبَيَّنُ مِثْلَ هٰ ذِهِ الْمَسْئَلَةِ لِسُوقِيٍّ ، أَوْ لِمُتَعَلِّمٍ كَسْلَانَ ، يَرَى مِنْ نَفْسِهِ أَنَّهُ مِثْلُهُ فِي الرَّغْبَةِ فِي الْعِلْمِ وَالمَحَبَّةِ لَـهُ ، فَلَا يَسْتَمِعُ إلَيْهِ يَرَى مِنْ نَفْسِهِ أَنَّهُ مِثْلُهُ فِي الرَّغْبَةِ فِي الْعِلْمِ وَالمَحَبَّةِ لَـهُ ، فَلَا يَسْتَمِعُ إلَيْهِ حَقَّهُ ، وَرُبَّمَا إِنْ طَالَ عَلَيْهِ الْكَلَامُ يَمَلُ وَيَنَامُ ، وإن تَبَيَّنَ ذَلِكَ لَهُ ، فَلَا يَعُدُّهُ كَبِيرَ أَمْر .

[[//4]

كَذْلِكَ المُنِيبُ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى ، كَمْ يَجْتَهِدُ وَيَداْبُ بِالرِّيَاضَةِ وَصِيَانَةِ / النَّفْسِ عَنِ الشَّهَ وَاللَّذَاتِ ، وَإِلْجَامِ الأَرْكَانِ في الْحَرَكَاتِ وَاللَّذَاتِ ، وَإِلْجَامِ الأَرْكَانِ في الْحَرِكَاتِ وَاللَّكَنَاتِ ، عَسَى أَنْ يُتَمَّمَ اللَّهُ تَعَالَى لَه رَجْعَتَيْنِ في آدابِ وَطَهَارَةٍ ، وَكَمْ وَالسَّكَنَاتِ ، عَسَى أَنْ يَرْزُقَهُ سَاعَةَ مُنَاجَاةٍ بِصَفْوَةٍ وَحَلاَوَةٍ ، فَلَئِن يَتَضَرَّعُ إلى اللَّهِ تَعَالَى ، عَسَى أَنْ يَرْزُقَهُ سَاعَةَ مُنَاجَاةٍ بِصَفْوَةٍ وَحَلاَوَةٍ ، فَلَئِن طَفِر بِذَٰلِكَ مَرَّةً في شهرٍ ، بَلْ في سَنةٍ مَرَّةً ، بَلْ في العمْرِ كُلِّهِ مَرَّةً ، عَدَّ ذَٰلِكَ طَفِر بِذَٰلِكَ مَرَّةً في شهرٍ ، بَلْ في سَنةٍ مَرَّةً ، بَلْ في العمْرِ كُلِّهِ مَرَّةً ، عَدَّ ذَٰلِكَ أَكْبَرَ مِنَّةٍ وَأَعْظَمَ مِنَّةٍ ؛ فَكُمْ يُسَرُّ ، وَكُمْ يَشْكُرُ اللَّهَ تَعَالَى ، وَلَا يَكْتَرِثُ بِمَا أَكْبَر مِنَ اللَّيَالِي ، وَهَجَرَ مِنَ اللَّذَاتِ فِيهَا.

جهل البعض بنعم الله

ثُمَّ تَرَى الَّذِي يَنْعُمُ أَنَّهُ رَاغِبٌ في الْعِبَادَةِ ، يُحِبُ أَنْ يُحَصِّلَ مِنْهَا شَيئاً ، لَوِ آحْتَاجَ أَحَدُهُمْ في تَحْصِيلَ مِثْل هَٰذِهِ الْعِبَادَةِ الصَّافِيةِ إلى نُقْصَانِ لَقُمَةٍ مِنْ عَشَائِهِمْ وَتَرْكِ كَلِمَةٍ لاَ تَعْنِيهِمْ ، وَدَفْعِ نَوْمِ سَاعَةٍ عِنْ أَعْيُنِهِمْ ، فَلا تَسْمَحُ أَنْفُسُهُمْ بِذٰلِكَ ، وَلا تَطِيبُ قُلُوبُهُمْ ؛ وَإِنِ آتَفَقَ لَهُمْ في النَّادِرِ ، حَصُولُ عِبَادَةٍ في صَفْوةٍ ، فَلا يَعْدُونَهُ خَطِيراً ، وَلا يُقَدِّمُونَ فِيهِ كَثِيرَ شُكْرٍ ؛ وَشَعَامَتْ لَهُمْ شُرُورُهُمْ ، وَيَكْثُرُ بِالظّاهِرِ حَمْدُهُم ، إِذَا حَصَلَ لَهُمْ دِرْهَمٌ ، أَو السّتَقَامَتْ لَهُمْ في سَلامَةٍ ، في النَّذِنِ رَقْدَةً ، فَيقُولُونَ عِنْدَ ذٰلِكَ : الْحَمْدُ لِلّهِ هٰذَا مِنْ فَضْلِ اللّهِ ؛ فَأَنَى الْبَدَنِ رَقْدَةً ، فَيقُولُونَ عِنْدَ ذٰلِكَ : الْحَمْدُ لِلّهِ هٰذَا مِنْ فَضْلِ اللّهِ ؛ فَأَنّى الْبَدَنِ رَقْدَةً ، فَيقُولُونَ عِنْدَ ذٰلِكَ : الْحَمْدُ لِلّهِ هٰذَا مِنْ فَضْلِ اللّهِ ؛ فَأَنّى الْبَدَنِ رَقْدَةً ، فَيقُولُونَ عِنْدَ ذٰلِكَ : الْحَمْدُ لِلّهِ هٰذَا مِنْ فَضْلِ اللّهِ ؛ فَأَنّى مُسْاوِي هُولاءِ الْغَافِلُونَ الْعَاجِزُونَ ، أُولِئِكَ السّعَدَاءَ المُجِدِينَ المُجْتِهِدِينَ ؟ مُسَاوِي هُولاءِ الْمَسَاكِينُ عَنْ هٰذَا الْخَيْرِ مَحْرُومِينَ ، وَأُولِئِكَ المُؤَيِّدُونَ بِهِ صَارَ هُؤُلَاءِ المَسَاكِينُ عَنْ هٰذَا الْخَيْرِ مَحْرُومِينَ ، وَأُولِئِكَ المُؤَيِّدُونَ بِهِ صَارَ هُؤُلَاءِ المَسَاكِينُ عَنْ هٰذَا الْخَيْرِ مَحْرُومِينَ ، وَأُولِئِكَ المُؤَيِّدُونَ بِهِ

ظَافِرِينَ فائِزِينَ ؛ وَكَذٰلِكَ قَسَّمَ الأَمْرَ أَحْكَمُ الْحَاكِمِينَ سُبْحَانَهُ ، هُـوَ أَعْلَمُ بِالْعَالَمِينَ ؛ فَهٰذَا تَفْصِيلُ قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعَلَمَ بِالشَّاكِرِينَ ﴾ [ الأنعام : ٥٣ ] فَتَفَهَّمَ وَرَاعِهِ حَقَّهُ ، وَآعْلَمْ أَنَّكَ لَمْ تُحْرَم قَطُّ خَيْراً أَنْت تَتَمَنَّاهُ (١) إِلَّا مِنْ قِبَل نَفْسِكَ ، فَابْذُلْ مَجْهُودَكَ لِتَعْرِفَ قَدْرَ نِعْمَةِ اللَّهِ تَعَالَىٰ ، وَتُعَظِّمَهَا حَقَّ تَعْظِيمِهَا، فَتَكُونَ أَهْلًا لَهَا وَلإعْطَائِهَا ؛ ثُمَّ يَمُنُّ عَلَيْكَ بِإِبْقَائِهَا ، كَمَا مَنَّ عَلَيْكَ بِابْتِدَائِهَا ، عَلَى مَا نَذْكُرُهُ فِي الْأَصْلِ الثَّانِي ، إِنَّهُ هُوَ الرَّءُوفُ الرَّحِيمُ.

الْأَصْلُ النَّانِي : أَنَّ النَّعْمَةَ إِنَّمَا تُسْلَبُ مِمَّنْ لاَ يَعْرِفُ قَدْرَهَا ، وَالَّذِي لَا يَعْرِفُ قَدْرَهَا الْكَفُورُ الَّذِي كَفَرَهَا ، وَلَا يُؤَدِّي شُكْرَها .

وَدَلِيلُ ذَٰلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَآتُلُ عَلَيْهِم نَبَأُ الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ . وَلَوْ شِثْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا ﴾ [ الأعراف : ١٧٦ ] الآية ؛ تَقْدِيرُ الْكَلَامِ أَنَّا أَنْعَمْنَا عَلَى هٰ ذَا الْعَبْدِ بِالنَّعَمِ الْعِظامِ ، وَالْأَيَادِي / الْجِسَام في بَابِ الدِّينِ ، بِمَا مَكَّنَّاهُ في ذٰلِكَ مِنْ تَحْصِيلِ الرُّتْبَةِ الْكَبِيرَةِ ، وَالمَنْزَلَةِ الرَّفِيعَةِ عَلَى بَابِنَا ويصير رَفِيعاً عِنْدَنَا ، عَظِيمَ الْقَدْر ، كَبيرَ الْجَاهِ ، وَلٰكِنَّهُ جَهلَ قَدْرَ نِعْمَتِنَا ، فَمَالَ إلى الدنْيَا الْخَسِيسَةِ الْحَقِيرَةِ ، وَآثَرَ بعرف ربّه شَهْوَةَ نَفْسِهِ الدَّنِيئَةِ ( الرَّدِيئَةِ )(٢) ، وَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّ الدُّنْيَا كُلُّهَا لاَ تَزِنُ عِنْدَ اللَّهِ أَدْنَى نِعْمَةٍ مِنْ نِعَم الدِّين ، ( ولا تساوي عنده )(٣) جَنَاحَ بَعُوضَةٍ ، وَكَانَ فِي ذٰلِكَ بِمَنْزِلَةِ الْكَلْبِ الَّذِي لَا يَعْرِفُ الإِكْرَامَ مِنَ الإِهَانَةِ، وَالرَّفْعَةَ وَالشَّرَفَ مِنَ الْحَقَارَةِ، وَإِنَّمَا الْكَرَامَةُ كُلُّهَا عِنْدَهُ فِي كِسْرَةٍ يُطْعَمُ، أَوْ عُرَاقِ ( ) مَائِدَةٍ يُرْمَى إليَّهِ، سَوَاءَ تُقْعِدُهُ عَلَى سَرير مَعَكَ، أَوْ تُقِيمُهُ فِي التُّـرَابِ وَالْقَذَرِ بَيْنَ يَدَيْكَ ، نَهْمَتُهُ وَكَرَامَتُهُ وَنِعْمَتُهُ كُلُّهَا فِي ذٰلِكَ .

( أ ) العَرْق : العظم أُكِلَ لحمه ، وكذلك العُراق .

[۸۹/ب] منزلة من لا فَهٰذَا الْعَبْدُ السُّوءُ إِذَا جَهِلَ قَدْرَ نِعْمَتِنَا ، وَلَمْ يَعْرِفْ حَقَّ مَا آتَيْنَاهُ مِنْ كَرَامَتِنَا ، وكَلَّتْ بَصِيرَتُهُ ، وَسَاءَ في مَقَامِ الْقُرْيَةِ أَذَبَهُ بِالالْتِفَاتِ إلى غَيْرِنا ، وَالإِشْتِغَالِ عَنْ ذِكْرِ نِعْمَتِنَا ، بِدُنْيَا حَقِيرَةٍ وَللدَّةٍ خَسِيسَةٍ ، فَنَظُرْنَا إِلَيْهِ نَظَرَ السَّيَاسَةِ ، وَأَحْضَرْنَاهُ مَيْدَانَ الْعَدْلِ ، وَأَمَرْنَا فِيهِ بِحُكْمِ الْجَبَرُوتِ ، فَسَلْبْنَاهُ جَمِيعَ خِلَعِنَا وَكَرَامَاتِنَا ، وَنَزَعْنَا مِنْ قَلْبِهِ مَعْرِفَتَنَا ، فَانْسَلَخَ عَارِياً عَنْ جَمِيعِ مَا آتَيْنَاهُ مِنْ فَضْلِنَا ، فَصَارَ كَلْباً طَرِيداً ، أو شَيْطَاناً رَحِيماً ، نَعُوذُ بِاللّهِ ثُمَّ مَا اللّهِ مِنْ سَخَطِهِ وَأَلِيم عِقَابِهِ ، إِنَّهُ رَعُوفٌ رَحِيمً .

مثل آخر لمن لاٰيقدًر نعمة الله عليه

ثُمَّ اَقْنَعْ بِمِثَالِ مَلِكِ يُكْرِمُ عَبْداً لَهُ ، فَيَخْلَعُ عَلَيْهِ خَاصَّةَ ثِيَابِهِ وَيُقَرِّبُهُ مِنْهُ ، وَيَجْعَلُهُ فَوْقَ سَائِرَ خُدَّامِهِ وَحُجَّابِهِ ، وَأَمَرَهُ بلزوم بَابِهِ ، ثُمَّ أَمْرَ في مَوْضِعِ آخَرَ أَنْ تُبْنَى له الْقُصُورُ ، وتُوضَعُ له الأسِرَّة ، وَتُنْصَبَ لَهُ المَوَائِدُ ، وتُزِيِّنَ لَهُ الْجَوارِي وَتُقَامَ لَهُ الْغِلْمَانُ ، حَتَّى إِذَا رَجَعَ مِنَ الْخِدْمَةِ ، أَجْلَسَ هُنَالِكَ مَلِكاً مَحْدُوماً مُكَرَّماً ، وَما بَيْنَ حَالِ خِدْمَتِهِ إلى مُلْكِهِ وَوِلاَيَتِهِ إلاَّ سَاعَةُ مِنْ نَهَادٍ أَوْ أَقَلُ ؛ فَإِنْ أَبْصَرَ هٰذَا الْعَبْدُ بِجَانِبِ بَابِ المَلِكِ سَائِساً للدَّوابِ يَأْكُلُ مِنْ نَهَادٍ أَوْ أَقَلُ ؛ فَإِنْ أَبْصَرَ هٰذَا الْعَبْدُ بِجَانِبِ بَابِ المَلِكِ سَائِساً للدَّوابِ يَأْكُلُ مِنْ نَهَالِهِ عَلَيْهِ ؛ وَلاَ يَلْقُوبُ إلَيْهِ فِي مِثْلِ هِلَا يَعْبُو إلَيْهِ فَي مَثْلُ هُ كُونَ الْحِلْعِ وَالْكَرَامَةِ ، فَيَسْعَى إلى ذٰلِكَ وَإِقْبَالِهِ عَلَيْهِ ؛ وَلاَ يَلْتَفِت إلى مَا لَهُ مِنَ الْجِلْعِ وَالْكَرَامَةِ ، فَيَسْعَى إلى ذٰلِكَ وَإِقْبَالِهِ عَلَيْهِ ؛ وَلاَ يَلْتَفِت إلى مَا لَهُ مِنَ الْجِلْعِ وَالْكَرَامَةِ ، فَيَسْعَى إلى ذٰلِكَ وَقُمْ السَّفِهُ مَا هُمَا فِيهِ ، أَلْيُسَ المَلِكَ إِذَا نَظُرَ إِلَيْهِ فِي مِثْلِ هٰذِهِ السَّفِيهُ ، لَمْ يَعْرِفْ / حَقَّ كَرَامَتِنَا ، وَلَمْ يَرَ قَدْرَ إِعْزَازِنَا الْسَفِيهُ ، لَمْ يَعْرِفْ / حَقَّ كَرَامَتِنَا ، وَلَمْ يَرَ قَدْرَ إِعْزَازِنَا السَفِيهُ ، لَمْ يَعْرِفُ / حَقَّ كَرَامَتِنَا ، وَلَمْ يَرَ قَدْرَ إِعْرَائِنَا ، وَلَمْ يَرَ قَدْرَ إِعْرَائِكُ إِلَاكُ السَفِيلُ وَلُهُ مِنْ عَلَى الْمَلِكَ إِنْ الْمَلِكَ إِلَا السَفِيلُ ، فَلِيلُ الْمَلِكُ إِلَى مَعْمَ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ عَنَايَتِنَا ، وَلَمْ مَنْ وَالْمَرُهُو الْمَنْ اللّهُ لَا السَفِيلُ وَالْمُولُ الْمَلِكُ الْمَلْكَ الْمَلِكُ الْمَلْولُ عَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمَلْكُ الْمَلْكُ الْمَلْكُ الْمُؤْلِقُ مَلْ الْمُلْكُ الْمُؤْلِقُ الْمَلْكُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْمَى اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤَلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُولُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ

[1/4.]

حال العابد والعَالِمُ إِذَا مَالاَ إلى الدنيا

فَهٰذَا حَالُ الْعَالِمِ إِذَا مَالَ إِلَى الدُّنْيَا ، وَالْعَابِدِ إِذَا اتَّبَعَ الْهَوَى ، فَبَعْدَمَا أَكْرَمَهُ بِعِبَادَتِهِ وَمَعْرِفَةِ أَيَادِيهِ وَشَرِيعَتِهِ وَأَحْكَامِهِ ، وَلَمْ يَعْرِفْ قَدْرَ ذٰلِكَ ، فَيَصِيرُ

إلى أَحْقَر شَيْءٍ عِنْدَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَأَهْوَنِهِ عِنْدَهُ ، فَيَرْغَبُ فِيهِ وَيَحْرَصُ عَلَيْهِ ، وَيَكُونُ أَعْظَمَ شَيء في قَلْبِهِ وَأَحَبُّ إِلَيْهِ مِنْ جَمِيعٍ مَا يُعْطِيَ مِنْ تِلْكَ النَّعَم الْعَزِيزَةِ مِنَ الْعِلْمِ وَالْعِبَادَةِ وَالْحِكَمِ وَالْحَقَائِقِ .

وَكَذَٰلِكَ مَنْ خَصَّهُ اللَّهُ تَعَالَى بأَنْوَاع تَوْفِيقِهِ وَعِصْمَتِهِ ، وَزَيَّنَهُ بِـأَنْوَارِ خِدْمَتِهِ وَعِبَادَتِهِ ، وَيُدِيمُ النَّظَرَ إِلَيْهِ بِرَحْمتهِ في أَكْثَر أَوْقَاتِهِ ، وَيُبَاهِي بِهِ مَلَائِكَتَهُ ، وَأَعْطَاهُ عَلَى بَابِهِ الْقِيَادَةَ وَالْوَجَاهَةَ ، وَأَحَلَّهُ مَحَلَّ الشَّفَاعَةِ ، وَأُنْزَلَهُ مَنْزِلَةَ الْأَعِزْةِ ، حَتَّى صَارَ بحَيْثُ لَـوْ دَعَاهُ لأَجَابَهُ وَلَبَّـاهُ ، وَلَوْ سَـأَلَهُ أَعْطَاهُ وَأَغْنَاهُ ، وَلَوْ شَفَعَ في عَالَمِ لَشَفَّعَهُ فِيهِمْ وَأَرْضَاهُ ، وَلَـوْ أَقْسَمَ عَلَيْهِ لأَبَرَّهُ وَأَوْفَاهُ ، وَلَوْ خَطَرَ بِبَالِهِ شَيْءٌ لَأَعْطَاهُ قَبْلَ أَنْ يَسْأَلُـهُ بِلِسَانِهِ ، فَمَنْ كَانَتْ هٰذِهِ حَالَهُ ، ثُمَّ لَمْ يَعْرِفْ قَدْرَ هٰذَا المُنْعِم ، ولَمْ يَنْظُرْ إلى قَدْر هٰذِهِ النعمة ، فَيَعْدِلَ عَنْ ذٰلِكَ إلى شَهْوَةِ نَفْس رَدِيئَةِ لا حَياءَ لَهَا ، أَوْ لَعْقَةِ مِنَ الدُّنْيَا الدَّنِيئَةِ الَّتِي لَا بَقَاءَ لَهَا ، وَلَمْ يَنْظُر إلى تِلْكَ الكرامات وَالْخِلَعِ ، وَالْهَدَايَا وَالْمِنَن وَالْعَطَايَا ، ثُمَّ مَا وَعَدَهُ وأَعَـدٌ لَهُ في الآخِـرَةِ مِنَ الثَّوَابِ الْعَظِيمِ ، وَالنَّعِيمِ المُقِيمِ ؛ فَمَا أَحْقَرَهَا مِنْ نَفْس ، وَمَا أَسْوَأُهُ مِنْ عَبْدٍ ، وَمَا أَعْظَمَ خَطَرَهُ لَوْ عَلِمَ ، وَمَا أَفْحَشَ صَنِيعَهُ لَـوْ فَهِمَ ؛ نَسْأُلُ آللَّهَ البارِّ الرَّحِيمَ ، أَنْ يُصْلِحَنَا بِعَظِيمٍ فَضْلِهِ ، وَسَعَةِ رَحْمَتِهِ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ .

فَعَلَيْكَ أَيُّهَا الرَّجُلُ بَبَذْلِ الْمَجْهُودِ حَتَّى تَعْرِفَ قَدْرَ نِعَم آللَّهِ تَعَالَى بذل الحهد عَلَيْكَ؛ فإِذَا أَنْعَمَ عَلَيْكَ بِنِعَمِ ٱلدِّينِ، فَإِيَّاكَ أَنْ تَلْتَفِتَ إِلَى ٱلـدُّنْيَا وَحُـطَامِهَا، فَإِنَّ ذٰلِكَ لَا يَكُونُ مِنْكَ إِلَّا بِضَـرْبِ مِنَ التَّهَاوُنِ، بِمَـا أَوْلَاكَ رَبُّكَ مِنْ نِعَم آلدِّينِ ، أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَهُ تَعَالَى لِسَيِّدِ الْمُرْسَلِينَ عِيد : ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعاً مِنَ المَثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيم ، لاَ تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إلى مَا مَتَّعْنَا بِهِ / أَزْوَاجاً مِنْهُمُ ﴾ [١٩٠-] الأيَةُ [ الحجر : ٨٨ ] ؛ تَقْدِيرُهُ ؛ أَنَّ كُلُّ مَنْ أُوتِيَ الْقُرْآنَ الْعَظِيمَ ، حُقُّ لَهُ

أَنْ لَا يَنْظُرَ إِلَى الدُّنْيَا الْحَقِيرَةِ نَظَرَةً بِاسْتِحْلَاءٍ ، فَضْلًا عَنْ أَنْ يَكُونَ لَهُ فِيها رَغْبَةً ، وليلزم الشُّكْرَ عَلَى ذٰلِكَ ، فَإِنَّهَا الْكَرَامَةُ الَّتِي حَرَصَ خَلِيلُهُ إِبْرَاهِيمُ ﷺ ، أَنْ يَمُنَّ (بها) (١) عَلَى أَبِيهِ فَلَمْ يَفْعَلْ ، وَحَرَصَ حَبِيبُهُ الْمُصْطَفَى ﷺ أَنْ يَمُنَّ بِهَا عَلَى عَمِّهِ أَبِي طَالِبٍ فَلَمْ يَفْعَلْ .

الدنيا بلاء

وَأَمَّا حُطَامُ الدُّنْيَا فَإِنَّهُ يَصُبُهُ عَلَى كُلِّ كَافِرٍ وَفِرْعَوْنٍ وَمُلْحِدٍ وَزِنْدِيقٍ وَجَاهِل وَفَاسِقٍ ، الَّذِينَ هُمْ أَهُونُ خَلْقِهِ عَلَيْهِ ، حَتَّى رقُوا فِيهِ ، وَيَصْرِفُهُ عَنْ كُلِّ نَبِيًّ وَصَفِيٍّ وَصَدِيقٍ وَعَالِم وَعَابِدٍ ، الَّذِينَ هُمْ أَعَزُ خَلْقِهِ عَلَيْهِ ، حَتَّى لَا يُلطِّخَهُمْ لَا يَكَادُونَ يُصِيبُونَ كِسْرَةً وَخِرْقَةً ، وَيَمُنَّ عَلَيْهِمْ بِأَنْ لَا يُلطِّخَهُمْ إِنَّهُمْ لَا يَكَادُونَ يُصِيبُونَ كِسْرَةً وَخِرْقَةً ، وَيَمُنَّ عَلَيْهِمْ بِأَنْ لَا يُلطِّخَهُمْ بِقَذَرِهَا ، حَتَّى قَالَ ، عَزَّ مِنْ قَائِلٍ ، لِمُوسَى ( وهارون عَلَيْهِمْ بِأَنْ لَا يُلطِّخَهُمْ ، وَلَوْ أَشَاءُ أَنْ أَزِينَةٍ ، علم فِرْعَوْنُ حِينَ يَرَاهَا أَنَّ مَقْدِرَتَهُ تَعْجِزُ عَنْهَا لَقَعْلُ ، وَلَوْ أَشَاءُ أَنْ أَزِينَةٍ ، عَلَم فِرْعَوْنُ حِينَ يَرَاهَا أَنَّ مَقْدِرَتَهُ تَعْجِزُ عَنْهَا لَقَعْلُ ، وَلَكِنِي أَزْوِي عَنْكُمَا الدُّنْيا وَأَرْعَبُ بِكُمَا عَنْهَا ، كَذٰلِكَ أَفْعَلُ اللَّهُ عَنْ يَعِيمِهَا كَمَا يَدُودُ الرَّاعِي الشَّفِيقُ إِيلَهُ عَنْ مَبَارِكِ الْعُرَّةِ ، وَإِنِّي لأَجْنَهُمْ مُنْ كَرَامَتِي » وَإِنِي لاَجَنَهُمْ مُنْ كَرَامَتِي » وَإِنِي الشَّفِيقُ إِيلهُ عَنْ مَنْ كَرَامَتِي هُواللهُ مَنْ اللهُ وَلَوْلَا أَنْ يَكُونَ مَنْ كَرَامَتِي اللَّهُمْ مُنْ كَرَامَتِي » وَإِنِي لَيَسْتَكُمِلُوا حَظَّهُمْ مِنْ كَرَامَتِي » (أَن يَكُونَ لَيَسْتَكُمِلُوا حَظَّهُمْ مِنْ كَرَامَتِي » (أَن يَكُونَ لَيَسْتَكُمُلُوا حَظَّهُمْ مِنْ كَرَامَتِي » (أَن الرَّعْرُ الْيُوتِهِمْ مُشَقًا مِنْ فَضَةٍ . . . ﴾ وَلَكِنْ النَّسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُلُ بِالرَّحْمُنِ لِيُولِولُولَا الْفَرْقَ بَيْنَ الأَمْرِينِ إِنْ كُنْتَ الْمُورِ وَقُل : ( الرَحوف : ٣٣ - ٣٤ ] ؛ فَانْظُرِ الْفَرْقَ بَيْنَ الأَمْرَيْنِ إِنْ كُنْتَ مُبْوراً وَقُل :

الشكر على نعمة الإسلام

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي مَنَّ عَلَيْنَا بِمَنْنِ أَوْلِيَائِهِ وَأَصْفِيائِهِ ، وَصَرَفَ عَنَّا فِتْنَةَ أَعَدَائِهِ ، لِنُخَصَّ بِالشُّكْرِ الأَوْفِرِ ، وَالْحَمْدِ الأَكْبَرِ ، وَالمَنَّةِ الْكُبْرَى ، وَالنَّعْمَةِ الْعُطْمَى اللَّي هِيَ الإِسْلامُ ، فَإِنَّهَا الْأُولَى وَالْأَخْرَى ، بِأَنْ لاَ تَفْتُرَ لَيْلَكَ الْعُظْمَى الِّتِي هِيَ الإِسْلامُ ، فَإِنَّهَا الْأُولَى وَالْأُخْرَى ، بِأَنْ لاَ تَفْتُر لَيْلَكَ وَنَهَارَكَ عَنْ شُكْرِهَا ، وَإِنْ كُنْتَ عَاجِزاً عَنْ عِرْفانِ قَدْرِهَا ، فَاعْلَمْ بِالْحَقِيقَةِ وَنَهَارَكَ عَنْ شُكْرِهَا ، وَإِنْ كُنْتَ عَاجِزاً عَنْ عِرْفانِ قَدْرِهَا ، فَاعْلَمْ بِالْحَقِيقَةِ

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم : ١٠٩ .

أَنَّكَ لَوْ خُلِقْتَ مِنْ أَوَّلِ الدُّنْيَا ، وَأَخَذْتَ في شُكْرِ الْإِسْلَامِ مِنْ أَوَّلِ الْوَقْتِ إِلَى الْأَبَدِ لَمَا كُنْتَ تَقُومُ بِذَٰلِكَ ، وَلَمَا قَضَيْتَ بَعْضَ الْحَقِّ ، لِمَا هُنَالِكَ مِنَ الْفوزِ الْعَظِيمِ .

قُلْتُ: وَآعْلَمْ أَنَّ المَوْضِعَ لَا يَحْتَمِلُ ذِكْرَ مَا يَبْلُغُهُ عِلْمِي مِنْ قَدْرِ هٰذِهِ النَّعْمَةِ ، وَلَوْ أَمْلَيْتُ فِيهِ أَلْفَ أَلْفِ وَرَقَةٍ ، لَكَانَ مَبْلَغُ عِلْمِي فَوْقَ ذٰلِكَ ، مَعَ النَّعْمَةِ ، وَلَوْ أَمْلَيْتُ فِيهِ أَلْفَ أَلْفُ وَرَقَةٍ ، لَكَانَ مَبْلَغُ عِلْمِي فَوْقَ ذٰلِكَ ، مَعَ آعْتِرَافِي بِأَنَّ مَا أَعْلَمُهُ ، كَنُقْطَةٍ في بِحَارِ الدُّنْيَا [91] آعْتِرَافِي بِأَنَّ مَا أَعْلَمُهُ / في جَنْبِ مَا لاَ أَعْلَمُهُ ، كَنُقْطَةٍ في بِحَارِ الدُّنْيَا [91] بأَسْرِهَا() .

أَمَا تَسْمَعُ وَيْحَكَ قَوْلَهُ تَعَالَى لِسَيِّدِ المُرْسَلِينَ ﷺ : ﴿ وَمَا كُنْتَ تَدْدِي مَا الْمُحْتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ ﴾ [ الشورى : ٢٥] إلى أَنْ قَالَ : ﴿ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ الْحَتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ ﴾ [ الشورى : ٢٥] إلى أَنْ قَالَ : ﴿ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ ، وَكَانَ فَضْلُ آللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ [ النساء : ١١٣] وقالَ تَعَالى لِقَوْمٍ : ﴿ بَلِ آللَّهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ لِلْإِيمَانِ ﴾ [ الحجرات : ١٧] للَّهَ وَ اللَّهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ لِلْإِيمَانِ ﴾ [ الحجرات : ١٧] اللَّه .

أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَهُ ﷺ ، وَقَدْ سَمِعَ رَجُلاً يَقُولُ : الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى الْإِسْلَامِ فَقَالَ : « إِنَّكَ لَتَحْمَدُ آللَّهَ عَلَى نِعْمَةٍ عَظِيمَةٍ » (أَ وَلَمَّا قَدِمَ الْبِشْيرُ (ب) عَلَى يَعْقُوبَ عَلَيْهِ السَّلَامِ ، قَالَ : عَلَى أَيِّ دِينٍ تَرَكْتَهُ ؟ قَالَ : عَلَى الْإِسْلَامِ ، قَالَ : الآنَ تَمَّتِ النَّعْمَةُ ۞ .

وَقِيلَ : مَا مِنْ كَلِمَة أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى ، وَلَا أَبْلَغَ عِنْدَهُ في الشُّكْرِ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم : ١١٠ .

 <sup>(</sup>ب) البشير: هو المبشر بخبر يوسف عليه السلام ، وذكر المفسرون أن اسمه يه وذا،
 ذهب إلى يعقوب عليه السلام ليبشره أن ابنه يوسف ما زال حياً بعد أن كان أخبره أن
 الذئب أكله .

<sup>(</sup>ج) هكذا ذكره النسفي في تفسيره . .

مِنْ أَنْ يَقُولَ الْعَبْدُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي مَنَّ عَلَيْبَا وَهَدَانَا إِلَى الْإِسْلَام. وَإِيَّاكَ أَنْ تَغْفُلَ الشَّكُرَ وَتَغْتَرَّ بِمَا أَنْتَ عَلَيْهِ فِي الْحَالِ، مِنَ الْإِسْلَام وَالْمَعْرِفَةِ وَالتَّوْفِيقِ وَالْعِصْمَةِ، فَإِنَّ مَعَ ذٰلِكَ لاَ مَوْضِعَ لِلأَمْنِ وَالْغَفْلَةِ، فَإِنَّ الْأَمُورَ بِالْعَوَاقِبِ.

وَكَـانَ سُفْيَانُ رَحِمَـهُ ٱللَّهُ تَعَالَى يَقُـولُ : مَا أَمِنَ أَحَـدٌ عَلَى دِينِهِ إِلَّا سُلتَ .

وَكَانَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ آللَّهُ يَقُولُ: إِذَا سَمِعْتَ بِحَالِ الْكُفَّارِ وَخُلُودِهِمْ فِي النَّارِ، فَلاَ تَأْمَنْ عَلَى نَفْسِكَ ، فإنَّ الأَمْرَ عَلَى الْخَطِرِ، وَلاَ تَدْرِي مَاذَا يَكُونُ مِنَ الْعَاقِبَةِ وَمَاذَا سَبَقَ لَكَ في حُكْمِ الْغَيْبِ ؛ فَلاَ تَغْتَرَ بِصَفَاوة الأَوْقاتِ ، فَإِنَّ تَحْتَهَا غَوَامِضَ الأَفَاتِ .

وقَالَ بَعْضُهُمْ : يَا مَعْشَرَ الْمُغْتَرِّينَ بِالْعِصَمِ ، إِنَّ تَحْتَهَا أَنْوَاعَ النِّقَمِ ، زَيِّنَ اللَّهُ إِبْلِيسَ بِأَنْوَاعِ عِصْمَتِهِ ، وَهُوَ عِنْدَهُ في خَقَائِقِ لَعْنَتِهِ ، وَزَيَّنَ بِلْعَامَ (أَ) بِأَنْوَاعِ وِلاَيْتِهِ ، وَهُوَ عِنْدَهُ في جَقَائِقِ عَدَاوَتِهِ .

وَعَنْ عَلِيّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : كَمْ مِنْ مُسْتَدْرَجٍ بِالْإِحْسَانِ إِلَيْهِ ، وَكَمْ مِنْ مَفْتُونٍ بِحُسْنِ الْقَوْل ِ فِيهِ ، وَكَمْ مِنْ مَغْرُورٍ بِالسَّتْرِ عَلَيْهِ .

وَقِيلَ لِذِي النَّونِ: مَا أَقْصَى مَا يُخْدَعُ بِهِ الْعَبْدُ ؟ قَالَ بِالْأَلْطَافِ وَالْكَرَامَاتِ . كَذَٰلِكَ قَالَ سُبْحَانَهُ: ﴿ سَنَسْتَدْرِجِهُمْ مِنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ وَالْكَرَامَاتِ . كَذَٰلِكَ قَالَ سُبْحَانَهُ: ﴿ سَنَسْتَدْرِجِهُمْ مِنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [ الأعراف: ١٨٢] (أي) (١) نُسْبِغُ عَلَيْهِمُ النَّعَمَ وَنُنْسِيهِمُ الشُّكْرَ ؛ (كما قال الشاعر) (٢) : [ البسيط]:

<sup>(</sup>أ) بلعام بن باعوراء : من علماء بني إسرائيل .

أَحْسَنْتَ ظَنَّكَ بِالْأَيْسَامِ إِذْ حَسُنَتْ وَلَمْ تَخَفْ سُوءَ مَا يَأْتِي بِهِ القَدَرُ وَسَالَمَنْكَ اللَّيَالِي يَحْدُثُ الْكَدَرُ وَسَالَمَنْكَ اللَّيَالِي يَحْدُثُ الْكَدَرُ وَسَالَمَنْكَ اللَّيَالِي يَحْدُثُ الْكَدَرُ وَسَالَمَنْكَ اللَّيَالِي يَحْدُثُ الْكَدَرُ وَاعْلَمُ أَنَّكَ كُلِّمَا صِرْتَ أَقْرَبَ ، فَأَمْرُكَ أَخْوَفُ وَأَصْعَبُ ، وَالمُعَامَلَةُ وَاعْلَمُ أَنْكُ كُلِّمَا عَلَيْكَ / أَعْظَمُ ، فَإِنَّ الشَّيْءَ كُلَّمَا كَانَ أَبْلَغَ عُلُوًا إِذَا [١٩١٠] أَشْقُ وَأَدَقُ ، وَالْحَطُرُ عَلَيْكَ / أَعْظَمُ ، فَإِنَّ الشَّيْءَ كُلَّمَا كَانَ أَبْلَغَ عُلُوًا إِذَا [١٩١٠] آنْقَلَبَ كَانَ أَسْعَبَ وقُوعاً ، كمَا قِيلَ : [ مجزوء الكامل ] :

## مَا طَارَ طَيْرٌ فَارْتَفَعْ إِلَّا كَمَا طَارَ وَقَعْ

فَإِذَنْ لاَ سَبِيلَ إِلَى الأَمْنِ ، وَإِغْفَالِ الشُّكْرِ ، وَتَرْكِ الإِبْتِهَالِ فِي الْحِفْظِ بِحَالٍ . وَكَانَ إِبْرَاهِيمُ بْنُ أَدْهَمَ رحمه الله تعالى يَقُولُ : كَيْفَ تَأْمَنُ وَإِبْرَاهِيمُ الْخَلِيلُ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ يَقُولُ : ﴿ وَآجُنْبْنِي وَبَنِيَ أَنْ نَعْبُدَ وَإِبْرَاهِيمُ الْخَلِيلُ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ يَقُولُ : ﴿ وَآجُنُبْنِي وَبَنِي أَنْ نَعْبُدَ وَإِبْرَاهِيمُ الْخَلِيلُ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ يَقُولُ : ﴿ وَآجُنُبْنِي وَبَنِي أَنْ نَعْبُدَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ السَّلَامُ يَقُولُ : اللَّهُمَ الْخَرَقِ مُسْلِماً ﴾ [ إسراهيم : ٣٥]. وَكَانَ سُفْيَانُ التَّورِيُ يَقُولُ : اللَّهُمَ سَلَمْ سَلِّمْ اللَّهُ فِي سَفِينَةِ يَخْشَى الغَرَقَ .

وَبَلَغَنَا عَنَ مُحَمَّدِ بِنِ يُوسُفَ أَنَّهُ قَالَ: تَأَمَّلْتُ سُفْيَانَ التَّورِيَّ لَيْلَةً ، فَبَكَى اللَّيْلَ أَجْمَعَ ، قُلْتُ : بُكَاوُكَ هٰذَا عَلَى الذُّنُوبِ ؟ قَالَ: فَحَمَلَ تِبْنَةً ، وَقَالَ : الذَّنْبُ أَهْوَنُ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى مِنْ هٰذَا إِنَّمَا أَخْشَى أَنْ يَسْلُبَنِي اللَّهُ الإِسْلاَمَ وَالْعِيَاذُ بِاللَّهِ .

وَسَمِعْتُ أَنَا بَعْضَ الْعَارِفِينَ يَقُولُ: إِنَّ بَعْضَ الْأَنْبِياءَ سَأَلَ اللَّهَ تَعَالَى عَنْ أَمْرِ بِلْعَامَ وَطَرْدِهِ بَعْدَ تِلْكَ الآيَاتِ وَالْكَرَامَاتِ ، فَقَالَ اللَّهَ تَعَالَى : لَمْ يَشْكُرْنِي يَوْماً مِنَ الْأَيَّامِ عَلَى مَا أَعْطَيْتُهُ ، وَلَوْ شَكَرَنِي عَلَى ذُلِكَ مَرَّةً لَمَا سَلَبْتُهُ .

فَتَيَقَّظْ أَيُّهَا الرَّجُلُ ، وَاخْتَفِظْ بِرُكْنِ الشُّكْرِ جِدًّا جِداً ، وَآحْمَدِ اللَّهِ عَلَى مننه فِي آلدِّينِ ، أَعْلَاهَا الإِسْلَامُ وَالمَعْرِفَةُ ، وَأَدْنَاهَا مَثَلًا تَـوْفِيقٌ

لَتَسْبِيحٍ ، أَوْ عِصْمَةٍ ، عَنْ كَلِمَةٍ لاَ تَعْنِيكَ ، عَسَى أَنْ يُتِمَّ نِعَمَهُ عَلَيْكَ وَلاَ يَبْتَلِيكَ بِمَرَارَةِ الزَوَالِ ، فَإِنَّ أَمَّرَ الْأُمُورِ وَأَصْعَبَهَا ، الإهانَةُ بَعْدَ الإِحْرَامِ ، وَالطَّرْدُ بَعْدَ التَّقْرِيبِ ، وَالْفِرَاقُ بَعْدَ الوصالِ ، وَاللَّهُ تَعالَى المَاجِدُ الكريمُ ، والطَّرْدُ بَعْدَ الرَّوْفُ الرَّعُوفُ الرَّعِيمُ .

# (في وجوب التضرّع إلى الله تعالى)

وَجُمْلَةُ الْأَمْرِ أَنَّكَ إِذَا أَحْسَنْتَ النَّـظَرَ في مِنَنِ اللَّهِ تَعَـالِي الْعِـظَامِ عَلَيْكَ ، وَأَيَادِيهِ الْجِسَامِ الْكَـرَامِ لَدَيْكَ ، الَّتِي لاَ يحصرهـا قَلْبُكَ ، وَلاَّ يُحِيطُ بِهَا وَهُمُكَ ، حَتَّى خَلَّفْتَ هَذِهِ الْعَقَبَاتِ الصِّعَـابُ ، فَوَجَـدْتَ الْعُلُومَ وَالْبَصَائِسَ، وَتَعَطَهَّرْتَ مِنَ الْأُوْزَارِ وَالْكَبَائِسِ، وَسَبَقْتَ الْعَـوَائِقَ، وَدَفَعْتُ الْعَوَارِضَ ، وَظَفِرْتَ بِالْبَوَاعِثِ، وَسَلِمْتَ مِنَ القَوَادِحِ ، فَكُمْ حَصَلَ لَكَ فِيهَا مِنْ خَصْلَةٍ شَرِيفَةٍ ، وَرُتْبَةٍ مُنِيفَةٍ ، أَوَّلُهَا النَّبْصِيرُ وَالنَّعْرِيفُ ، وَآخِرُهَا التَّقْرِيبُ وَالتَّشْرِيفُ ، فَتَأْمَّلْتَ فِيهَا بِمِقْدَارِ عَقْلِكَ وَتَوْفِيقِكَ ، وَشَكَرْتَ اللَّهَ تعالى عَلَى قَدْرِ / طَوْقِكَ ، بأَنْ يَشْغَلَ لِسَانَكَ بِحَمْدِهِ وَثَنَائِهِ ، وَيَمْلاً قَلْبَكَ بِعَظَمَتِهِ ، [١٩٩١] وَيُبَلِّغَكَ مَبْلَغاً يَحُولُ بَيْنَكَ وَبَيْنَ عِصْيانِهِ ، وَيَبْعَثُكَ عَلَى الْخِدْمَةِ بِمَا أَمْكَنَكَ ، أَوْ بسَعَةِ طَاقَتِكَ ، مُعْتَرِفاً بالْقُصُورِ عَنْ حَقِّ إِنْعَامِهِ وَإِحْسَانِهِ ، وَكُلَّمَا أَغْفَلْتَ شُكْرَهُ أَوْ فَتَرْتَ أَوْ زَلَلْتَ ، عَـاوَدْتَ وَآجْتَهَـدْتَ وَتَضَـرَّعْتَ وَتَوَسَّلْتَ وَقُلْتَ : يَا أَللَّهُ يَا مَوْلَايَ ، كَمَا بَدَأْتَ بِالْإِحْسَانِ بِفَضْلِكَ مِنْ غَيْسٍ آسْتِحْقَاقِ، ( فَأَتْمِمْهُ بِفَضْلِكَ أَيْضاً مِنْ غَيْرِ آسْتِحْقَاقِ )(١)، وَتُنَادِيهِ بِنِدَاءِ أُوْلِيَائِهِ الَّـذِينَ وَجَدُوا تَـاجَ هِدَايَتِـهِ ، وَذَاقُوا حَـلاَوَةَ مَعْرِفَتِـهِ . فَخَافُـوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ حُرْقَةَ الطَّرْدِ وَالْإِهَانَةِ ، وَوَحْشَةَ الْبُعْـدِ وَالضَّلَالَـة ، وَمَرَارةَ الْعَـزْلِ وَالْإِزَالَةِ ، فَتَضَرَّعُوا بِالْبَابِ مُسْتَغِيثِينَ ، وَمَدُّوا إِلَيْـهِ الْأَكُفُّ مُبْتَهِلِينَ ، وَنَادَوْا

في الْخَلَوَاتِ مُسْتَصْرِخِينَ : ﴿ رَبَّنَا لَا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَلَا تُوغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَلَانُكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ ﴾ [ آل عمران : ٨ ] .

قُلْتُ أَنَا: تَقْدِيرُهُ - وَآللَّهُ أَعْلَمُ - أَنَّا وَجَدْنَا مِنْكَ نِعْمَةً فَطَمِعْنَا في أَخْرَى ، لأَنَّكَ أَنْتَ الْجَوَاهُ الْوَهَّابُ ، فَكَمَا وَهَبْتَ لَنَا مَزِيَّةَ الْإِنْعَامِ في الْإِبْتِدَاءِ ، فَهَبْ لنَا رَحْمَةَ الْإِتْمَامِ فِي الْإِنْتِهَاءِ . أَمَا تَسْمَعُ - وَيْحَكَ - أَنَّ أَوَّلَ الْإِبْتِدَاءِ ، فَهَبْ لنَا رَحْمَةَ الْإِتْمَامِ فِي الْإِنْتِهَاءِ . أَمَا تَسْمَعُ - وَيْحَكَ - أَنَّ أَوَّلَ دُعَاءٍ عَلَّمَهُ رَبُ الْعَالَمِينَ عِبَادَهُ الْمُسْلِمِينَ ، اللّذِينَ آصْطَفَاهُم الله مِنْ بَيْنِ خَلْقِهِ ، هٰذَا الدُّعَاءُ : قَوْلُهُ : ﴿ آهْدِنَا الصَّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ [ الفاتحة : ٢ ] خَلْقِهِ ، هٰذَا الدُّعَاءُ : هَوْلُهُ : ﴿ آهْدِنَا الصَّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ [ الفاتحة : ٢ ] أَتَنْ مَنْ بَيْنِ أَبْتُنَا عَلَيْهِ وَأَدِمْهُ لَنَا ، هٰكَذَا تَتَضَرَّعُ إِلَيْهِ فَإِنَّ الْخَطَرَ عَظِيرٌ .

وَقِيلَ : إِنَّ الْحُكَمَاءَ نَنظَرُوا فَرَدُّوا مَصَائِبَ الْعَالَدِ وَمِحَنها (أ) إلى خمْس :

المَوَضِ فِي الْغُرْبَةِ ، وَالْفَقْرِ فِي الشَّيْبِ ، وَالْمَوْتِ فِي الشَّبَابِ ، وَالْمَوْتِ فِي الشَّبَابِ ، وَالْتَكِرَة (ب) بَعْدَ الْمَعْرِفَةِ .

وَأَحْسَنُ مِنْ ذٰلِكَ قَوْلُ مَنْ قالَ : [ البسيط ] :

لِكُسلَّ شَيْءٍ إِذَا فَارَقْتَهُ عِوضُ وَلَيْسَ لِلَّهِ إِن فَارَقْتَ مِنْ عِوضِ فِلْسُونِلَ إِنْ فَارَقْتَ مِنْ عِوضِ وَلِيْسِ لِلَّهِ إِن فَارَقْتَ مِنْ عِوضِ وَلِغَيْرِهِ : [ الطويل ] :

إِذَا أَبْقَتِ الدُّنْيَا عَلَى المَرْءِ دِينَهُ فَما فَاتَهُ مِنْهَا فَلَيْسَ بِضَائِرِ

وَكَذَٰلِكَ فِي كُلِّ نِعِم أَنْهَمَ الله بِهَا عَلَيْكَ ، وَتَأْيِيدٍ أَيَّدَكَ بِهِ فِي قَطْعِ عَقَبَةٍ مِنَ الْعَقَبَاتِ ، لِيُثَبِّتَ عَلَيْكَ مَا أَعْطَى ، وَيَزيدَكَ فَوْقَ مَا تَوَدُّ وَتَتَمَنَّى ؛

<sup>(</sup> أ ) مِكنها : أي محن المصائب ، وفي رواية أخرى : محنهم : أي محن الناس .

<sup>(</sup>ب) النكرة : أي الإنكار ، والمقصود : إنكار نعم الله تعالى بعد معرفتها .

فَإِذَا فَعَلْتَ ذَٰلِكَ ، كُنْتَ قَدْ خَلَفْتَ هٰذِهِ الْعَقَبَةَ الْخَطِيرَةَ ، وَكُنْتَ قَدْ ظَفِرْتَ بِالْكُنْزِيْنِ الْكَوْيِمَيْنِ الْعَزِيزَيْنِ ، اللَّذَيْنِ هُمَا : الإِسْتِقَامَةُ وَالإِسْتِزَادَةُ ، فَتَدُومُ لِلْكَالِّنِ عَمُ الْمَوجُودَةُ الَّتِي أَعْطَاكَهَا ، فَلاَ تَحْشَى زَوَالَها ، وَيَزِيدُكَ مِنَ النَّعْمِ الْمَفْقُودَةِ الَّتِي لَمْ تُعْطَ بَعْدُ مَا لاَ تُحْشَى زَوَالَها ، وَيَزِيدُكَ مِنَ النَّعْمِ الْمَفْقُودَةِ الَّتِي لَمْ تُعْطَ بَعْدُ مَا لاَ تُحْسِنُ أَنْ تَسْأَلَهَا وَتَتَمَنَّاهَا / فَلا تَخْشَى فَوَاتَهَا ، وكُنْتَ حِينَئِدٍ مِنَ الْعَارِفِينَ الْعُلَمَاءِ بِالدِّينِ ، التَّاتِمِينَ الطَّاهِرِينَ ، الرَّاهِدِينَ في الدُّنْيَا ، المُتَجَرِّدِينَ لِلْجَدْمَةِ ، الْقَاهِرِينَ الطَّاهِرِينَ ، الرَّاهِدِينَ في الدُّنْيَا ، المُتَجَرِّدِينَ لِلْجَدْمَةِ ، الْقَاهِرِينَ لِللْأَسْطَانِ ، المُتَقِينَ حَقَّ التَّقُوى بِالْقَلْبِ وَالأَرْكَانِ ، الْقَاصِرِينِ لِللْأَملِ ، السَّاطِينَ المُتَعْمِينَ المُتَوَاضِعِينَ ، المُتَوَاضِعِينَ ، المُتَوَلِينَ المُفَوضِينَ ، الرَّاضِينَ اللَّاصِحِينَ الْمُنْوَعِينَ ، المُتَوَلِينَ المُفَوضِينَ ، الرَّاضِينَ اللَّالِينَ ، الْمُنْ وَلِينَ المُقَوى بِالْقَلْبِ وَالأَرْكَانِ ، المُقامِرِينَ المُقالِمِينَ ، السَّاكِرِينَ المُقَومِينَ ، المُتَولِينَ المُقَومِينِ المُكَرِينَ المُكرَّمِينَ المُكرَّمِينَ المُكرِينَ المُكرَّمِينَ المُكرَّمِينَ المُكرِينَ المُكرَّمِينَ المُكرَّمِينَ المُكرَّمِينَ المُكرَّمِينَ المُكرَّمِينَ المُكرِينَ المُعَلِينَ . فَتَأَمَّلُ هٰذَا الْكَلَامَ ، وَاللَّهُ تَعَالَى وَلِيُّ التَّوْفِيقِ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَإِذَا كَانَ الأَمْرُ كَذَٰلِكَ ، لَقَدْ قَلَّ مِنَ النَّاسِ العَابِدُ لِهٰذَا المَعْبُودِ ، وَمَنِ الَّذِي يَقْوَى عَلَى هٰذِهِ المُؤُنِ وَتَحْصِيلِ هٰذِهِ الشَّرَائِطِ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الله تَعَالَى ، كَذْلِكَ يَقُولُ : ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ ﴾ صعوبة نحصيل [سبأ : ١٣ ] ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّـاسِ لاَ يَشْكُرُونَ ﴾ [يـوسف : ٣٨ ] ﴿ لاَ يَعْقِلُونُ ﴾ [يوسف : ٢١ ، ٤٠ ، ٤٠ ، ٦٨] .

ثُمَّ إِنَّ ذَٰلِكَ يَسِيرٌ عَلَى مَنْ يَسَّرَهُ الله تَعَالَى عَلَيْهِ ، وَعَلَى الْعَبْدِ الْإِجْتِهَادُ ، وَعَلَى الله الْهِدَايَةُ . قالَ تَعَالَى : ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لِنَهْدِيَنَهُمْ سُبُلَنَا ﴾ [ العنكبوت : ٦٩] وَإِذَا كَانَ الْعَبْدُ الضَّعِيفُ يَقُومُ بِمَا عَلَيْهِ ، فَمَا ظَنُكَ بِالرَّبِ الْقَدِيرِ الْغَنِيِّ الْكُريمِ الرَّحِيمِ ؟ فَإِنْ قُلْتَ : فَالْعُمْرُ قَصِيرٌ ،

وَهٰذِهِ عَقَبَاتُ طَوِيلَةٌ شَدِيدَةً ، فَكَيْفَ يَبْقَى الْعُمْرِ حَتَّى تَكْمُلَ هٰذِهِ الشَّرَائِطُ قطع العقبات وقصر العمر وَتُقْطَعَ هٰذِهِ الْعَقَبَاتُ ؟ .

فَلَعَمْرِي إِنَّ هٰذِهِ الْعَقَبَاتِ طَوِيلَةٌ ، والشَّرَائِطُ فِيهَا شَدِيدَةٌ ، ولٰكِنْ إِذَا أَرَادَ الله تَعَالَى أَنْ يَجْتَبِي عَبْدَهُ ، قَصَّرَ عَلَيْهِ طَويلَها ، وَهَوَّنَ عَلَيْهِ شَدِيدَهَا ، حَتَّى يَقُولَ بَعدَ قَطْعِهَا: مَا أَقْرَبَ هٰذِهِ الطَّرِيقَ وَأَقْصَـرَهَا ، وَمَا أَهْوَنَ هٰـذَا الأمر وأيسره .

> قطع العقبات بتوفيق الله

وفي مِثْل ذٰلِكَ قُلْتُ أَيْا عِنْدَ وُقُوفِي عَلَى هٰذِهِ الْغَايَةِ : [ الكامل ] :

وَأَرَى الْقُلُوبَ عَنِ المَحَجَّةِ في عَمَى عَلَمُ الْمَحَجَّةِ وَاضِحٌ لِمُسريدِهِ وَلَقَدْ عَجِبْتُ لِهَالِكِ وَنَجَاتُهُ مَوْجُودَةً وَلَقَدْ عَجِبْتُ لِمَنْ نَجَا

حَتَّى أَنَّ مِنْهُمْ مَنْ يَقْطَعُ هٰذِهِ الْعَقَبَاتِ في سَبْعِينَ سَنَةً، وَمِنْهُمْ مَنْ يَقْطَعُهَا في عِشْرِينَ سَنَة ، ( وَمِنْهُمْ مَنْ يَقْطَعها )(١) في عَشْرِ سِنينَ ، وَمِنْهُمْ مَنْ تَحْصُلُ لَهُ فَي سَنَة ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَقْطَعُهَا في شَهْرِ بَلْ في جُمُعةٍ ، بَلْ في سَاعَةٍ ، حَتَّى أَنَّ مِنْهُمْ مَنْ يُحَصِّلَه في لْحَظَةٍ بِتَوْفِيقِ خَاصِ وَعِنَايَةٍ سَابِقَةٍ .

أمًا تَذْكُرُ أَصْحَابَ الْكَهْفِ ؟ كَانَتْ(٢) مُدَّتُهُمْ خَطِرَةً حَيْثُ رَأُوًا/ التَّغَيُّرَ في وَجْهِ مَلِكِهِمْ دِقْيَانُوسِ() فَقَالُوا : ﴿ رَبُّنَا رَبُّ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ الآية [ الكهف : ١٤ ]. حَصُلَتْ لَهُمُ المَعْرِفَةُ وَأَبْصَرُوا مَا في هٰذِا الطَّرِيقِ مِنَ

[1/947 أصحاب الكهف

<sup>(</sup>أ) في كتب التفسير إنه دقيانوس الجبّار ، وهو ممن عبد الأصنام وذبح للطواغيت ، وقتل من خالفه ، وكان ينزل قرى الروم ، فلا يترك في قرية نزلها أحداً إلاّ فتنه عن دينه حتى يعبد الأصنام أو يقتله .

الْحَقَائِقِ ، وَقَطَعُوا هٰذَا الطرِيقَ فَصَارُوا مُفَوَّضِينَ مُتَوَكِّلِينَ مُسْتَقِيمِينَ ، إذْ قَالُوا : ﴿ فَأُووا إِلَى الْكَهْفِ يَنْشُرْ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ رَحْمَتِهِ ﴾ الآية [ الكهف : الله أَوُوا إِلَى الْكَهْفِ يَنْشُرْ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ رَحْمَتِهِ ﴾ الآية [ الكهف : ١٦] ، وَكُلُّ ذٰلِكَ إِنَّمَا حَصَلَ لَهُمْ في مِقْدَارِ سَاعَةٍ أَوْ لُحَظَةٍ .

أَمَا تَذْكُرْ سَحَرَةَ فِرْعَوْنَ ؟ مَا كَانَتْ مُدَّتُهُمْ إِلاَ لْحَظَةً حَيْثُ رَأُوا مُعْجِزَةَ سحرة فرعون مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالُوا : ﴿ آمَنَا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ ، رَبِّ مُوسَى وَهُرُونَ ﴾ أُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالُوا : ﴿ آمَنَا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ ، رَبِّ مُوسَى وَهُرُونَ ﴾ [ الأعراف : ١٢٢ ] فَأَبْصَرُوا الطَّرِيقَ وَقَطَعُوهُ بِحقَّه ، فَصَارُوا مِنْ سَاعَةٍ إلى سَاعَةٍ ، بَلْ أَقَلَّ ، مِنَ الْعَارِفِينَ بِالله ، الرَّاضِينَ بِقَضَاء الله تَعَالَى ، الصَّابِرِينَ عَلَى بَلاَئِهِ ، الشَّاكِرِينَ لِآلَائِهِ ، المُشْتَاقِينَ إلى لِقَائِهِ ، فَنَادَوْا : ﴿ لاَ ضَيْرَ إِنَّا اللهِ عَلَى بَلاَئِهِ ، الشَّعراء : ٥٠ ]

وَلَقَـدْ حَكَيْنَا أَنَّ إِبْـرَاهِيمَ بْنَ أَدْهَمَ ، كَانَ عَلَى مَـا كَانَ عَلَيْهِ مِنْ أَمْرِ ابراهيم بن آلدُّنْيَا ، فَعَدَلَ وَقَصَدَ هٰذَا الطَّرِيقَ ، فَلَمْ يَكُنْ إلاَّ مِقْدَارُ سَيْرِهِ مِنْ بَلْخِ إلى مَرْو ، حَتَّى صَارَ بِحَيْثُ أَشَارَ إلى رَجُلِ سَقَطَ مِنَ الْقَنْطَرَةِ في المَاء الْكَثِيرِ هُنَالِكَ ، أَنْ قِفْ ، فَوَقَفَ الرَّجُلُ مَكَانَهُ في الْهَوَاء فَتَخَلَّصَ .

وَأَنَّ رَابِعَةَ الْبَصْرِيَّةَ كَانَتْ أَمَةً كَبِيرَةَ السَّنِّ ، يُـطَافُ بِهَا في سُـوقِ رابعة البصرية الْبَصْرَةِ ، لاَ يَرْغَبُ فِيهَا أَحَدُ لِكِبَرِ سِنِّهَا ، فَرَحِمَهَا بَعْضُ التُّجَارِ فَاشْتَرَاهَا بِنَحْوِ مِائَةِ دِرْهَم وَأَعْتَقَهَا ، فَاخْتَارَتْ هٰذِا الطَّرِيقَ وَأَقْبَلَتْ عَلَى الْعِبَادَةِ ، فَما تَمَّتْ لَهَا سَنَةً حَتَّى زَارَهَا عُبَادُ الْبَصْرَةِ وَقُرًا وَهَا وَعُلَمَا وَهَا لِعِظَم مَنْزِلَتِهَا .

وَأَمَّا الَّذِي لَمْ تُسْبِقْ لَهُ الْعِنَايَةُ ، وَلَمْ يُعَامَلْ بِالْفَضْلِ فَيُوكَلُ إلى نَفْسِه ، فَرُبَّمَا يَبْقَى في شُعْبةٍ مِنْ عَقَبَةٍ وَاحِدَةٍ سَبْعِينَ سَنَةٍ لاَ يَقْطَعُها، وَكَمْ يَضِيحُ وَيَصْرُخُ ، مَا أَظْلَمَ هٰذَا الطَّرِيقَ وَأَشْكَلَهُ ، وَأَعْسَرَ هٰذَا الأَمْرَ وَأَعْضَلَهُ ،

فَإِنَّ الشَّأْنَ كُلَّهُ إِلَى أَصْلِ وَاحِدٍ ، وَذَٰلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ، الْعَدْلِ الْعَكِيمِ . الْعَكِيمِ .

فَإِنْ قُلْتَ : لِمَ آخْتُصَّ هٰذَا بِالتَّوْفِيقِ الْخَاصِّ وَحُرِمَ هٰذَا ، وَكِلَاهُمَا مُشْتَرِكَانِ في رَبْقَةِ الْعُبُودِيَّةِ ؟.

أَوْمِانَ فَعِنْدَ هٰذَا السُّؤَالِ تُنَادَى مِنْ سُرَادِقات الْجَلَالِ : أَنِ الْزَمِ الْاَدَبَ ،
 وَآعْرِفْ سِرَّ الرُّبُوبِيَّةِ وَحَقِيقَةَ الْعُبُودِيَّةِ ، فَإِنَّهُ ﴿ لَا يُسْفَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْفَلُونَ ﴾ [الأنبياء : ٣٣].

قُلْتُ أَنَا: وَمِثَالُ هٰ ذَا الطَّرِيقِ في آلـدُّنْيَا الصَّرَاطُ في الآخِرَةِ، في عَفَبَاتِهَا وَمَسَافَاتِها وَمَقَاطِعِها/، وَاخْتِلَافِ أَحْوَال الخلائق فِيهَا، فَمِنْهُمْ مَنْ يَمُرُّ عَلَيْهِ كَالرِّيحِ الْعَاصِفِ، وَآخَرُ يَمُرُّ عَلَيْهِ كَالرِّيحِ الْعَاصِفِ، وَآخَرُ كَالْفَرَسِ الْجَوَادِ وَآخَرُ كَالطَّائِرِ، وَآخَرُ يَمْشِي، وَآخَرُ يَرْحَفُ حَتَّى يَصِيرَ كَالْفَرَسِ الْجَوَادِ وَآخَرُ كَالطَّائِرِ، وَآخَرُ يَمْشِي، وَآخَرُ يَرْحَفُ حَتَّى يَصِيرَ فَكُمْ مَنْ يَمُرُ عَلَالِيبَ فَيُطْرَحَ في جَهَنَم .

وكَذٰلِكَ حَالُ هٰذَا الطَّرِيقِ مَعَ سَالِكِيهِ فِي ٱلْدُّنْيَا ، فَهُمَا صِرَاطَانِ : صِرَاطُ ٱلْدُنْيَا ، وَصِرَاطُ الآخِرَةِ ؛ فَصِرَاطُ الآخِرَةِ لِللَّنْفُسِ ، يَرَى أَهْوَالَهَا أَهْ لَا الْأَبْصَارِ ، وَصِرَاطُ آلدُّنْيَا لِلْقُلُوبِ ، يَرَى أَهْوَالَهَا ذَوُو الْبَصَائِرِ وَالْبَصَائِرِ ، وَصِرَاطُ آلدُّنْيَا لِلْقُلُوبِ ، يَرَى أَهْوَالَهَا ذَوُو الْبَصَائِرِ وَالْأَلْبَابِ ، وَإِنَّمَا آخْتَلَفَتِ ٱلأَحْوَالُ لِلسَّالِكِينَ فِي الآخِرَةِ لِإِخْتِلَافِ أَحْوَالِهِمْ فِي اللَّخِرَةِ لِإِخْتِلَافِ أَحْوَالِهِمْ فِي اللَّذِرَةِ لَا نَتَامَلُ ذَلِكَ حَقَّهُ ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ .

# فصـــل ( في أن طريق الآخرة روحاني تسلكه القلوب )

ثُمَّ أَعْلَمْ مَا هُوَ التَّحْقِيقُ في هٰذَا الْبابِ ، وَهُو أَنّهُ لَيْسَ هٰذَا الطَّرِيقُ في طُولِهِ وَقَصَرِهِ مِثْلَ المَسَافَاتِ المَكَانِيَّةِ التِي تَسَلُكُهَا الأَنْفُس، فَتَقْطَعُهَا بِالأَقْدَامِ فيكون قَطْعُهَا عَلَى حَسَبِ قُوَّةِ الْاَنفُس وَضَعْفِهَا ، إِنّما هُوَ طرِيقٌ رَوْحَانِيٍّ مَسْلُكُهُ الْقُلُوبُ ، فَتَقْطَعُهُ بِالْأَفْكَارِ عَلَى حَسَبِ الْعَقَائِدِ وَالْبَصَائِرِ ، أَصْلُهُ نُورُ سَمَاوِيٍّ وَنَظَرُ إلٰهِيٍّ ، يَقَعُ في قَلْبِ الْعَبْدِ يَنظُرُ نَظْرَةً فَيَرى بِهَا أَمْرَ الدَّارَيْنِ سَمَاوِيٍّ وَنَظَرُ إلٰهِيٍّ ، يَقَعُ في قَلْبِ الْعَبْدِ يَنظُرُ نَظْرَةً فَيَرى بِهَا أَمْرَ الدَّارَيْنِ الْعَقِيقَةِ ، ثُمَّ هٰذَا النُّورُ رُبِّمَا يَطْلُبُهُ الْعَبْدُ مِائَةَ سَنَةٍ فَلَا يَجِدْهُ وَلَا أَثَراً مِنْهُ ، وَأَخُولُ فِي يَوْمٍ ، وَآخَرُ فِي سَاعَةٍ وَلَاكُ لِخَطْئِهِ بِعَلْيَةِ رَبِّ العالمين ، وَهُو تَعَالَى وَلِيُّ الْهِدَايَةِ ، لَكِنِ الْعَبْدُ مَأْمُورٌ وَلَحْظَةٍ بِعِنَايَةِ رَبِّ العالمين ، وَهُو تَعَالَى وَلِيُّ الْهِدَايَةِ ، لَكِنِ الْعَبْدُ مَأْمُورٌ وَلَحْظَةٍ بِعِنَايَةٍ رَبِّ العالمين ، وَهُو تَعَالَى وَلِيُّ الْهِدَايَةِ ، لَكِنِ الْعَبْدُ مَأْمُورٌ وَلَا أَمْرَ مَقْدُورٌ ، والرَّبُ حَكَمْ عَدْلُ ، والحَبْعُ فِي الطَّابِ حَكَمْ عَدْلُ ، وَالْمُرْ مَقْدُورٌ ، والرَّبُ حَكَمْ عَدْلُ ، وَالْمُورُ مَقْعُلُ مَا يُرِيدُ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَمَا أَعْظَمَ هٰذَا الْخَطَرِ وَأَشَدَّ هٰذَا الأَمْرِ ، وَأَكْثَرَ مَا يَحْتَاجُ إلَيهِ هٰذَا الْعَبْدُ الضَعِيفُ ، فَكُلُّ هٰذَا الْعَمَلِ وَالْجُهْدِ وَتَحْصِيلِ هٰذِهِ الشَّرَائِطِ لَمَاذَا ؟ لماذًا ؟

فَأَقُولُ لَعَمْرِي : إِنَّكَ لَصَادِقٌ في قَوْلِكَ ، إِنَّ اْلاَمْرَ شَدِيدٌ ، وَالْخَطَرَ عَظِيمٌ ، وَلِذَلِكَ قَالَ تَعَالَى : ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلإِنْسَانَ في كَبَدٍ ﴾ [البلد: ٤]

وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْأَنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ [الأحزاب: ٧٢]

وَلِذَٰلِكَ قال سَيِّدُ المُـرْسَلِينَ صَلَوَاتُ آلله وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ « لَـوْ عَلِمْتُمْ مَا أَعْلَمُ لَبَكَيْتُمْ كَثِيراً / وَلَضَحِكُتُمْ قَلِيلًا »(أ).

وَرُوِي أَنَّ المُنَادِي يُنَادِي مِنَ السَّمَاء : « لَيْتَ الْخَلْقَ(١) لَمْ يُخْلَقُوا وَلَيْتَهُمْ إِذْ خُلِقُوا عَلِمُوا لِمَاذَا خُلِقُوا ».

وَكَذَٰلِكَ يَقُولُ السَّلَفُ رَضِيَ الله عَنْهُمْ ، فَعَنْ أَبِيَ بَكْرٍ رَضِيَ الله عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ : وَدِدْتُ أَنَّى كُنْتُ خَضْرَاء تَأْكُلُني الدَّوَابُ مَخَافَةَ الْعَذَابِ .

وَعَنْ عُمَرَ رَضِيَ الله عَنْهُ أَنَّهُ سَمِعَ إِنْسَاناً يَقْرَأُ: ﴿ هَـلُ أَتَى عَلَى الْإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ آلدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْئاً مَذْكُوراً ﴾[ الإِنسان : ١ ] فقال لَيْتَهَا تَمَّتْ .

وَقَـالَ أَبُو عُبَيْـدَةَ رَضِيَ الله عَنْهُ : وَدِدْتُ أَنِّي كَبْشٌ، فَيَتَفَرَّقَ لَحْمِي وَيَتَحَسَّى مَرَقِي وَلَمْ أُخْلَقْ .

وَعَنْ وَهْبِ بْنِ مُنَبِّهٍ رحمه الله : خُلِقَ آبْنُ آدَمَ أَحْمَقَ ، وَلَوْلَا حَمْقُهُ مَا هَنَاهُ عَيْشٌ .

وَعَنِ الفُضَيْلِ : إِنِّي لَا أَغْبِطُ مِلكاً مُقَرَّباً وَلَا نَبِيًّا مُرْسَلًا وَلَا عَبْداً صَالِحاً ، أَنَيْسَ هُؤُلَاء يُعَاتَبُونَ ( يَوْمَ )(٢) القِيَامَةِ ؟ إِنَّمَا أُغْبِطُ مَنْ لَمْ يُخْلَقْ .

وَعَنْ عَطَاء السُّلَمِيِّ (ب) لَوْ أَنَّ نَـاراً أُجِّجَت وَقِيلَ مَنْ ٱلْقى نَفْسَـهُ فِيهَا

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم: ١١١.

<sup>(</sup>ب) والأصح السليمي ، وهذا القول ورد في الحلية ( ٢١٥/٦ ) .

صَارَ لاَ شَيْء ، لَخَشِيتُ أَنْ أَمُوتَ مِنَ الْفَرَحِ قَبْلَ أَنْ أَصِلَ إلى النَّارِ.

فَالْأَمْرُ إِذَنْ أَيُّهَا الرَّجُلُ شَدِيدٌ كَمَا تَقُولُ، بَلْ هُوَ أَشَدُّ وَأَعْظَمُ مِمَّا تَظُنُّ وَتَتَوَهَّمُ ، وَلَكِنَّهُ أَمْرٌ سَبَقَ في الْعِلْمِ الْقَدِيمِ ، وَتَدْبِيرٍ أَجْرَاهُ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ، وَلَاعْتِصَامَ بِحَبْلِ الله ، وَلاَ عِيلَةَ لِلْعَبْدِ إِلاَّ بَذْلَ المَجْهُ وِدِ في الْعُبُودِيَّةِ ، وَالإعْتِصَامَ بِحَبْلِ الله ، وَلاَ عِيلَةً لِلْعَبْدِ إِلَّا بَذْلَ المَجْهُ وِدِ في الْعُبُودِيَّةِ ، وَالإعْتِصَامَ بِحَبْلِ الله ، وَالإَبْتِهَالَ دَائِماً إلى الله تعالى ، عَسَى أَنْ يَرْحَمَهُ فيسلِمه بفَضْلِه .

وَأَمَّا قَوَلُكَ كُلُّ هٰذَا لِمَاذَا ؟

فَهٰذَا كَلَامٌ يَدُلُّ مِنْكَ عَلَى غَفْلَةٍ عَظِيمَةٍ ، بَلِ الصَّوَابُ أَنْ تَقُولَ : كُلَّ هٰذَا في جَنْبِ مَا يَطْلُبُهُ الْعَبْدُ الضَّعِيفُ مَاذَا (أ) ؟ أَتَدْرِي مَا يَطْلُبُ الْعَبْدُ الضَّعِيفُ ؟ الضَّعِيفُ ؟

أَقَلُّ مَا يَطْلُبُهُ عَلَى الْجُمْلَةِ شَيْئَانِ، أَحَدُهُما : السَّلَامَةُ في الدَّارَيْنِ، مطلب العبد وَالثَّانِي : المُلْكُ في الدَّارَيْنِ.

أمَّا السَّلاَمَةُ فَإِن الدُّنْيا وَفِتْنَتَهَا وَغُوَائِلَهَا (ب) ، بِحَيْثُ لَمْ يَسْلَمْ مِنْهَا المَلاَئِكَةُ المُقَرِّبُونَ ، فَقَدْ سَمِعْتُ حَدِيثَ هَارُوتَ وَمَارُوت (ج) ، حَتَّى رُوِي المَلاَئِكَةُ المُشوَاتِ مُتَعَجِّبِينَ : أَنَّهُ إِذَا عُرِجَ بِرُوحِ الْعَبْدِ إلى السَّمَاء ، تَقُولُ مَلاَئِكَةُ السَّمُواتِ مُتَعَجِّبِينَ : كَيْفَ نَجَا هٰذَا مِنْ دَارٍ فَسَدَ فِيهَا خِيَارُنَا ؟ وَأَنَّ الآخِرَةَ في أَهْوَالِهَا وَشَدَائِدِها ، كَيْفَ نَجَا هٰذَا مِنْ دَارٍ فَسَدَ فِيهَا خِيَارُنَا ؟ وَأَنَّ الآخِرَةَ في أَهْوَالِهَا وَشَدَائِدِها ، بِحَيْثُ تَصْرُخُ فِيهَا الأَنْبِياءُ وَالرُّسُلُ : نَفْسِي نَفْسِي ، لاَ أَسْأَلُكَ الْيَوْمَ إلاً.

<sup>(</sup> أ ) أي : أي شيء هو ؟

<sup>(</sup>ب) أي : أن الدُّنيا مخلوقة هي وفتنتها وغوائلها ، فإذا طلبت الدنيا أخذتها مع ما فيها وما معها .

<sup>(</sup>ج) هاروت وماروت : من الملائكة العابدين الصالحين. انظر خبرهما في كتب التفسير، تفسير سورة البقرة الآية ٢٠٢ ( وعلى الأخص تفسير الخازن ).

نَفْسِي . حَتى رُوِي إِنَّهُ : لَوْ كَانَ لِرَّجُلِ عَمَلُ سَبْعِينَ نَبِيّاً ، لَظَنَّ أَنَّهُ لَنْ يَنْجُو . فَمَنْ أَرَادَ أَنْ يَسْلَمَ مِنْ فِتَنِ هٰذِهِ ، فَيَخْرُجَ مِنْها بِالْإِسْلَامِ سَالِماً ، لَا تُصِيبُهُ فِتْنَـةٌ مِنْ أَهْوَال ِهٰذِهِ / فَيَدْخُلَ الْجَنَّةَ سَالِماً ، لَا تُصِيبُهُ نَكْبَةٌ ، أَيَكُونُ ذَلِكَ أَمْراً هَيِّناً ؟ 
ذَلِكَ أَمْراً هَيِّناً ؟

وَأُمّا المُلْكُ وَالْكَرَامَةُ ، فَإِنَّ المُلْكَ نَفَاذُ التَّصَرُّفِ وَالمَشِيئَةِ ، وَإِنَّ ذَلِكَ بِالْحَقِيقَةِ فِي الدُّنْيا لِأُولِيَاء الله عَزَّ وَجَلَّ وَأَصْفِيَائِهِ ، الرَّاضِينَ بِقَضَائِهِ ، البَّرُّ وَالْبَخْرُ وَالأَرْضُ لَهُمْ قَدَمٌ ، وَالْحَجَرُ وَالمَدَرُ لَهُمْ ذَهَبٌ وَفِضَةٌ ، وَالْجَنُّ وَالإِنْسُ ، وَالْبَهَائِمُ والطُّيُور لَهُمْ مَسَخُرُونَ ، لاَ يَشَاءُونَ شَيْئًا إلاَّ وَهُو كَائنَ ، وَالإِنْسُ ، وَالْبَهَائِمُ والطُّيُور لَهُمْ مَسَخُرُونَ ، لاَ يَشَاءُونَ شَيْئًا إلاَّ وَهُو كَائنَ ، لاَ يَشَاءُونَ شَيْئًا إلا وَهُو كَائنَ ، النَّهُمُ لاَ يَشَاءُونَ شَيْئًا إلا وَهُو كَائنَ ، وَلاَ يَهَابُونَ أَحَداً مِنَ الْخَلْقِ ، وَيَهَابُهُمْ كُلُ النَّعْلِقِ ، وَيَهَابُهُمْ كُلُ الْخَرْقِ ، وَلَا يَعْشِر مِعْشَارِ هٰذِهِ الرُّنْبَةِ ، بَلْ هُمْ أَقَلُ وَأَذَلُ ، الْخَلْقِ ، وَيُهَابُهُمْ كُلُ اللهُ عَلْمُ وَلَا مَا مُلْكُ الاَخِرَةِ فَيُقُولُ الله تعالى : ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثَمَّ مَا أَقُلُ وَأَذَلُ ، وَالْمَالُ وَرُومَةُ مَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَرُومَةُ وَالْمَالُ وَالْمُلَلُ وَالْمَلُ وَالْمُ اللهُ وَرُومَةُ اللهُ عَلِيلَ ، وَأَنْ بَقَاءَهَا مِنْ أَولِهَا إلى آخِرِهَا قَلِيلٌ ، وَأَنْتَ تَعْلَمُ مَنْ الدُّنْيَا بِأَسْرِهَا قَلِيلَةً ، وَأَنّ بَقَاءَهَا مِنْ أَوْلِهَا إلى آخِرِهَا قَلِيلٌ ، وَنُصِيبَ أَحَدِنَا مَنْ هُذَا الْقَلِيلِ فَي بَقَاءَهَا مِنْ أَوْلِهُا إلى آخِرِهَا قَلِيلٌ ، وَنُصِيبَ أَحَدِنَا مِنْ هُذَا الْقَلِيلِ فَي بَقَاءَ قَلِيلُ ، وَإِنْ حَصَلَ لَهُ ذَٰلِكَ فَيُعْذَرُ بَلْ يُغْبَطُ ، وَلا مَلْ مَلْ الْمُولِ السَالِ وَالنَفْسِ ، نَحْوَ مَا ذُكِرَ عَنِ آمْرِيءِ الْقَيْسِ وَلا يَشْسُ الْمُولِ : [ الطويل ] :

[۹۲/ب]

بَكَى صَاحِبِي لَمًا رَأَى اللَّرْبَ دُونَهُ وأيقين أنسا لآجقان بِقَيْهَ صَرَا(١) فَقُلْتُ لَهُ لاَ تَبْكِ عَيْنُكَ إِنَّمَا نُحَاولُ مُلْكاً أَوْ نَمُوتَ فَنُعْذَرَا فَكَيْفَ حَالُ مَنْ يَطْلُبُ المُلْكَ الْكَبِيرَ فِي دَارِ النَّعِيمِ الْخَالِدِ المُقِيمِ ؟ أَيَسْتَكْثِرُ مَعَ ذَلِكَ أَنْ يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ للله تَعالَى ، أَوْ يُنْفِقَ دِرْهَمَيْنِ ، أَوْ يَسْهَرَ لَيْلَتَيْنِ ؟ كَلا ، بَلْ لَوْ كَانَ لَهُ أَلْفُ أَلْفِ نَفْسٍ ، وَأَلْفُ أَلْفِ رُوحٍ ، وَأَلْفُ لَلْفِ عُمْرٍ ، كُلِّ عُمْرٍ ، مِثْلُ عُمْرِ الدُّنْيَا وَأَكْثَرَ ، فَبَذْلَ ذَلِكَ كُلّهِ فِي هٰذَا الْمَطْلُوبِ الْعَزِيزِ ، لَكَانَ ذَلِكَ قَلِيلاً ، وَلَئِنْ ظَفِرَ بَعْدَهُ بِما طَلَبَ ، كَانَ ذَلِكَ عُلْما عُظِيماً ، وَفَضْلاً مِن اللّذِي أَعْطَاهُ كَبِيراً ، فَتَنَبّهُ أَيُها الْمِسْكِينُ مِن رَقْدَةِ الْغَافِلِينَ .

ثُمَّ إِنِّي تَأَمَّلْتُ مَا يُعْطِي آلله تعالى الْعَبْدَ إِذَا أَطَاعَهُ ، وَلَزِمَ خِـدْمَتَهُ ، وَسَلَكَ هٰذِهِ الطَّرِيقَ عُمْرَهُ ، فَوَجَـدْتُهَا عَلَى الْجُمْلَةَ أَرْبَعِينَ كَرَامَةً وَخِلْعَةً ، عِشْرونَ هِى الْعُقْبَى .

[1/40]

أمَّا الَّتِي في الدُّنيا:

غَ**الْمُولِي** : أَنْ يَذْكُرَهُ آلله سُبْحَانَهُ وَيُثْنِي عَلَيْهِ، وَأَكْرِمْ بِعَبْدٍ يَكُونُ رَبُ في الدنيا الْعَالَمِينَ في ذِكْرِهِ وَثَنَائِهِ .

وَالثَّانِيَةُ : أَنْ يَشْكُرَهُ جَلَّ جَلَالُهُ وَيُعَظِّمُهُ ، وَلَوْ شَكَرَكَ مَخْلُوقٌ ضَعِيفٌ مِثْلُكَ وَعَظَّمَكَ ، لَشَرُفْتَ بِهِ ، فَكَيْفَ بِآلِهِ الأَوَّلِينَ وَالأَخِرِينَ ؟

وَالثَّالِثَةُ: أَنْ يُحِبَّهُ، وَلَوْ أَحَبَّكَ رَئِيسُ مَحَلَّةٍ، أَوْ أَمِيرُ بَلْدَةٍ، لَا فَتَخَرْتَ بِذَلِكَ، وَأَنْتَفَعْتَ بِهِ في مَوَاطِنَ عَزِيزَةٍ، فَكَيْفَ بِمَحَبَّةِ رَبِّ الْعَالَمِينَ؟

الرَّابِعَةُ : أَنْ يَكُونَ لَهُ وَكِيلًا يُدَبِّرُ أُمُورَهُ (١) .

الْخَامِسَةُ : أَنْ يَكُونَ لِرِزْقِهِ كَفِيلًا يُوَجِّهُهُ إِلَيْهِ مِنْ حَالٍ إِلَى حَالٍ ، مِنْ غَيْرِ تَعَبِ أَوَ زَوَالٍ (٢).

السَّادِسَةُ: أَنْ يَكُونَ لَهُ نَصِيراً يَكْفِيهِ كُلَّ عَدُوٍّ ، وَيَدْفَعُ عَنْهُ كُلَّ قاصِدٍ بِسُوءٍ .

السَّابِعَةُ: أَنْ يَكُونَ لَهُ أَنِيساً ، لاَ يَسْتَوْجِشُ بِحَالٍ ، وَلاَ يَخَافُ التَّغْيِيرَ وَالاَسْتَبْدَالَ .

التَّامِنَةُ: عِزُّ النَّفْسِ (أ) ، فَلاَ يَلْحَقَهُ ذُلُ خِدْمَةِ الدُّنْيَا وَأَهْلِهَا ، بَلْ لاَ يَرْضَى أَنْ تَخْدُمَهُ مُلُوكُ الدُّنْيَا وَجَبَابِرَتُهَا ،

التَّاسِعَةُ: رَفْعُ الْهِمَّةِ، فَيَتَرَفَّعُ عَنِ التَّلَطُّخِ بِمقاذِرِ الدُّنْيَا وَأَهْلِهَا وَلاَ يُلْتَفِتُ إِلَى زَخَارِفَهَا وَمَلاَهِيهَا، تَرَفَّعِ الرِّجَالِ الأولياء(١) عَنْ مَلاَعِبِ الصَّبْيَانِ والنَّسْوَانِ.

الْعَاشِرَةُ: غِنَى الْقَلْبِ، فَيَكُونُ أَغْنَى كُلَّ غَنِيٍّ فِي الدُّنْيَا، لَا يَزَالُ طَيِّبَ النَّفْسِ، فَسِيحَ الصَّدْرِ، لَا يَفْزَعُهُ حَدَثُ وَلَا يَهُمُّهُ عُدْمُ.

الإِحْدَى عَشَرَةَ: نُورُ الْقَلْبِ، فَيَهْتَدِي بِنُورِ قَلْبِهِ إلى عُلُومٍ وَأَسْرَارٍ وَحِكَمٍ، لاَ يَهْتَدِي إلى بَعْضِهَا غَيْرُهُ إلاَّ بِجُهْدٍ جَهِيدٍ، وَعُمْرٍ مَدِيدٍ.

النَّانِيةَ عَشَرَةَ : شَرْحُ الصَّدْرِ ، فَلَا يَضِيقُ ذَرْعاً بِشَيء مِنْ مِحَنِ الدُّنْيَا وَمَصَائِبِهَا ، وَمُؤَنِ النَّاسِ وَمَكَايِدِهِمْ .

الثَّالِئَةَ عَشَرَةَ: المَهَابَةَ وَالمَوْقِعُ في النَّفُوس ، يَحْتَرِمُهُ الأَخْيَارُ وَالأَشْرَارُ ، وَيَهَابُهُ كُلُّ فِرْعَوُنَ وَجَبَّار .

الرَّابِعَةَ عَشَرَةَ: المَحَبَّةُ في الْقُلُوبِ، يَجْعَلُ لَهُ الرَّحْمٰنُ وُدَّاً، فَتَرَى الْقُلُوبَ كُلَّهَا بِأَجْمَعِهَا مَطْبُوعَةً عَلَى الْقُلُوبَ كُلَّهَا بِأَجْمَعِهَا مَطْبُوعَةً عَلَى تَعْظيمه وَإِكْرَامه.

رأ) عِزّ النفس: أي عزيز النفس.

الْخَامِسَةَ عَشَرَةَ : الْبَرَكَةُ الْعَامَّةُ في كُلِّ شَيْء ، مِنْ كَلَام أَوْ نَفْسِ أَوْ فِي لُكِلَّ شَيْء ، مِنْ كَلَام أَوْ نَفْسِ أَوْ فِيهِ فِيْلِ أَوْ ثَـوْبِ (ا) أَوْ مَكَانٍ (ب) حَتَّى يُتَبَرَّكُ بِتُرَابٍ وَطِئَهُ ، وَبِمَكَانٍ جَلَسَ فِيهِ يَعْل أَوْ ثَـوْبُ أَوْ مَكَانٍ جَلَسَ فِيهِ يَوْماً ، وَإِنْسَانٍ رَآهُ وَصِحِبَهُ حِيناً .

السَّادِسَةَ عَشَرَةَ : تَسْخِيرُ الأرْضِ مِنَ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ، حَتَّى إِنْ شَاء سَارَ فَي الْهَوَاء أَوْ مَشَى عَلَى المَاء ، أَوْ قَطَعَ وَجْهَ الأرْضِ ِ / بِأَقَلَّ مِنْ سَاعَةٍ . [٩٥٠]

السَّابِعَةَ عَشَرَةَ : تَسْخِيرُ الْحَيَـوَانِ مِنَ السَّبَاعِ وَالْـوُحُوشِ ، وَالْهَـوَامِّ وَغَيْرِهَا فَتُجِيبُهُ الْوُحُوشُ وَتُبَصْبِصُ لَهُ الْأُسُودُ .

النَّامِنَةَ عَشَرَةَ : مِلْكُ مَفَاتِيحِ الأَرْضِ ، فَحَيثما يَضْرِبُ يَدهُ فَلَهُ كَنْزُ إِنْ أَرَادَ، وَحَيْثُمَا يَضْرِبُ رِجْلَهُ فَلَهُ عَيْنُ ( مَاء )(١) إِن آخْتَاجَ ، وَأَيْنَمَا نَزَلَ فَلَهُ مَائِدَةٌ تَحْضُرُهُ إِنْ قَصَدَ .

التَّاسِعَةَ عَشَـرَةَ: الْقِيَادَةُ وَالْـوَجَاهَـةُ عَلَى بَابِ رَبِّ الْعِزَّةِ، فَيْبَتَغِي الْخَلْقُ الْـوَسِيلَةَ إلى آلله تَعَالَى بِخِـدْمَتِهِ، وَتُسْتَنْــجَـحُ الْحَاجَـاتُ إلى آلله بَوَجَاهَتِهِ وَبَرَكَتِهِ.

الْعِشْرُونَ : إِجَابَةُ الدَّعْوَةِ مِنَ الله ، وَلا يَسَأَلُ آلله تَعَالَى شَيْمًا إلا الْعُطَاهُ ، وَلا يَسْأَلُ آلله تَعَالَى لَأَبَرَّهُ بِمَا أَعْطَاهُ ، وَلا يَشْفَعُ لِأَحَدِ إِلاَّ شُفَعَ ، وَلَوْ أَقْسَمَ عَلَى آلله تَعَالَى لَأَبَرَّهُ بِمَا شَاءَ ، حَتَّى أَنَّ مِنْهُمْ مَنْ لَوْ أَشَارَ إِلَى جَبَلِ لَزَال ، فَلا يَحْتَاجُ إِلَى السُّوَال ِ سَاءَ ، حَتَّى أَنَّ مِنْهُمْ مَنْ لَوْ أَشَارَ إِلَى جَبَلِ لَزَال ، فَلا يَحْتَاجُ إِلَى السُّوَال ِ بِاللّهَ مَنْ لَوْ أَشَارَ إِلَى السُّوَال ِ بِاللّهَ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ

رأ) ثاب ثوباً: رَجْعَ ، أي فعل فعلاً أو رَجَعَ عن فعلٍ . (ب) مكان : أي مكان حَلَّ فيه أو وطئه .

## وَأُمَّا الَّتِي في الْعُقْبَى :

كرامات الأولياء في العقبي

فَالإِحدى وَالْعِشْرُونَ : أَنْ يُهَوِّنَ عَلَيْهِ أَوَّلاً سَكَرَاتِ المَوْتِ ، وَهِيَ الَّتِي وَجِلَتْ قُلُوبُ الْأَنْبِيَاءِ منها، حَتَّى سَالُوا آللَّه أَنْ يُهَوِّنَهَا عَلَيْهِمْ حَتَّى أَنَّ مِنْهُمْ مَنْ يَكُونُ المَوْتُ عِنْدَهُ مِثْلَ شُرْبَةِ المَاء الزُّلاَل ِ لِلظَّمْآنِ ، قَالَ آلله تَعَالى : ﴿ الَّذِينَ تَتَوَقَّاهُمُ المَلائِكَةُ طَيِّبِين ﴾ [ النحل : ٣٢]

وَالتَّانِيَةُ وَالْعِشْرُونَ : التثبيتُ عَلَى المَعْرِفَةِ وَالإِيْمَانِ ، وَهُوَ الَّذِي منهُ الْخَوْفُ وَالفَزَعُ ، وَعَلَيْهِ كُلُّ البُكَاءِ وَالْجَزَعِ ، قَـالَ عَزَّ مِنْ قَـائِل : ﴿ يُثَبِّثُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ اللَّذُنيَا وَفِي الْآخِرَةِ ﴾ [ ابراهيم : ٢٧] .

وَالنَّالِنَةُ وَالْعِشْرُونَ: إِرْسَالُ الرَّوْحِ وَالرَّيْخَانِ بِالبُشْرَى وَالأَمَانِ، قَوْلُهُ ﴿ أَنْ لاَ تَخَافُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ ﴿ أَنْ لاَ تَخَافُوا وَلاَ يَحْزَنُ عَلَى مَا وَقَدَّمَ عَلَيْهِ فِي الْعُقْبَى ، وَلاَ يَحْزَنُ عَلَى مَا خَلَفَهُ فِي الْعُقْبَى ، وَلاَ يَحْزَنُ عَلَى مَا خَلَفَهُ فِي الدُّنْيَا .

وَالرَّابِعَةُ وَالْعِشْرُونَ : : الْخُلُودُ في ٱلْجِنَانِ ، وَمُحَاوَرَةِ الرَّحَمَٰنِ .

وَالْخَامِسةُ وَالْعِشْرُونَ: الحياة (١) في السِّرِّ لِرُوجِهِ، فَيَعْرُجُ عَلَى مَلاَئِكَةِ السَّمْوَاتِ بِالْإِكْرَامِ وَالْإِلْطَافِ وَالْإِنْعَامِ، وَلِبَدَنِهِ في الْعَلاَنِيَةِ، مَلاَئِكَةِ السَّمْوَاتِ بِالْإِكْرَامِ وَالْإِلْطَافِ وَالْإِنْعَامِ، وَلِبَدَنِهِ في الْعَلاَنِيَةِ، بِتَعْظِيمِ جَنَازَتِهِ، وَالمُزَاحَمَةِ عَلَى الصَّلاَةِ عَلَيْهِ، وَالمُبَادَرَةِ إِلَى تَجْهِيزِهِ، وَيَعُدُّونَهُ أَعْظَمَ غُنْمٍ. وَيُعُدُّونَهُ أَعْظَمَ غُنْمٍ.

[1/97]

وَالسَّادِسَةُ وَالْعِشْرُونَ : الأَمَانُ مِنْ فِتْنَةِ سُؤَالِ / الْقَبْرِ وَتَلْقِينِ الصَّوَابِ ، فَيَأْمَنْ مِنْ ذٰلِكَ الْهَوْلِ .

وَالسَّابِعَةُ وَالْعِشْرُونَ : تَوْسِيعُ الْقَبْرِ وَتَنْوِيرُهُ ، فَيَكُونُ في رَوْضَةٍ مِنْ رِياضِ الْجَنَّةِ إلى يَوْمِ الْقِيَامَةِ .

التَّامِنَةُ وَالْعِشْـرُونَ: إِينَاسُ رُوحِـهِ وَنَسَمَتِهِ وَإِكْرَامُهَـا، فَتُجْعَـلُ في أَجْوَافِ طَيْرٍ خُضْرٍ مَعَ الإِخْوَانِ الصالِحِينَ، فَرِحِينَ مُسْتَبْشِرِينَ بِمَا آتَاهُمُ آلله مِنْ فَضْلِهِ.

وَالتَّاسِعَةُ وَالْعِشْرُونَ : الْحَشْرُ وَالْعِزُّ وَالْكَرَامَةُ ، مِنْ حُلَلٍ وَتَّاجٍ وَبُرَاقٍ .

وَالنَّلَاثُونَ : بَيَاضُ الْوَجْهِ وَنُورُهُ ، قَالَ آلله تَعَالَى : ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَشِذٍ مُسْفِرَةً . فَاضِرَةً . إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةً ﴾ [ القيامة : ٣٣] وَقَالَ : ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ مُسْفِرَةً . ضَاحِكَةً مُسْتَبْشِرَةً ﴾ [ عبس : ٣٩ ]

وَالْحَادِيَةُ وَالنَّلَاثُونَ : الْأَمْنُ مِنْ أَهْوَالَ ِ يَوْمِ القِيَامَةِ ، قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ أَمْ مَنْ يَأْتِي آمِناً يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ [ فصّلت : ٤٠ ]

وَالثَانِيَةُ وَالثَّلَاثُونَ : الْكِتَابُ بِالْيَمِينِ ، وَمِنْهُمْ مَنْ كَفَى الْكِتَابَ رَأْساً .

وَالثَّالِئَةُ وَالثَّلَاثُونَ : تَيْسِيرُ الْحِسَابِ ، وَمِنْهُمْ مَنْ لَا يَحَاسَبُ أَصْلًا .

وَالْـرَّابِعَةُ وَالشَّلَانُـونَ : ثِقَـلُ الْمِيـزَانِ ، وَمِنْهُمْ مَنْ لَا يُـوقَفُ لِلْوَزْنِ أَصْلًا .

وَالْخَامِسَةُ وَالثَّلَاثُونَ : وُرُودُ الْحَوْضِ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ ، فَيَشْرَبُ شَرْبَةً لاَ يَظْمَأُ بَعْدَهَا أَبَداً .

وَالسَّادِسَةَ وَالثَّلَاثُونَ : جَوَازُ الصَّرَاطِ وَالنَّجَاةُ مِنَ النَّارِ ، حَتَّى أَنَّ مِنْهُمْ مَنْ لاَ يَسْمَعُ حَسِيسَهَا ، وَتُخْمَدُ له النَّارُ . وَالسَّابِعَةُ وَالنَّلَاثُونَ : الشَّفَاعَةُ في عَرَصَاتِ (١) الْقِيامَةِ نَحْواً مِنْ شَفَاعَةِ النَّنبيَاءِ وَالمرسلين .

وَالثَّامِنَةُ وَالثَّلَاثُونَ : مِلْكُ الْأَبَد في الجَّنَّةِ .

وَالتَّاسِعَةُ وَالثَّلَائُونَ : الرِّضْوَانُ الْأَكْبَرُ .

وَالْأَرْبَعُونَ : لِقَاءُ رَبِّ العَالَمِينَ ، إِلَٰهِ الْأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ ، بِلاَ كَيْفٍ ، جَلَّ جَلاَلُهُ .

ثُمُّ أَقُولُ: وَإِنَّمَا عَدَدْتُ ذَٰلِكَ عَلَى حَسَبِ فَهْمِو (٢) وَمَبْلَغِ عِلْمِي وَقَصُورِهِ وَنَقْصِهِ وَمَعَ ذَٰلِكَ فَقَدْ أَجْمَلْتُ وَأَوْجَزْتُ، وَذَكَرْتِ مِن الْأَصُولِ وَالجُمَلِ ، وَلَوْ فَصَّلْتُهُ الْكِتَابُ . أَلاَ تَرَى أَنِي جَعَلْتُ مُلْكَ وَالجُمَلِ ، وَلَوْ فَصَّلْتُهَا لاَرْتَفَعَتْ عَلَى أَرْبَعِينَ خِلْعَةً وَاحِدَةً ، وَلَـوْ فَصَّلْتُهَا لاَرْتَفَعَتْ عَلَى أَرْبَعِينَ خِلْعَةً مِنْ نَوعِ الحُورِ وَالقُصُورِ وَاللّبَاسِ وَغَيْرِ ذَٰلِكَ ، ثُمَّ كُلُّ نَوعٍ يَشْتَمِلُ عَلَى مَنْ نَوعِ الحُورِ وَالقُصُورِ وَاللّبَاسِ وَغَيْرِ ذَٰلِكَ ، ثُمَّ كُلُّ نَوعٍ يَشْتَمِلُ عَلَى مَنْ نَوعِ السَّعِلْ بِهَا إِلاَّ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ، الَّذِي هُو خَالِقُهَا وَمَالِكُهَا ، وَأَلَّ مُشَعَلًا فَقُولُ : ﴿ فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا وَأَيُّ مَعْمُ فَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ مَعْ وَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَدُفُ مَعْ مِن قُولُونَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَنْ مُولِكَ اللّهِ عَنْ رَأَتْ ، وَلا أَذُنُ سَمِعَتْ ، وَلا خَطَرَ عَلَى رَسُولُ اللّهِ عَنْ : « فَلَا يَعْلَمُ نَفْسٌ مَا وَلَكُ بَهُ مِن قُولُونَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ لَنَهُ اللّهُ مَن قُلْ الْمُنَالُ اللّهُ مَن قُولُونَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ لَنَهُ لَا الْمُعَلِي وَلَا اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ تَعَالَى : ﴿ لَنَهُ لَا الْمَعْتُ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ مَن اللّهُ الْمَعْلَى الْمُفَالِقِ وَالْمُ الْمَالَى الْمُعَلِّ فِي الْمَالِقُ وَلَا اللّهُ مَعْلَى الْمَعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمَالُونِ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقِ وَالْمُولُ وَالْإِكْرَامِ ، وَمِن تَكُونُ حَالُهُ مُنْ اللّهُ مَنْ مَن اللّهُ عَلْمُ الْمُعْرِولُ اللّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَلُمُ الْمُؤْمِ وَلَا الْمُعْلَى الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ وَالْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم : ١١٢ .

كَلَّا بَلْ تَقَاعَدَتِ الْهِمَمُ ، وَتَقَاصَرَتْ دُونَهُ الْعُقُولُ ، وَحَقَّ أَنْ يَكُونَ فَلِكَ كَذَٰلِكَ ، وَهُوَ عَطَاءُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ، عَلَى مُقْتَضَى الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ، وَحَسَبِ الْجُودِ الْقَدِيمِ . أَلَا فَلْيَعْمَلِ الْعَامِلُونَ ، وَلْيَبْذُلِ الْمُجْتَهِدُونَ جُهْدَهُمْ لِهٰذَا الْمَطْلُوبِ الْعَظِيمِ ، وَلْيَعْلَمُوا أَنَّ ذٰلِكَ كُلِّهِ أَقَلُ قَلِيلٍ في جَنْبِ مَا هُمْ إِلَيْهِ مُحْتَاجُونَ ، وَإِيَّاهُ يَطْلُبُونَ ، وَلَهُ يَتَعَرَّضُونَ .

وَلْيَعْلَمُوا أَنَّ الْعَبْدَ لَا بُدَّ لَهُ فِي الْجُمْلَةِ مِنْ أَرْبَعَةٍ : الْعِلْمُ ، وَالْعَمَلُ ، وَالإِخْلَاصُ ، وَالْخَوْفُ ، فَلْيَعْلَمْ أَوَّلًا الطَّرِيقَ ، وَإِلَّا فَهُوَ أَعْمَى ؛ ثُمَّ يَعْمَلُ بِالْعِلْمِ وَإِلَّا فَهُوَ مَعْبُونٌ ، ثُمَّ لَا يَزَالُ بِالْعِلْمِ وَإِلَّا فَهُوَ مَعْبُونٌ ، ثُمَّ لَا يَزَالُ يَخْافُ وَيَحْذَرُ مِنَ الآفاتِ إلى أَنْ يَجِدَ الأَمَانَ ، وَإِلَّا فَهُوَ مَعْبُورٌ .

وَلَقَدْ صَدَقَ ذُو النونِ رحمه الله حَيْثُ قالَ : الْخَلْقُ كُلُّهُمْ مَوْتَى إِلَّا الْعُلَماءُ ، وَالْعُلَماءُ كُلُهُمْ مُغْتَرُّونَ إِلَّا الْعُلَماءُ ، وَالْعُلَماءُ كُلُهُمْ مُغْتَرُّونَ إِلَّا الْعُلَماءُ ، وَالْعُلَماءُ كُلُهُمْ مُغْتَرُّونَ إِلَّا الْعُلَماءِ ، وَالْمُخْلِصينَ ، وَالمُخْلِصونَ عَلَى خَطَرِ عَظِيمٍ .

قُلْتُ أَنَا: وَالْعَجَبُ كُلَّ الْعَجَبِ مِنْ أَرْبَعَةِ:

أحدُهَا: مِنْ عَامِلِ غَيْرِ عَالِمٍ ؛ أَمَا يَهْتَمُّ بِمَعْرِفَةِ مَا بَيْنَ يَدَيْهِ ؟ أَمَا يَهْتَمُّ بِمَعْرِفَةِ مَا بَيْنَ يَدَيْهِ ؟ أَمَا يَتَعَرَّفُ مَا هُوَ مُطَّلِعٌ بَعْدً الْمَوْتِ عَلَيْهِ بِالنَّظَرِ فِي هٰذِهِ آلدَّلاَئِلِ وَالْعِبَرِ وَالاسْتِمَاعِ إِلَى هٰذِهِ الآياَتِ وَالنَّذُرِ وَالانْزِعَاجِ لِهٰذِهِ الْخَوَاطِرِ وَالهَوَاجِسِ فِي وَالاسْتِمَاعِ إِلَى هٰذِهِ الآياَتِ وَالنَّذُرِ وَالانْزِعَاجِ لِهٰذِهِ الْخَوَاطِرِ وَالهَوَاجِسِ فِي النَّفْسِ ؟ قَالَ آللَهُ تَعالَى : ﴿ أَوَ لَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا خَلَقَ آللَهُ مِنْ شَيْءٍ ﴾ [ الأعراف : ١٨٥ ] وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ أَلا يَظُنُ أُولِئِكَ أَنَّهُمْ مَبْعُوثُونَ لِيَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [ المطففين : ٥ ]

وَالنَّانِي : مِنْ عَالِم مَنْ عَامِل ِ ؛ أَمَا يَتَذَكُّر مَا يَعْلَمُ يَقِيناً مِمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ

مِنَ الْأَهْوَالِ الْعِظَامِ وَالْعَقَبَاتِ الصَّعَابِ ، وَهٰذَا هُوَ النَّبَأُ الْعَظِيمُ الَّذِي أَنْتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ ؟

وَالثَّالِثُ : مِنْ عَامِلِ غَيْرِ مُخْلِص ، أَمَا يَتَأَمَّلْ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ فَمَنْ الْمَا يَتَأَمَّلْ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ فَمَنْ الْمَا يَا اللَّهِ لَقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا / يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً ﴾ [ الكهف : ١١٠ ].

وَالرَّابِعُ: مِنْ مُخْلِصِ غَيْرِ خَائِفٍ ، أَمَا يَنْظُرُ إِلَى مُعَامَلَآتِهِ جَلَّ جَلَّالُهُ مَعَ أَصْفِيَائِهِ وَأَوْلِيَائِهِ وَخَدَمِهِ ، الدَّالَّةِ بَيْنَه وَبَيْنَ خَلْقِهِ ، حَتَّى يَقُولَ لَإِكْرَمِ الْخَلْقِ محمد ﷺ : ﴿ وَلَقَدْ أُوْحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ الذَّلْو محمد ﷺ : ﴿ وَلَقَدْ أُوْحِيَ إِلَيْكَ فَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ [ الزُّمر : ٦٥ ] وَنَحْوَهَا . حَتَّى حُكِي أَنَّهُ عَلَيْهِ الصلاة والسَّلاَمُ يَقُولُ : «شَيَّبَتْنِي هُودٌ وَأَخَوَاتُهَا » (أ) .

ثُمَّ جُمْلَةُ الأَمْرِ وَتَفْصِيلُهُ ، مَا قَالَهُ رَبُّ الْعَالَمَيْنَ فِي أَرْبَعِ آيَاتٍ مِنَ الْكِتَابِ الْعَزِيزِ ، قَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثاً وَأَنَّكُمْ إِلَيْنا لاَ تُرْجَعُونَ ﴾ [ المؤمنون ١١٥ ] ثُمَّ قَالَ عزَّ وَجَلَّ ﴿ وَلْتَنْظُرْ نَفْسُ مَا قَدَّمَتْ لِغَدِ وَآتَقُوا آللَّهَ إِنَّ آللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [ الحشر : ١٨ ]. ثُمَّ قَالَ جَلَّ لِغَدِ وَآتَقُوا آللَّهَ إِنَّ آللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [ الحشر : ١٨ ]. ثُمَّ قَالَ جَلَّ مِنْ قَائِل ِ : ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لِنَهْدِيَنَهُمْ سُبُلَنَا ﴾ [ العنكبوت : ٦٩ ].

ثُمَّ أَجْمَلَ الكُلَّ فَقَالَ وَهُوَ أَصْدَقُ الْقَائِلِينَ : ﴿ وَمَنْ جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ اللَّهَ لَغَنِيُّ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ [ العنكبوت : ٦ ].

وَنَحْنُ نَسْتَغْفِرُ آللَّهَ مِنْ كُلِّ مَا زَلَّ بِهِ الْقَـدَمُ ، أَوْ أَطْغَى بِهِ َالْقَلَمُ ، وَنَسْتَغْفِرُهُ مِمَّا آدَّعَيْنَاهُ وَأَظْهَرْنَاهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ مِمَّا آدَّعَيْنَاهُ وَأَظْهَرْنَاهُ مِنَ الْعِلْمِ بِدِينِ اللَّهِ تَعَالَى ، مَعَ التَّقْصِيرِ فِيهِ ، وَنَسْتَغْفِرُهُ مِنْ كُلِّ خَطْرَةٍ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم : ١١٣ .

دَعَتْنَا إِلَى تَصنَّع وَتَزَيَّنٍ ، في كِتاب سَطَّرْنَاهُ أَوْ كَلَام (١) نَظَّمْنَاهُ ، أَوْ عِلْم أَفُدْنَاهُ ؛ وَنَسْأَلُهُ أَنْ يَجْعَلَنَا وَإِيَّاكُمْ مَعْشَرَ الإِخْوَانِ ، بِمَا عَلِمْنَاهُ (٢) عَامِلِينَ ، وَلِوَجْهِهِ بِهِ مُرِيدِينَ ، وَأَنْ لَا يَجْعَلُهُ وَبَالًا عَلَيْنَا ، وَأَنْ يَضَعَهُ فِي مِيزَانِ الصَّالِحَاتِ إِذَا رَدَّتُ أَعْمَالُنَا إِلَيْنَا ، إِنَّهُ جَوَادُ كَرِيمٌ .

فَهٰذَا مَا أَردَنَا أَنْ نَذْكُرَهُ فِي شَرْحِ كَيْفِيَّةِ سُلُوكِ طَرِيقِ الآخِرَةِ ، وَقَدَ وُفِينَا بِالْمَقْصُودِ ؛ وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى خَيْرِ مَوْلُودٍ دَعَا إِلَى أَفْضَلِ مَعْبُودٍ ، مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عليهِ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِه وَسلَّمَ تَسليماً كَثِيراً .

تم كتاب «منهاج العابدين» بحمد الله تعالى وعونه، وحسن توفيقه

## الملاحق والفهارس العاسة

#### الملاحيق

١ ـ الملحق الأول : تخريج الأحاديث .

٢ ـ الملحق الثاني : تراجم الأعلام .

٣ ـ الملحق الثالث : هوامش التحقيق .

### الفهارس العامة

1 \_ الفهرس الأول : فهرس الأحاديث .

٢ ـ الفهرس الثاني : فهرس الأعلام .

٣ ـ الفهرس الثالث : فهرس أسماء الكتب الواردة في المنهاج .

٤ ـ الفهرس الرابع : فهرس القوافي والأشعار .

ه ـ الفهرس الخامس : فهرس أهم مصادر التحقيق .

٦ - الفهرس السادس : فهرس الموضوعات .

## الملحق الأول

## تخريج الأحاديث

#### ١ ـ ( إن الجنة حُفّت بالمكاره، وان النار حُفّت بالشهوات ).

- رواه مسلم (٢١٧٤/٤)، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، بلفظ (حُفّت النار بالشهوات). (الحديث رقم ٢٨٢٢).
- ورواه البخاري ( ١٢٧/٨ ) في الرَّقاق ، باب حجبت النار بالشهوات ، عن أبي هريرة بلفظ : ( حجبت النار بالشهوات ، وحجبت الجنة بالمكاره ).
  - \_ ورواه الحاكم في المستدرك ( ٢٦/١ ) .
- ـ وفي سنن أبي داود (كتاب السنة ، باب في خلق الجنة والنار) ( ١٠٨/٥) عن أبي هـريرة بـرواية أخـرى طويلة تبـدأ بـ (لمّا خلق الله الجنـة قـال لجبريل. . . ) ( الحديث رقم ٤٧٤٤ ) .
- \_ وفي سنن الدارمي (٢ / ٣٣٩) عن أنس قال رسول الله ﷺ : (حفت الجنة بالمكاره وحفت النار بالشهوات).
- \_ وفي مسند ابن حنبل رواية أخرى عن أبي هريرة بلفظ (حفت الجنة بالشهوات وحفت النار بالمكاره) ( ٢٦٠/٢) . وهذه الرواية فريدة . كما أورد ابن حنبل هذا الحديث مرات عدة مع استبدال لفظ حفت بلفظ ححت.

راجع ابن حنبل (۲/۲۲، ۳۲۳، ۲۵۶، ۳۷۳، ۳۵۶ و ۲۸۶، ۲۵۶، ۲۸۶).

## ٢ .. ( ألا وإنَّ الجنة حَزَنٌ بربوة ، ألا وإنَّ النار سَهْل بسهوةٍ ) .

ـ رواه ابن حنبل ( ٣٢٧/١ ) عن ابن عباس، وهذا جزء من حديث ، وتمامه

كالتالي : ( مِن أَنْظَرَ مُعْسِراً أو وضع له ، وَقاهُ الله مِن فيح جهنم، آلا إنّ عمل الجنة حَزَنٌ بربوة ثلاثاً ، ألا إن عمل النار سهل بسهوة ، والسعيد من وقي الفتن، وما من جرعة أحب إلي من جرعة غيظ يكظمها عَبْدٌ ما. كَظَمَهَا عَبدٌ لله ، إلا مَلاً الله جَوْفه إيماناً ).

- وأورد السيوطي ( الجامع الصغير ٢ / ٥٠٤ ) القسم الاول من هذا الحديث بلفظ: (من أَنظَرَ مُعْسِراً أو وَضَعَ عنه، أظلّه الله في ظِلّه يوم لا ظِلَّ إلا ظله) وقد صححه (الحديث رقم ٨٥٣٧).

راجعْ أيضاً : فيض القدير للمناوي ( ٦/ ٨٩ ) ( الحديث رقم ٨٥٣٧ ).

ـ وأورد مسلم في صحيحه ( ٥٣/٤ ) من كتاب الزهد والرقائق حديثاً طويلاً لقصة أبي اليسر صاحب رسول الله ﷺ ، وفي آخره قول ه : ( من انظر معسراً أو وضع عنه أظله الله في ظله ) ( الحديث رقم ٣٠٠٧ ) .

#### ٣ \_ ( ان النور إذا دخل القلب انفسح وانشرح . . . ) .

رواه الحاكم في المستدرك عن ابن مسعود قال: تلا رسول الله على: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللهُ أَنْ يَهِدَيَهُ يَشُرَحُ صدره للإسلام ﴾ فقال رسول الله على: (إنّ النور إذا دخل الصدر انفسح . فقيل : يا رسول الله : هل لذلك مِنْ عِلْم يعرف ؟ قال : نعم ، التجافي عن دار الغرور، والأمانة إلى دار الخلود، والاستعداد للموت قبل نزوله ).

وفي رواية الذهبي (إذا دخل القلب) والباقي لا خلاف فيه. وتعقّب الذهبي رجال هذا الحديث، فذكر ان عديّ بن الفضل ساقط. راجع المستدرك ٣١١/٤

ـ وورد هذا الحديث في « الإحياء» بصيغ ثلاث : إن النور إذا دخل الصدر انفسح ( ٤٦٠/٤ ) و ( إذا دخل في القلب انشرح له ) (٢٢٠/٤) . و ( إذا قذف في القلب ) ( ٧٧/١ ).

وقال العراقي : أخرجه ابن ابي الدنيا في قِصَر الأمل، والبيهقي في الزهد والحاكم في المستدرك من حديث ابن مسعود.

## ٤ ـ ( إِنَّ فَضْل العالم على العابد كفضلي على أدنى رجل من أمتي ) .

- ـ ورد هذا الحديث في الإحياء ( ٦/١ ) بلفظ : ( فضل العالم على العابـ د كفضلي على أدنى رجل من أصحابي ) .
- وفي سنن ابن ماجه ( ١ / ٨٠ ) باب فضل العلماء، ورد هذا الحديث ضمن حديث طويل عن أبي الدرداء وفيه: (... وإن فضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب. .) (الحديث رقم ٢٢٣).
- وفي كشف الخفاء (فضل العالم على العابد كفضلي على أدناكم). ( ١١١/٢) الحديث رقم ١٨٣٨، وقال في تخريجه: رواه الترمذي وحسنه عن أبي أمامة مرفوعاً. ونقل النجم عن الترمذي أنّه صحيح. وأضاف العجلوني مُتتبّعاً رواياته:

وللحارث بن أبي أسامة عن أبي سعيد: ( فضل العالم على العابد كفضلي على امتي ). ورواه الخطيب عن أنس: ( فضل العالم على غيره كفضل النبي على امته ) وابن عساكر عن ابن عباس: ( فضل المؤمن العالم على المؤمن العابد سبعون درجة ).

#### ٥ ـ ( نظرة إلى العالم أحب إليّ من عبادة سنة ، صيامها وقيامها ) .

- جاء في كشف الخفاء (٢ / ٤٢١) في التعليق على الحديث رقم ٢٨١١ ونصه: (نظرة في وجه العالم أحب إلى الله من عبادة ستين سنة صياماً وقياماً).

قال: أورده الديلمي بلا سند عن أنس مرفوعاً بلفظ: (النظر إلى وجه العالم عبادة، وكذا في الجلوس معه والأكل والكلام) ولا يصح شيء من ذلك كله.

#### ـ وورد في ضعيف الجامع الصغير وزياداته (٦ / ١٤) :

( نظر الرجل إلى اخيه على شوق، خير من اعتكاف سنة في مسجدي هذا ) ( الحديث رقم ٥٩٧١ ) وفيه أنه ضعيف، وقد ورد في كتاب الأحاديث الضعيفة تحت رقم ٤٦٩٠ .

٦ ( ألا أدلكم على أشرف أهل الجنة ؟ قَالوا : بلى يا رسول الله ، قال : هم
 علماء أمتى ) .

- قال الكديري: ( ٧٤٠/١) وأورد الفشني: ( العلماء أهل الجنة ، خلفاء الأنبياء ). ومن مراجعة كتب الحديث المتوفرة لدينا صحيحه وضعيفه لم نعثر على هذا الحديث ، ولا على ما يقاربه ، ولعل الغزالي جمع في هذا الحديث عدة معان وردت في أحاديث مختلفة منها:

(العلماء ورثة الأنبياء) حديث صحيح عن أبى الدرداء وحديث (العلماء يحشرون مع الأنبياء) حديث موضوع (انظر كشف الخفاء ٢/٨٨، الحديث رقم ١٧٤٧). وحديث (من قرأ القرآن وحفظه أدخله الله الجنة وشفعه في عشرة من أهل بيته، كلهم قد استوجب النار). (انظر سنن ابن ماجه ١/٨٧، الحديث رقم ٢١٦).

- وفي الجامع الصغير للسيوطي : (ألا ادلكم على الخلفاء مني ومن أصحابي ومن الأنبياء قبلي ؟ هم حملة القرآن والأحاديث عني وعنهم في الله ولله ). (الحديث رقم ٢٨٧٥).

وقد ذكر الالباني في تخريج هذا الحديث أنه موضوع ، وورد في الأحاديث الضعيفة برقم ٢٣٧٥ ).

#### ٧ - ( العلم أمام العمل ، والعمل تابعه ).

- \_ وتمام هذا الحديث : (يلهمه السعداء ويحرمه الاشقياء ).
  - ـ قال الكديري في سراج الطالبين ( ٧٧/١) :

هكذا رواه أبو نعيم في الحلية وأبو طالب المكي في قوت القلوب والخطيب البغدادي في تاريخ بغداد، وابن القيم وغيرهم موقوفاً، كما رواه ابو نعيم في المعجم. وابن عبد البر مرفوعاً، وقال في آخره: حديث حسن ولكن ليس له إسناد قوى.

### ٨ ـ ( إن نوماً على علم خَيْرُ من صلاة على جهل ).

ـ رواه أبو نعيم في الحلية ( ٣٨٥/٤) بلفظ : ( نوم على علم خير من صلاة

- على جهل ) وقال كلذا رواه الأعمش عن أبي البختري ، وارسله أبو البختري عن سلمان أيضاً .
- وذكره الجلال السيوطي في ( اللباب ) بلفظ : ( نوم العالم أفضل من عبادة الجاهل ) ( الكديري ١ / ٨٩ ) .
- وذكره السيوطي أيضاً في الجامع الصغير (٢/٥٨٥) ( الحديث رقم ٩٢٩٤) برواية الحلية عن سلمان ، وأشار إلى ضعفه . وقال المناوي ( فيض القدير ٢/٦٦) ذكره الذهبي في الضعفاء .
- وذكره الالباني في ضعيف الجامع الصحيح ( رقم ٥٩٨٥ ) وأشار إلى ضعفه ، وإنه مروي في الأحاديث الضعيفة برقم ٤٦٩٧ .

#### ٩ - ( إنه يلهمه السعداء ويحرمه الاشقياء ).

ـ هذا جزء من حديث أوله : ( العلم إمام والعمل تابعه ) وقد سبق تخريجه . انظر الحديث رقم ٧ .

#### ١٠ - ( طلب العلم فريضة على كل مسلم ) .

- ـ رواه ابن ماجه عن أنس بن مالك في باب: فضل العلماء والحث على طلب العلم (١/٨)، الحديث رقم ٢٢٤).
- وذكره السيوطي في الجامع الصغير ( ٩٧/٢ ـ ٩٨ ) بروايات عدة وأسانيد متنوعة وقد صححه ( الحديث رقم ٢٦٤ ٥ وما بعده ) .
- وذكر العراقي في تخريجه لهذا الحديث (إحياء ٢/١) أن أحمد بن حنبل والبيهقي وغيرهما ضعفاء.
- وتتبع الإمام السخاوي أسانيد هذا الحديث تتبعاً وافياً وذكر أقوال العلماء فيه كقول البيهقي : ( متنه مشهور وإسناده ضعيف ، وقد روي من أوجه كلها ضعيفة ) . وقول الحافظ النيسابوري : « إنه لم يصح عن النبي على فيه إسناد ».

- ١١ ( من طلب العلم ليفاخر به العلماء ، أو ليماري به السفهاء أو ليصرف بــه
   وجوه الناس إليه ، ادخله الله النار ).
- رواه ابن ماجه عن ابن عمر، باب الانتفاع بالعلم والعمل به ( ٩٣/١ ) بلفظ : ( من طلب العلم ليماري به السفهاء أو ليباهي بــه العلماء. . ) ( الحديث رقم ٢٥٣ ).
- وذكره السيوطي في الجامع الصغير (٥٣٦/٢) عن الترمذي بروايته عن كعب بن مالك وأشار إلى أنه حسن.
- وذكر المناوي في فيض القدير ( ١٧٦/٦ ) في شرحه وتتبّعه لهذا الحديث: (وفيه إسحاق بن يحيى بن طلحة ، قال الذهبي في الكبائر: (واهٍ) وقال غيره: مُتَكَلِّمٌ فيه من قِبَلِ حِفْظه، وقال العلائي: هذه الأحاديث بواطيل، وقال في المهذب عن الدارقطني: إسحاق متروك. وفي رواية ابن ماجه عن هشام بن عمار عن حماد بن عبد الرحمن، عن أبي كرب الأزدي عن نافع عن ابن عمر، قال في الزوائد: إسناده ضعيف لضعف حماد وأبي كرب.
- 17 ـ ( اطلعت ليلة المعراج على النار فرأيت أكثر أهلها الفقراء . قالوا : يا رسول الله من المال ؟ قال لا : بل من العلم . . . ).
- لم يرد هذا الحديث ولا معناه أيضاً في صحيح مسلم عن أهل النار وصفاتهم (٢١٨٦/٤) ، وقد ورد وصفاتهم (٢١٨٦/٤) ، وقد ورد فيه عن عمران بن حصين عن النبي على قال : (اطلعت في الجنة فرأيت أكثر أهلها الفقراء) . وكذلك ورد في صحيح مسلم (٢٠٩٦/٤) في (كتاب الرقاق) .

والملاحظ ان الحديث الذي ذكره الغزالي يشير إلى فقراء العلم وليس إلى فقراء المال. ولهذا ظهر الالتباس. كذلك لم يرد هذا الحديث في إحياء علوم الدين، ولم يخرجه الكديري في سراج الطالبين. ولم نجد له أصلاً نبينه، والله أعلم.

#### ١٣ ـ ( إذا كذب العبد تنحّى عنه الملكان من نَثْن ما يخرج من فيه ).

- اخرجه أبو نعيم في الحلية ( ١٩٧/٨ ) عن ابن عمر بلفظ : ( إذا كذب العبد كذبة تباعد الملك عنه مسيرة ميل من نتن ما جاء به ) وقال : غريب من حديث عبد العزيز عن نافع، تفرّد به عبد الرحيم.
- واخرجه الترمذي في الزهد وقال: جيد غريب. تفرد به عبد الرحيم بن هرون. وقال الدارقطني في عبد الرحيم: متروك الحديث يكذب، وذكر له ابن عدي مناكير. وقد رمز السيوطي لِحُسْنِهِ تبعاً لتجويد الترمذي له. (انظر الجامع الصغير ١/١٠٠، الحديث رقم ٨٤٠، وراجع شرح هذا الحديث وتعليق المناوي عليه في فيض القدير ١/٤٣٤ ـ ٤٣٥).

#### ١٤ ـ ( الندم توبـة ) .

- ـ رواه ابن ماجه في سننه ، كتاب النزهد ، بــاب ذكر التــوبة ( ٢ / ١٤٢٠ ) الحديث رقم ٢ ٥٢٥ .
- كذلك رواه الحاكم النيسابوري في مستدركه ( ٢٤٣/٤) وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجه بهذه اللفظة. وقد وافقه الذهبي على صحته. وراوى الحديث هو عبد الله بن مسعود، وكذلك رواه أنس بن مالك.
- قال العراقي (إحياء ٣/٤): اخرجه ابن ماجه وابن حبان والحاكم وصحح إسناده من حديث ابن مسعود، ورواه ابن حبان والحاكم من حديث أنس، وقال صحيح على شرط الشيخين.

# ١٥ ـ ( خياركم كُلّ مُفَتَّنِ تَوَّابِ ).

- رواه أحمد بن حنبل عن محمد بن الحنفية عن أبيه على بن أبي طالب بلفظ: (قال رسول الله ﷺ: إن الله يحب العبد المؤمن المُفَتَّنَ التواب) ( ١٠٣ ، ٨٠/١ ) .
- ـ وقال العراقي : رواه البيهقي في الشعب بسنــد ضعيف عن علي كرم الله

- وجهه ( الإحياء ٤/٣٩ ، بيان اقسام العباد في دوام التوبة ).
- وورد هذا الحديث في الجامع الصغير ( ١/٥٤٢) بلفظ : (خياركم كل مُفَتَّنٍ تواب ) عن البيهقي برواية علي بن أبي طالب وقد رمز إليه بإشارة ( صع ) ( انظر : الحديث رقم ٣٩٩٦ ) .
- وفي ضعيف الجامع الصحيح للالباني (١٣١/٣) أنه حديث ضعيف ، وأنه ورد في كتاب الأحاديث الضعيفة برقم ٢٢٣٩ ( انظر الحديث رقم ٢٨٧٢ ) .
- ١٦ (مَنْ أَحَبُ دُنْياه أُخَرَ بآخرته ، ومن أحب آخرته أُخر بدنياه ، فآثروا ما يبقى على ما يفنى ) .
- رواه الإمام أحمد (٤١٢/٤) ، والحاكم في المستدرك (٣٠٨/٤) عن أبي مسوسى الاشعري وقسال : صحيح على شرط الشيخين . ولم يخرّجاه ، وذكر أن فيه انقطاعاً .
- ورواه السيوطي في الجامع الصغير (٢/ ٤٧٨) ، الحديث برقم ٨٣١٣) وذكر أنه حديث صحيح.
- وأضاف العراقي أن من رواه أيضاً : البزار والـطبراني وابن حبــان ( إحياء ٢٠٢/٣ ).
- ١٧ ـ ( ركعتان من رجل عالم زاهد قلبه ، خير وأحب إلى الله عز وجل من عبادة المتعبدين إلى آخر الدهر أبدأ سرمداً ) .
- روى السيوطي في الجامع الصغير ( ١ / ٢٠٠ ) ما نصه : ( ركعة من عالم بالله خير من ألف ركعة من متجاهل بالله ) ( الحديث ٤٤٦٤ ) عن الشيرازي في الالقاب عن علي بن أبي طالب، وذكر السيوطي أنه ضعيف . ولكن الالباني لم يذكره في الأحاديث الضعيفة.
- وروى السيوطي أيضاً ( ٢٠٢/١ ) : ( ركعتان من عالم أفضل من سبعين ركعة من غير عالم ) ( الحديث رقم ٤٤٧٦ ) عن ابن النجار عن

- محمد بن علي مرسلاً . وذكر السيوطي أنه حسن.
- وذكر السيوطي أيضاً عن الديلمي في مسند الفردوس ما رواه أنس بلفظ: (ركعتان من رجل ورع افضل من ألف ركعة من مخلّط) وذكر السيوطي أنه ضعيف.
  - ( راجع الحديث رقم ٤٤٧٥ في الجامع الصغير ).
- ١٨ (إذا رأيتم الناس قد مرجت عهودهم، وخفّت أماناتهم.. الـزم بيتـك، وأملك عليك لسانـك، وخذ بما تعرف، ودع ما تنكر، وعليـك بأمـر الخاصة ودع عنك أمر العامة).
- أخرجه أبـو داود في السنن ، كتاب المـلاحم، بروايتين عن عبـد الله بن عمرو بن العاص (١٣/٤ و ٥١٤) الحديث رقم ٤٣٤٣ والحديث رقم ٤٣٤٣ .
- وأخرجه ابن ماجه (كتاب الفتن ١٣٠٧/٢) عن عبد الله بن عمر بن العاص أيضاً مع خلاف بسيط في بعض الألفاظ (الحديث رقم ٣٩٥٧).
- ـ كـذلك رواه السيـوطي في الجامـع الصغير ( ٨٢/١ ) عن ابن عمـرو بن العاص ( الحديث رقم ٦٢٦ ).
- ـ وقد وهم الكديري في سراج الطالبين ( ٢١٨/١ ) فيما نقله عن ابن عبد الحق، عندما ذكر أن هذا الحديث رواه الحاكم ، فرواية الحاكم هي لحديث آخر في ذكر أيام الهرج عن ابن مسعود . (راجع الحديث رقم ١٩).
- وذكره الغزالي في الإحياء ( ٢٣٣/٢ ) عن عبد الله بن عمرو بن العاص . وقال العراقي : أخرجه أبـو داود والنسائي في ( اليـوم والليلة ) بإسنـاد حسن.
- ١٩ ـ ( . . . ذاك أيام الهرج، قيل : وما أيام الهرج؟ قال : حين لا يأمن الرجل جليسه) .

رواه الحاكم في المستدرك (٢٧/٤) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي على صحته في تلخيص المستدرك.

وهذا الحديث رواه ابن مسعود قال: سمعت رسول الله على يقول: (تكون فتنة النائم فيها خير من المضطجع، والمضطجع فيها خير من القاعد،... قلت يا رسول الله: ومتى ذلك؟ قال: ذلك أيام الهرج، حين لا يأمن الرجل جليسه. قلت: فبم تأمرني ان أدركت ذلك الزمان؟ قال: اكفف نفسك ويدك وآدخل دارك. قال: قلت: يا رسول الله: أرأيت انه دخل علي داري؟ قال: فادخل بيتك. قال: قلت: أفرأيت انه دخل علي بيتي، قال: فادخل مسجدك واصنع هكذا ـ وقبض بيمينه على الكوع ـ وقل: ربّي الله حتى تموت على ذلك).

- وذكر الغزالي هذا الحديث في الاحياء (الفائلة الثالثة من فوائله العزلة ٢٣٣/٢) قال العراقي: أخرجه أبو داود مختصراً، والخطابي في العزلة بتمامه، وفي إسناده عند الخطابي انقطاع، ووصله أبو دواد بزيادة رجل اسمه سالم يحتاج إلى معرفته.

# ٢٠ \_ ( إِنْ يُدْفَعْ عن عمرك فسيأتي عليك زمان كثير خطباؤه ، قليل علماؤه . . ) .

- رواه ابن حنبل ( ١٥٥/٥ ) عن أبي ذر بلفظ آخر ، وفيه : ( سيأتي على الناس زمان يقلّ علماؤه ويكثُر خطباؤه ).
- ـ وانظر سنن أبي داود ، كتاب الفتن والملاحم ( ٤/٤٥٤ ) ( الحديث رشم ٤٢٥٥ ).
- وانظر أيضاً الجامع الصغير للسيوطي ( ٢٨/٢ ) الحديث رقم ٤٧٣٥ ، وفيض القدير ( ١١٧/٤ ).
- ويراجع على العموم ما جاء في كتب الحديث في باب الفتن والملاحم والأهوال وأشراط الساعة وعلامات آخر الزمان، ففيها الكثير من الأحاديث المتشابهة والقريبة المعنى من الحديث المذكور.

### ٢١ - (أكثروا من معرفة المؤمنين ، فإن لكل مؤمن شفاعة ).

ـ أخرج الحاكم في تــاريخه عن أنس ( أكثـروا من المعارف من المؤمنين،

فإن لكل مؤمن شفاعة عند الله يوم القيامة) عن (سراج الطالبين / ٢٢٥).

كذلك أخرج الحاكم في المستدرك ( ٢٠٠٠ - ٥٩٨ ) في حديث طويل تناول خبر الدّجّال ثم عرض الخلائق على الله تعالى ثم الشفاعة فقال : ( . . . ثم تشفع الملائكة والنّبيّون والشهداء والصالحون والمؤمنون فيشفعهم الله . . فيجيء برجل فيشفع فيقول : من عرف أحداً فليخرجه ، فيجيء فلا يعرف أحداً ، فيناديه رجل فيقول : أنا فلان فيقول : ما اعرفك . . ).

- واحاديث الشفاعة كثيرة في كتب الحديث ، منها ما رواه ابن حنبل (٣٠/٣) ، ٦٣، ٦٩٥ ) كقوله على : ( . . . وإن الرجل ليشفع للفئام من الناس فيدخلون الجنة ، وإن الرجل ليشفع للقبيلة ، وإن الرجل ليشفع للعصبة ، وإن الرجل ليشفع للثلاثة وللرجلين وللرجل) .

ـ وانظر الدارمي ( ٣٢٧/٢ ) باب في الشفاعة ، وابن ماجه ( ٢/ ١٤٤٠ ).

### ٢٢ ـ ( إذا ظهرت البدع وسكت العالِم ، فعليه لعنة الله ).

- ورد هذا الحديث في الجامع الصغير للسيوطي ( ٩٩/١) ( الحديث رقم ٧٥١) بلفظ: ( إذا ظهرت البدع ، ولعن آخر هذه الأمة أولها ، فمن كان عنده علم فلينشره ، فإن كاتم العلم يومئذ ككاتم ما أنزل الله على محمد) قال السيوطي: رواه ابن عساكر عن معاذ . وذكر أنه حديث ضعيف ، وذكره الالباني في ضعيف الجامع الصغير ( ٢٠٥/١) ( رقم الحديث ١٨٨٦ ) وأشار إلى أن رقمه في الأحاديث الضعيفة هو ١٠٠٦).
- ورواه أيضاً الديلمي عن ابن عساكر بلفظ : ( إذا ظهـرت البدع في أمتي وشُتِمَ أصحابي فليُظْهر العالم علمه، فإن لم يفعـل ذلك فعليـه لعنة الله).
- ـ وراجع المناوي، فيض القدير (٢/١) في شرح المحديث رقم ٧٥١ .

## ٢٣ - ( عليكم بالجماعة ، فإن يد الله تعالى مع الجماعة ).

- ذكره السيوطي في الجامع الصغير ( ٢/ ٦٥٥ ) عن ابن عباس بلفظ : (يد

الله على الجماعة) (الحديث رقم ١٠٠٠٤) وذكر المناوي في فيض القدير (٢/ ٤٥٩) أنه في رواية أخرى (مع الجماعة). وكلام المصنف (أي السيوطي) أن هذا هو الحديث بتمامه، والأمر بخلافه، بل بقيته عند مخرجه الترمذي (من شذ شذ إلى النار).

- ورواه الطبراني بلفظ: (يد الله مع الجماعة ، والشيطان مع من خالف يركض ) ورجاله كما قال الهيثمي ثقات.
- ورواه الترمذي في الفتن عن ابن عباس وقال : غريب لا نعرف عن ابن عباس إلا من هذا الوجه، وقد رمز المصنف لحسنه ، قال ابن حجر : لكن له شواهد كثيرة منها موقوف صحيح .

## ٢٤ ـ ( إن الشيطان ذئب الإنسان يأخذ الشاذة والناحية والقاصية والفاذة ).

- رواه أحمد بن حنبل ( ٢٣٢/٥ ) عن معاذ بن جبل بلفظ : ( إن الشيطان ذئب الإنسان كذئب الغنم، يأخذ الشاة ، القاصية والناحية ، فإياكم والشعاب ، وعليكم بالجماعة والعامة ، والمسجد ) .
- وأورده السيوطي في الجامع الصغير ( ١ / ٢٧١ ) وحسنه ( الحديث رقم ٢٠٢٢ )، وذكره المناوي في فيض القدير ( ٣٥٠/٢ )، بلفظه ، ونقل عن الحافظ العراقي أن رجاله ثقات إلا أن فيه انقطاعاً . وأضاف المناوي : وبيّنه تلميذه الهيثمي فقال : العلاء بن زياد لم يسمع من معاذ، والرجال ثقات
- والجدير بالذكر هنا أن ابن حنبل لم يذكر أن العلاء بن زيـاد سمعه من معاذ ، بل من رجل حدَّته يثق به ولم يذكر اسمه.
- \_ وقال العراقي (إحياء ٢٢٤/٢) أخرجه أحمد والطبراني ، ورجاله ثقـات إلا أن فيه إنقطاعاً.

## ٢٥ ـ ( إن الشيطان مع الفذ ، وهو من الاثنين أبعد ).

رواه ابن حنبل (۱۸/۱، ۲٦) عن عمر بن الخطاب وهو جنزء من حدیث وتمامه :

(استوصوا بأصحابي خيراً ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم، ثم

يفشو الكذب، حتى أن الرجل ليبتدىء بالشهادة قبل أن يُسْألها، فمن أراد منكم بحبحة الجنة فليلزم الجماعة، فإن الشيطان مع الواحد وهو من الاثنين أبعد ، لا يَخْلُونَّ أحدكم بامرأة فإن الشيطان ثالثهما ، ومن سرته حسنته وساءته سيئته فهو مؤمن ) ورواه أيضاً ابن حنبل عن عبد الله بن عامر عن أبيه برواية مختلفة أولها : ( من مات وليست عليه طاعة مات ميتة جاهلية ) وفيها : ( إن الشيطان مع الواحد وهو من الاثنين ابعد ) ( ابن حنبل ٢٤٤٦ ) .

وفي مستدرك الحاكم ( ٥٥٥/٤) عن عبد الله بن مسعود: ( الزموا هذه الطاعة والجماعة . . . وإن ما تكرهون في الجماعة خير مما تحبون في الفرقة . . . ) وقال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه .

## ٢٦ ـ ( الزم بيتك وعليك بالخاصة ، ودع أمر العامة ).

ـ هذا جزء من حديث ورد سابقاً ( راجع تخريج الحديث رقم ١٨ ).

البدال يكونون بالشام وهم أربعون رجلًا ، كلما مات رجل أبدل الله مكانه رجلًا يسقي بهم الغيث ، وينتصر بهم على الاعداء ، ويصرف عن أهل الشام بهم العذاب ).

رواه ابن حنبل في مسنده ( ١١٢/١ و ٣٢٢/٥) وقد أورد الترمذي حديث الابدال في نوادر الأصول من قول أبي الدرداء عن جماعة من الصحابة مرفوعاً وموقوفاً.

### ٢٨ ـ ( رهبانية أمتي الجلوس في المساجد ).

- ـ ورد في الإحياء ( ٣٧١/٤ ) بلفظ : (رهبانية أمتي القعود في المساجد). وقال العراقي : لم أجد له أصلًا.
- ـ وورد هـذا الحـديث في كتـاب كشف الخفـاء ( ٥٢٦/١ ) وذكـر انـه لم يوجد ، أي لا يوجد له أصل ( الحديث رقم ١٤٠٦ ).

٢٩ ـ ( زُرْ غِبّاً تزدد حُبّاً ).

رواه السيوطي في الجامع الصغير (٣/٢) الحديث رقم ( ٤٥٥) عن أبي هريرة في شعب الإيمان للبيهقي والمعجم الأوسط للطبراني. كما روى هذا الحديث عن ابن عمر وعن عائشة وعن ابن عمرو وعن حبيب بن مسلمة الفهرى.

وقد تتبع العلماء أسانيده ورجاله ، ووجد البعض فيه ضعفاً ، وقبله البعض الآخر. فالسيوطي مثلاً ذكر أنه حسن، والألباني لم يذكره في الأحاديث الضعيفة ، وتابع الإمام السخاوي أسانيده في المقاصد الحسنة (ص ٢٣٢ ـ ٢٣٣) وأشار إلى كثرة رواته وطرقه وقال : ( وبمجموعها يتقوى الحديث ).

- وقد رواه أيضاً أبو نعيم في الحلية (٣٢٢/٣) عن طلحة بن عمرو عن عطاء بن رباح عن أبي هريرة ، وطلحة هذا هو سبب ضعف الحديث عند العلماء الذين ضعفوه ، لأنه غير قوي على حد قول البيهقي في شعب الإيمان. وقد أورده الذهبي في الضعفاء .
- ـ وقد ذكره أيضاً المناوي في فيض القدير ( ٢٢/٤ ) وتابع طرقه ورواته . وذكره العجلوني في كشف الخفاء ( ٢٨/١ ) وتابع طرقه ورواته أيضاً.

# ٣٠ ـ ( إِنَّ ذِكْرَ الله في جنب الشيطان كالأكلة في جنب ابن آدم ).

- قال الكديري : ( ٢٩٢/١ ) لم اقف عليه أصلاً ، إلا أن معناه صحيح ، فقد أخرج أبو يعلى في مسنده عن أبي بكر الصديق ( عليكم بلا إلّه إلا الله والاستغفار، فأكثروا منها، فإن إبليس قال : أهلكت الناس بالذنوب واهلكوني بلا إلّىه إلا الله والإستغفار ، فلما رأيت ذلك أهلكتهم بالأهواء ).
- وفي صحيح البخاري ( ١٥١/٤) باب بدء الخلق ، قال النبي ﷺ : « تعوَّذ بالله من الشيطان » وفي رواية أخرى ( ١٥٣/٤) أن رسول الله ﷺ قال : ( من قال لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير . . . كانت له حِرزاً من الشيطان يومه ذلك حتى يُمْسِي ) .

- ـ وفي مسند ابن حنبل ( ٢٠/٤ ) رواية شبيهة برواية البخاري لفظاً ومعنى . وكذلك في موطأ مالك ( ١/٤٦١ ).
- وكذلك رواه ابن ماجه (١٢٧٢/٢) في كتاب الدعاء الحديث (٣٨٦٧).
- ٣١ ـ (إذا وُلد لابن آدم مولود ، قرن الله سبحانه به ملكاً وقرن الشيطان به شيطاناً ).
- هذا الحديث لم نجد له أصل بهذا اللفظ ، لكن معناه صحيح . فقد ورد في مسند ابن حنبل ( ٢/٥٨٥) عن عبد الله بن مسعود أن رسول الله على قال : (ما منكم من أحد إلا وقد وكل به قرينه من الجن وقرينه من الملائكة . قالوا: وإياك يا رسول الله؟ قال: وإياي ، ولكن الله أعانى عليه فلا يأمرني إلا بحق) .
- وفي رواية أخرى عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: (ليس منكم من أحد إلا وقد وكل به قرينه من الشياطين. قالوا: وأنت يا رسول الله؟ قال: نعم، ولكن الله اعانني عليه فأسلم) ( ابن حنبل ٢٥٧/١).
- وفي صحيح البخاري ( ١٥١/٤) كتاب بدء الخلق ، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال النبي ﷺ : (كل ابن آدم يطعن الشيطان في جنبيه باصبعيه حين يولد. . ).

# ٣٢ ـ ( للشيطان لمّة بابن آدم وللملك لمة ).

- قال العراقي (الإحياء ٢٧/٣): أخرجه الترمذي وحسنه ، والنَّسائي في السنن الكبرى من حديث ابن مسعود . (راجع الترمذي ، كتاب التفسير ، عند ذكر تفسير الآية ٣٥ من سورة آل عمران : ﴿ . . . وإني سميتها مريم ، وإني أعيذها بك وذريتها من الشيطان الرجيم . ﴾ .

وقد ورد هذا الحديث بتمامه في الاحياء ( ٢٧/٣ ) بهذا النص : ( في القلب لمتان : لمَّة من الملك ، إيعاز بالخيـر وتصديق بـالحق ، فمن وجد ذلك فليعلم أنه من الله سبحانه ، وليحمد الله ، ولمة من العدو ، إيعاز بالشر وتكذيب بالحق ونهي عن الخير ، فمن وجد ذلك فليستعذ بالله من الشيطان الرجيم . ).

#### ٣٣ ـ ( العجلة من الشيطان إلا في خمس . . . )

- ورد هـذا الحديث في الإحياء (٣٣/٣) بلفظ: (العجلة من الشيطان والتأنّي من الله تعالى) وذكر العراقي تخريجه من حديث سهل بن سعد بلفظ الأناة. وقال حسن.
- وقد ذكره الإمام السخاوي في المقاصد الحسنة (ص ١٥١) بلفظ: ( التأني من الله والعجلة من الشيطان) وتتبع رواته ورواياته وذكر أنه مرفوع عن أنس وذكر رواية الغزالي عن حاتم الأصم وهي بلفظ: (العجلة من الشيطان إلا في خمسة فإنها من سنة رسول الله على: إطعام الطعام، وتجهيز الميت، وتزويج البكر، وقضاء الدين، والتوبة من الذنب).
- وكذلك فعل العجلوني في كشف الخفاء ( ٣٥٠/١) الحديث رقم ( ٩٤٣ ) . ويلاحظ أن نص الحديث في المنهاج ورد باستبدال عبارة ( وقرى الضيف إذا نزل ) بعبارة ( وتزويج البكر ) .

### ٣٤ - ( إنما سمى المتقون متقين لتركهم ما لا بأس به حذراً عما به بأس ).

- رواه ابن ماجه (١٤٠٩/٢) في باب الورع والتقوى بلفظ: قال رسول الله على : (لا يبلغ العبد أن يكون من المتقين حتى يدع ما لا بأس به ، حذراً لما به البأس). (الحديث رقم ٤٢١٥).
  - ـ ورواه الترمذي وقال : حسن غريب.
- ورواه الحاكم في المستدرك (٣١٩/٤) عن عطية بن سعد أنه قال: قال رسول الله ﷺ : (إن الرجل لا يكون من المتقين حتى يدع ما لا بأس به حذراً لما به بأس) قال: هذا حديث صحيح الإسناد، لم يخرجاه. ووافقه الذهبي على صحته.

- ٣٥ ـ ( إن النظر إلى محاسن المرأة سهم مسموم من سهام إبليس ، فمن ترك ابتغاء مرضاة الله ، أعطاه الله إيماناً في قلبه يجد حلاوته ).
- ـ قـال العراقي ( الإحياء ٢٣٤/١): أخرجه الحاكم وصحح إسناده من حديث حذيفة.
- وقد ورد هذا الحديث في الإحياء بلفظ: ( النظرة سهم مسموم من سهام إبليس لعنه الله ، فمن تركها خوفاً من الله آتاه عز وجل إيماناً يجد حلاوته في قلبه ) ( الإحياء ٢٣٤/١، ٢٣٤/١).
- وقد ورد في مسند ابن حنبل ( ٢٦٤/٥) عن رسول الله ﷺ أنه قال : ( ما من مسلم ينظر إلى محاسن امرأة أول مرة ثم يغض بصره إلا أحدث الله له عبادة يجد حلاوتها ) .
- ـ وفي سنن ابن داود ( ٦١١/٢ ) أن رسول الله ﷺ قال : ( إن المرأة تقبل في صورة شيطان . . . ) ( الحديث رقم ٢١٥١ ).
- وقد ورد هذا الحديث كما رواه ابن حنبل عن ابن أمامة في الجامع الصغير للسيوطي (٢/ ٤٥١) الحديث رقم ٨٠٩٥ مع اختلاف بسيط في بعض الفاظه ، وذكر أنه ضعيف وقد شرحه وخرَّجَهُ المناوي ( فيض القدير ٥/ ٤٩٦) وقال : ضعفه المُندري ولم يبيّن، وبيّن الهيثمي فقال : فيه على بن زيد ، وهو متروك.
- كذلك خرّجه الالباني (ضعيف الجامع الصغير. ١٢٦/٥) وقال إنه ضعيف ، وأورده في الأحاديث الضعيفة برقم ١٠٦٤ ، راجع تخريج هذا الحديث ورقمه ٥٢٢٥ .
- وفي مستدرك الحاكم (٣١٤/٤) عن حذيفة : (النظرة سهم من سهام البليس مسمومة، فمن تركها من خوف الله أثابة جل وعزّ إيماناً يجد حلاوته في قلبه (قال الحاكم : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرّجاه (أي مسلم والبخاري) وعلّق الذهبي عليه فقال : إسحاق واو، وعبد الرحمن هو الواسطى ضعّفوه، وذلك عند تتبعه رجال هذا الحديث.

## ٣٦ ـ ( قل ربي الله ثم استقم ).

- مذا قسم من حديث رواه ابن حنبل من حديث سفيان بن عبد الله الثقفي بأكثر من لفظ وكلها في المعنى ذاته . (مسند ابن حنبل ٤١٣/٣) وتسامه : (عن سفيان بن عبد الله الثقفي قال : قلت يا رسول الله حدّثني بأمر أعتصم به ، قال : قل ربي الله ثم استقم ، قال : قلت يا رسول الله : ما اخوف ما تخاف على ؟ قال : فأخذ بلسان نفسه ثم قال : هذا ) .
- \_ كذلك رواه ابن ماجه ( ١٣١٤/٢ ) عن سفيان بن عبد الله أيضاً ( الحديث رقم ٣٩٧٢ ).
- ـ ورواه أيضاً مسلم في صحيحه ( ( ٦٥/١ ) كتاب الإيمان ، لكنه توقف عنـ القسم الاول من الحديث وبرواية : (قل آمنت بالله ثم استقم) وهذه الرواية عن سفيان بن عبد الله الثقفي أيضاً.
- وذكره السيوطي في الجامع الصغير (٢١٦/٢) وصححه ، وأشار إلى رواته وهم : ابن حنبل ومسلم والترمذي والنسائي والبيهقي (راجع الحديث رقم (٦١٤٣) وراجع أيضاً فيض القدير ٢٣/٤).
- ٣٧ ( إنّ ابن آدم إذا اصبح بكرت الأعضاء كلها إلى اللسان . وقلن له : ننشدك أن تستقيم فإنك إن استقمت استقمنا ، وإن أعوججت أعوججنا ) .
- ـ ذكره السيوطي في الجامع الصغير ( ٦١/١ ) برواية : ( إذا أصبح ابن آدم فإن الأعضاء كلها تكفّر اللسان فتقول : اتق الله فينا ، فإنما نحن بك ، فإن استقمت استقمنا وإن اعوججت اعوججنا (الحديث رقم ٤٥٤).
- وشرح المناوي ألفاظ هذا الحديث وقال: تكفر اللسان بمعنى تـذل وتخضع له. وأضاف: رواه الترمذي في الزهد وابن خزيمة في صحيحه والبيهقى عن أبي سعيد الخدرى.
- ـ قـال العراقي : ( احياء ٢٠٩/٣ ) ووقع في الاحياء عن سعيد بن جبير مرفوعاً ، وإنما هـو عن سعيد بن جبير عن أبي سعيـد رفعـه . ورواه الترمذي موقوفاً على عمـار بن زيد وقال : هذا اصح .

وأضاف المناوي: ومع ذلك إسناد الرفع جيد، لكن الموقوف أجود والله أعلم (راجع فيض القدير ١/٢٨٦ ـ ٢٨٧، رقم الحديث ٤٥٤). ولفظ الحديث في الإحياء: (إذا أصبح ابن آدم أصبحت الأعضاء كلها تذكر اللسان أي تقول: اتق الله فينا فإنك ان استقمت استقمنا وإن اعوججت اعوججنا).

#### ٣٨ - ( من كثر لغطه كثر سقطه ).

- اورده السيوطي في الجامع الصغير بلفظ: (من كثر كلامه كثر سقطه ، ومن كثر سقطه كثرت ذنوبه كانت النار أولى به) عن رواية الطبراني في المعجم الأوسط عن ابن عمر. ولم يذكر صفته ( الحديث رقم ١٩٩٠ ، ج ٢ ص ٥٥١ ) وذكر السخاوي في المقاصد الحسنة ( ص ٤٢٦ ) إن هذا الحديث رواه الطبراني وأبو نعيم في الحلية والعسكري وغيرهم من حديث ابن عجلان وبعضهم من حديث يحيى بن أبي كثير كلاهما عن نافع عن ابن عمر مرفوعاً. وقال العسكري : حسبه وهماً ، وإن الصواب إنه عن عمر من قوله وساقه من جهة مالك بن دينار عن الأحنف قال : قال لي عمر : يبا احنف : من كثر ضحكه قلت عن الأحنف قال : قال لي عمر : يبا احنف : من كثر ضحكه قلت كلامه كثر سقطه ، ومن كثر سقطه كثرت ذنوبه ، ومن قل حياؤه قل ورعه ، ومن قبل ورعه مات قلبه ، وكذا أورده من جهة معاوية بن أبي سفيان ويضيف المناوي ( ١٩٣٦ - ١٤٢ ) في شرح هذا الحديث والتعليق عليه : قال الهيثمي : وفيه من لا أعرفهم ، واعاده في موضع آخر وقال : فيه جماعة ضعفاء وقد وثقوا ، وفي الميزان انه خبر ساقط .

- وقال العراقي ( الاحياء ١١١/٣ ) : أخرجه أبو نعيم في الحلية من حديث ابن عمر بسند ضعيف، وقد رواه أبو حاتم بن حبان في روضة العقلاء البيهقي في الشعب موقوفاً على عمر بن الخطاب.

وقال أبو نعيم في الحلية عندما ذكر هذا الحديث ضمن ترجمة يحيى بن أبي كثير ( ٧٤/٣ ): هذا حديث غريب من حديث يحيى ونافع مرفوعاً ومتصلاً.

- ٣٩ ـ ( ليلة أسريَ بي رأيت في النار قوماً يأكلون الجيف ، فقلت : يا جبريل من هؤلاء ؟ قال : هؤلاء الذين يأكلون لحوم الناس ).
- مناك اختلافات في رواية هذا الحديث وهو من المشاهد التي شاهدها رسول الله على عندما عرج به إلى السماء ورأى النار ومن فيها ، فقد ورد عن ابن عباس عندما ذكر هذا الحديث : (...ورأيت رجالاً يُرْمَوْن بشُهُبٍ من نارٍ، فتقع في افواههم وابصارهم وتخرج من أقفيتهم ، فقلت : من هؤلاء يا أخي جبريل؟ قال : هؤلاء الذين كانوا يبهتون الناس، ويرمون بينهم الفتنة ).
- (راجع معراج الإمام ابن عباس، ص ١٩، ط ١ مصطفى البابي الحلبي ـ مصر ١٩٦٥).
- ٤٠ ( اقطع لسانك عن حملة القرآن وطلاب العلم، ولا تمزّق الناس بلسانك فتمزقك كلاب النار ).
  - ـ لم أجد له أصلًا .
- وقال الكديري في سراج الطالبين (٣٨٨/١): هذا الحديث رواه ابن المبارك عن خالد بن معدان .
- ٤١ ـ (إن الله تعالى لا ينظر إلى صوركم وأبشاركم ، وإنما ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم ).
- رواه مسلم عن أبي هريرة ( ١٩٨٧/٤ ) بروايتين الأولى : ( إن الله لا ينظر إلى أجسادكم ولا إلى صوركم ولكن ينظر إلى قلوبكم ) . والثانية : ( إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم ) ( الحديث رقم ٢٥٦٤ ).
- \_ كذلك رواه ابن ماجه ( ١٣٨٨/٢ ) عن أبي هريرة أيضاً . والملاحظ أن لفظة أبشاركم غير موجودة فيما ذكرنا .
  - \_ وقال العراقي ( إحياء ٣٦٢/٤ ) : أخرجه مسلم من حديث أبي هريرة.

## ٤٢ - (إن في الجسد مُضْغَةً إذا صلحت صلح الجسد كله . . . ).

- هذا هو الجزء الأخير من حديث مشهور رواه النعمان بن بشير عن رسول الله على وبدايته : ( الحلال بين والحرام بين . . . ).
- وقعد رواه البخاري ( ٢٠/١) كتاب الإيمان ، باب فضل من استبرأ لدينه .
- ورواه أيضاً مسلم في صحيحه ( ١٢٢٠/٣ ) كتاب المُساقاة ، باب أخــذ الحلال وترك الشبهات الحديث رقم ١٥٩٩ .
- ورواه ابن حنبـل في مسنـده ( ٤/ ٢٧٠ ) بلفظ : ( ألا وان في الإنسـان مضغة. . . ).
- ورواه ابن ماجمه في سننه ( ١٣١٨/٢ ـ ١٣١٩ ) بــاب الــوقــوف عنــــد الشبهات، في كتاب الفتن ، رقم الحديث ٣٩٨٤ .
- ـ كذلك رواه الـدارمي في سننه ( ٢ / ٢٤٥ ) من كتــاب البيوع ، بــاب في الحلال بيّن والحرام بيّن ) .
  - وكلهم رووه عن النعمان بن بشير مع توافق في معظم ألفاظه .
- ٤٣ (إن أُخُوفَ مما أخاف عليكم اثنتان: طول الأمل، واتباع الهوى، الا وإن طول الأمل ينسي الآخرة، واتباع الهوى يصد عن الحق. ألا وأن الدنيا قد ولّت فداء ، فلم يبق منها إلا صبابة كصبابة الاناء ، اصطبها صاحبها ، ألا وأن الآخرة قد أقبلت ، ولكل منهما بنون ، فكونوا من ابناء الآخرة ولا تكونوا من ابناء الدنيا ، فإن كل ولد سيلحق بأمّه يوم القيامة . (وإنّا اليوم عمل ولا حساب وغداً حساب ولا عمل).
- ـ ذكر البخاري بعضاً من هذا الحديث لعلي بن أبي طالب في باب الرقاق ( ١١٠/٨ ) .
- ـ وقال العراقي : أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب قصر الأمل . ورواه أيضاً من حديث جابر بنحوه ، وكلاهما ضعيف ( احياء ٤٥٣/٤ ) .
- وقال الكديسري في سراج الطالبين ( ٢٧/١ ) : هكذا بطوله ذكره الشريف الموسوي في نهج البلاغة ( راجع نهج البلاغة ١/٧٢ شرح محمد عبده ) .

- ـ ورواه الحاكم النيسابوري في التاريخ ، والديلمي من حديث جابر . ورواه ابن النجـــار ، وقال العقيلي فيـــه يحيى بن مسلمـــة بن قعنب ، حــــدّث بالمناكير ، وقد رواه ابن عساكر في التاريخ من حديث علي موقوفاً .
- ٤٤ ـ (أما تعجبون من أسامة المشتري الوليدة بصبر شهر ؟ إن أسامة لطويـ لل الأمـل ، والله ما وضعت قـدَماً فـظننت أني أرفعها ، ولا لقمـة فظننت إني الموت ).
- قال العراقي : أخرجه ابن أبي الدنيا في قصر الأمل ، والطبراني في مسند الشاميين ، وأبسو نعيم في الحليسة ، والبيهقي في الشعب ، بسند ضعيف . ( احياء ٤٥٣/٤ ) .
- ٥٤ ـ (ستة يدخلون النار بستة : العرب بالعصبية ، والامراء بالجور ،
   والدهاقين بالكبر، والتجار بالخيانة، وأهل الرساتيق بالجهل ، والعلماء بالحسد ) .
- قال العراقي ( احياء ١٨٨/٣ ) أخرجه أبو منصور الديلمي من حديث ابن عمر وأنس بسندين ضعيفين .

### ٤٦ ـ ( الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب ) .

- رواه أبو داود في سُنَنِه ، كتاب الأدب ، باب في الحسد ( ٢٠٨/٥ ) عن أبي هريرة ، ان النبي ﷺ قبال : (إيّاكم والحسد ، فإن الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب ) .
- وذكر المعلّق على هذا الحديث في الحاشية أن أحد رواته وهو إبراهيم بن ابي أسيد ذكره البخاري في التاريخ الكبير وقال : لا يصح .
- ورواه أيضاً ابن ماجه في سننه ( ١٤٠٨/٢ ) عن أنس بن مالك ان رسول الله ﷺ قال : ( الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب ، والصدقة تطفىء الخطيئة كما يطفىء الماء النار . والصلاة نور المؤمن ، والصيام جُنّة من النار ) وذُكر في التعليق على هذا الحديث عن كتاب

الزوائد أن إسناد حديث أنس بن مالك فيه عيسى بن أبي عيسى وهـو ضعيف .

ـ وورد هـ ذا الحديث في الجامع الصغير للسيوطي ( ٥١٨/١ ) بـ رواية أنس بن مالك ، وذكر أنه حسن . ( الحـديث رقم ٣٨١٧) وكذلك ذبّـره المناوي في فيض القدير (٤١٣/٣) .

- وقال الحافظ العراقي في تخريج هذا الحديث: قال البخاري لا يصح، وهو عند ابن ماجه من حديث أنس بإسناد ضعيف، وفي تاريخ بغداد بإسناد حسن. (إحياء ١/٥٤) وقد ورد هذا الحديث في الإحياء ثلاث مرات ( /٥/١) ، ١٨٧/٣ ).

٤٧ - ( إن ديننا هذا متين فأوغل فيه برفق ، فإن المُنْبِتُ لا أرضاً قطع ولا ظهراً أبقى ) .

- روى ابن حنبل هذا الحديث في قسمه الاول عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله على : (إن هذا الدين متين فأوغلوا فيه برفق). وصححه السيوطي في الجامع الصغير ( ١٩٣٨، الحديث رقم ٢٥٠٨). أما رواية البَرَّار في مسنده عن جابر، وهي الرواية التي يذكرها الغزالي بلفظ (إن هذا الدين متين...) فقد ضعفها السيوطي، كذلك قال المناوي في تعليقه على هذا الحديث (فيض القدير ٢/٤٥)، الحديث رقم وي تعليقه على هذا الحديث (فيض المتوكل أبو عقيل وهو كذاب.

- ورواه البيهقي في السنن من طرق وفيه اضطراب ، روي موصولاً ومرسلاً ومرفوعاً وموقوفاً ، واضطرب في الصحابي أهو جابر أم عائشة أم عمر ؟ ورجّح البخاري في التاريخ إرساله .

- ويورد الغزالي نصين لهذا الحديث: الاول ذكره بلفظ: (لا تُشَادُوا هذا الدين فإنّه متين ، فمن يشاده غلبه ، فلا تبغّض إلى نفسك عبادة الله ). قال العراقي في تخريجه: أخرجه البخاري من حديث أبي هريرة ، (كن يشاد هذا الدين أحداً إلا غَلَبه ، فسَدُدوا وقاربوا ) وللبهقي من حديث جابر: (إن هذا الدين متين فأوغل فيه برفق ، ولا تُبغض إلى نفسك

عبادة الله ) ولا يصحّ إسناده ( انظر الاحياء ١ /٣٤٤ ) .

والثاني: ذكره بلفظ: (إن هذا الدين متين ، فأوغل فيه برفق ، ولا تُبغَض إلى نفسك عبادة الله ، فإن المنبت لا أرضاً قطع ، ولا ظهراً أبقى ).

وقال العراقي في تخريجه : أخرجه أحمد من حديث أنس ، والبيهقي من حديث جابر ، ( انظر الاحياء ٤ / ٧٩ ) .

- ٤٨ ـ ( الكبرياء ردائي ، والعَظَمَة إزاري ، فمن نازعني في واحد منهما أَدْخَلْتُه نار جهنم ).
- رواه ابن حنبل عن أبي هريرة عن رسول الله ﷺ وفيه : (ألقيته في النار) و (أدخلته جهنم) و (قذفته في النار) و (ألقيته في جهنم) (راجع مسند ابن حنبل ٢ /٢٤٨، ٣٧٦، ٤١٤، ٤١٤، ٤٤٣).
- ـ كذلك رواه أبو داود في سننه ( ٤/ ٣٥٠) كتاب اللباس ، باب ما جاء في الكِبْر . الحديث رقم ٤٠٩٠ .
- ـ ورواه أيضاً ابن ماجه ( ١٣٩٧/٢ ) كتاب الزهد ، باب البراءة من الكبـر ( الحديث رقم ٤١٧٤ ، ١٧٥ ) .
- ٤٩ ـ ( لا حَسَد إلا في اثنين : رجل آتاه الله مالًا فسلّطه على هَلَكَتِهِ في الحق ،
   ورجل آتاه الله الحكمة فهو يقضى بها ويعلمها ).
- رواه البخاري ( ٢٨/١ ) كتاب العلم ، باب الاغتباط في العلم والحكمة .
- ـ ورواه ابن مـاجه في سننـه ( ١٤٠٧/٢ ) كتاب الـزهد ، بـاب الحسد ، الحديث رقم ٢٠٨ ).
- وكذلك رواه أبن حنبل (٩/٢): (لا حسد إلا في اثنتين: رجل آتاه الله القرآن فهو يقوم به آناء الليل والنهار، ورجل آتاه الله مالاً فهو ينفقه في الحق آناء الليل والنهار). وله رواية أخرى مشابهة مع خلاف بسيط في اللفظ (٣٦/٢).
  - ٥٠ ـ (كُلُّ لحم نَبَتَ من سُحْتِ فالنار أولى به ).
  - \_ رواه أبو نعيم في الحلية (١/ ٣١) من حديث أبي بكر بلفظ: (كل جسد).

- وذكره السيوطي في الجامع الصغير (٢/ ٢٣٥) عن الطبراني في المعجم الصغير والحلية بلفظ: (كل جسد) (الحديث رقم ٦٢٩٦).
- وذكر المِنَاوي ( فيض القدير ٥ / ١٨ ) إن سنده ضعيف ، ففيه عبد الواحد ابن واصل ، أورده الـذهبي في الضعفاء ، وضعّفه الأزدي ، وقــال البخاري والنسائي : متروك .
- وورد هذا الحديث في الاحياء بلفظ : (كل لحم نبت من حرام فالنار أولى به ) ( ٢/٢ ، ٩٠ ، ٦/٢ ).
- وقال العراقي : هو في شعب الإيمان من حديث كعب بن عجرة بلفظ : ( سحت ) وهو عند الترمذي ، وحسنه ، بلفظ : ( لا يربو لحم نبت من سحت إلا كانت النار أولى به ).
- وقال الكديري في سراج الـطالبين ( ٤٨٢/١ ) ورواه أيضاً ابن عبـاس ، كما في المعجم الصغير للطبراني .
- وفي سنن الـدارمي (٣١٨/٢) عن جابـر بن عبد الله ان رسـول الله ﷺ قال : (يا كعب بن عجرة ، لن يدخل الجنة لحم نبت من سحت ).
- ٥١ (كم من قائم ليس له من قيامه إلا السهر ، وكم من صائم ليس له من صيامه إلا الجوع والظمأ) .
- رواه ابن حنبل عن أبي هريرة بلفظ: (رُبُّ صائم حظَّه من صيامه الجوع والعطش، ورب قائم حظه من قيامه السهر) ( ٣٧٣/٢ ) وفي رواية أخرى له عن أبي هريرة أيضاً: (كم من صائم ليس له من صيامه إلا الجوع، وكم من قائم ليس له من قيامه إلا السهر ( ٤٤١/٢ ) .
- ـ كذلك رواه ابن ماجه ( ١/ ٥٣٩ ) الحديث رقم ٦٩٠ ) وذكر في تخريجه عن الزوائد أن إسناده ضعيف .
- كذلك رواه الدارمي ( ٣٠١/٢) بلفظ : (كم من صائم ليس له من صيامه إلا الظمأ ، وكم من قائم ليس له من قيامه إلا السهر ) .
- وذكره السيوطي في الجامع الصغير ( ١ / ٥٩٣ ) بروايتين متشابهتين في الألفاظ ، عن أبي هريرة وعن ابن عمر، وصححه في الروايتين . ( الحديث رقم ٤٤٠٤ و ٤٤٠٥ ) .

- ـ وذكره المناوي ( ١٦/٤ ) وروي عن الحافظ العراقي قوله : إسناده حسن ، وقال الهيثمي : رجاله موثقون .
- ٥٢ ـ ( لا تُميتوا القلب بكثرة الطعام والشراب ، فإن القلب يموت كالـزرع إذا
   كَثُر عليه الماء ) .
  - \_قال العراقي ( الاحياء ٨١/٣ ) : لم أقف له على أصل.
- \_ وذكر الكديري في سراج الطالبين (١/ ٤٨٥) حديثاً لرسول الله ﷺ بلفظ : (ثلاث تورث قسوة القلب : حُبّ النوم ، وحبّ الراحة ، وحبّ الأكل ) ، وقال : هكذا ذكره السيوطي في اللباب .
- ٥٣ ـ (ما فضلكم أبو بكر بفضل صوم أو صلاة ، وإنما هو بشيء وَقَرَ في صدره ).
- ـ ورد هذا الحديث في الاحياء ( ٢٣/١ ) بلفظ : (ما فضل أبو بكر رضي الله عنه الناس بكثرة صيام ولا صلاة ولا بكثرة رواية ولا فتوى ولا كلام ، ولكن بشيء وقر في صدره ).
- \_ وفي رواية أخرى أوردها الغزالي ( الاحياء ١٠٠/١ ) : ( ما فضلكم أبـ و بكر بكثرة صيام ولا صلاة ولكن بسر وقر في صدره ).
- \_قال العراقي : (إحياء ( ٢٣/١): أُخرجه الترمذي في النوادر من قسول أبي بكر بن عبد الله المزني ولم أجده مرفوعاً .
  - ٤٥ (الحلال لا يَأْتِيكَ إلا قوتاً ، والحرام يأتيك جُزَفاً جُزَفاً ).
    - ـ لم نجد له أصلًا في ما بين أيدينا من كتب الحديث .
      - هه \_ ( أصل كل داء البَّرَدَة ، وأصل كل دواء الأزْمة ).
- ورد في الاحياء ( ٨٧/٣ ) حديث : ( البطنة أصل الداء والحمية أصل الدواء ، وعوّدوا كل بدن بما اعتاد ) قال العراقي : لم أجد له أصلاً .
- وفي الجامع الصغير للسيوطي ( ١/٠١١ ) ورد النصف الاول من الحديث ( أصل كل داء البَرَدَة ) رواه الدارقطني في العلل عن أنس ، وابن السني وأبو نعيم في البطب النبوي عن علي بن أبي طالب وعن أبي سعيد الخدري وعن الزهري مرسلاً . ولم يشر السيوطي إلى درجته من الصحة أو الضعف ( راجع الحديث رقم ١٠٨٧ ).

- وذكر المناوي في فيض القدير ( ٥٣٢/١) في الشرح والتعليق على هذا الحديث إن مخرّجه الدارقطني تعقبه بتضعيفه ، فهو مروي من حديث محمد بن جابر عن تمام بن نجيح عن الحسن البصري عن أنس بن مالك .
- وقال ابن الجوزي : قال ابن حيان : تمّام مُنْكَرُ الحديث ، يروي أشياء موضوعة عن الثقات ، كان يعتمدها . قال ابن عدي والعقيلي حديثه منكر ، وعامة ما يرويه لا يتابع عليه ، وفي الميزان : محمد هذا ـ أي محمد بن جابر ـ لعل البلاء منه .

وفي الطب النبوي لابن السني وأبي نعيم والمستغفري كلهم رووه عن علي بن أبي طالب وفيه إسحق بن نجيح الملطي كان يضع الحديث . وقال بعضهم : ولا يصح شيء من طرقه وقال ابن عدي : باطل بهذا الإسناد .

(راجع فيض القدير: الحديث رقم ١٠٨٧).

#### ٥٦ ـ ( ولا انقبص من آخرتك شيئاً ).

- ـ قال العراقي ( احياء ٢١٢/٣ ) : أخرجه ابن أبي الدنيا هكذا مرسلاً ورواه أحمد والطبراني متصلاً من حـديث أبي مويهبـة في أثناء حـديث فيه : ( إني قد أعطيت خزائن الدنيا والخلد ثم الجنة . . . ) وسنده صحيح .
- وفي مسند ابن حنبل ( ٤٨٩/٣ ) روي هذا الحديث عن أبي مويهبة مولى رسول الله ﷺ بلفظ : ( إني قد أوتيت مفاتيح خزائن الدنيا والحلد فيها ، ثم الجنة ، وخيرت بين ذلك وبين لقاء ربي عنز وجل والجنة قال : قلت : بأبي أنت وأمي فخذ مفاتيح الدنيا والخلد فيها ثم الجنة ، قال : لا والله يا أبا مويهبة لقد اخترت لقاء ربي والجنة ).
- ويلاحظ أن القسم الذي يذكره الغزالي لم يرد في رواية أبي مويهبة كما يذكرها ابن جنبل .
  - راجع أيضاً سراج الطالبين ( ٤٩٦/١ ) للكديري ففيه تفصيل ذلك .
    - ٥٧ ـ ( الدنيا حلالها حساب ، وحرامها عقاب ، وزينتها إلى تُباب ) .
- قال العراقي : أخرَجه ابن أبي الدنيا والبيهقي في الشعب من طريقه موقوفاً على علي بن أبي طالب بإسناد منقطع بلفظ ، « وحرامها النار ، ولم أجده

مرفوعاً. ( الإحياء ٢٢٠/٣ ).

### ٥٨ \_ ( بُعثتُ بالحنيفية السمحة ).

- ـ قال العراقي ( احياء ١٥١/٤ ) أخرجه أحمد من حديث أبي أمامة بسند ضعيف . ولـه وللطبراني من حـديث ابن عباس ( أحبُّ الـدينِ إلى الله الحنيفية السمحة) وفيه محمد بن إسحق رواه بالعنعنة .
- \_ وقد ورد هذا الحديث في الاحياء ( ١٥١/٤ ) بزيادة لفظة ( السهلة ) على آخره . وهي لم ترد في روايات هذا الحديث .
- ـ وقد روى البخاري في صحيحه (كتاب الإيمان) أنه على قال : (احب الدين إلى الله الحنيفية السمحة) ( ١٦/١ ) .
  - \_ كذلك رواه ابن حنبل في مسنده بلفظ ( الأديان ) ( ٢٣٦/١ ).
- ـ وله رواية أخـرى بلفظ : ( بعثت بالحنيفية السمحة ) ( ٢٦٦/٥ ) وهـذه الرواية تتفق مع رواية الغزالي للحديث الذي نحن بصدده.
- \_ ويسروي ابن حنبل أيضاً هذا الحديث بلفظ: (إني أرسلت بحنيفية سمحة ( ٢٣٣ ١١٦/٦ ).
- ٥٥ (من طلب الدنيا حلالًا مباهياً مكاثراً مفاخراً مراثياً لقي الله وهو عليه غضان)
- ورد هذا الحديث في الاحياء بلفظ: (من طلب الدنيا حلالاً مكاثراً مفاخراً لقي الله وهـ وعليه غضبان، ومن طلبها استعفافاً عن المسألة وصيانة لنفسه جاء يـوم القيامة ووجهه كالقمر ليلة البـدر) (احياء ٣/٢١/٣).
- قال العراقي: أخرجه أبو نعيم في الحلية ، والبيهقي في الشعب من حديث أبي هريرة بسند ضعيف.
- وقد رواه أبو نعيم في الحلية (٢١٥/٨، ٢١٥/٨) عن أبي هريرة من حديث مكحول وقال أبو نعيم : غريب من حديث مكحول ، لا اعلم له راوياً عنه إلا الحجاج . ورواية منهاج العابدين تتفق مع رواية الحلية في جميع ألفاظ الحديث .
- ٠٠ ـ ( . . . حلالها حساب ، وحرامها عقاب ، وزينتها إلى تباب ) .

\_ورد هـذا الحديث في الاحياء بهـذا اللفظ دون ذكر القسم الأخير منه

(٣٢٠/٣) وورد برواية أخرى بلفظ : (حرامها عذاب) ( ٣٧١/٤) . قال العراقي ( احياء ٣٢٠/٣ ) أخرجه ابن أبي الدنيا، والبيهقي في الشعب من طريقه موقوفاً على علي بن أبي طالب بإسناد منقطع بلفظ : ( وحرامها النار ) ولم أجده مرفوعاً.

ـ وذكره السخاوي في المقاصد الحسنة (ص ١٩٦) وأشار إلى انقطاع سنده . وأضاف : وفي مسند الفردوس عن ابن عباس رفعه : يا ابن آدم ما تصنع بالدنيا ؟ حلالها حساب وحرامها عقاب .

وفي حاشية المقاصد ذكر أن محيي الدين بن العربي اسنده في المسامرات عن أبي هريرة. ولعل الزيادة الأخيرة في هذا الحديث هي من عند الغزالي والله أعلم.

٦١ - (من طلب الدنيا حلالًا استعفافاً عن المسئلة ، وتعطفاً عن جاره ، وسعياً
 على عياله جاء يوم القيامة ووجهه كالقمر ليلة البدر ).

ـ راجع الحديث رقم ٥٩ الذي سبق ذكره وتخريجه.

### ٦٢ - (أصل كل دواء الحمية).

- هذا جزء من حديث سبق ذكره ( رقم ٥٥ ) بلفظ : ( . . وأصل كل دواء الأزمة ) أي الحمية . وقال العراقي : لم أجد له أصلاً . ( راجع التعليق على هذا الحديث ) .

- وأورد السخاوي في المقاصد الحسنة هذا الحديث بلفظ: ( المعدة أصل الداء والحمية رأس الدواء ) وقال: لا يصح رفعه إلى النبي 義 ، بل هو من كلام الحارث بن كلدة طبيب العرب أو غيره . وهو عند ابن أبي الدنيا في الصمت من جهة وهب بن منبه قال: أجمعت الأطباء على أن رأس الطب الحمية .

ئم قال السخاوي : لا يعرف هذا من كلام النبي ﷺ ، إنما هو من كلام عبد الملك بن سعيد بن انجر .

وفي الحاشية : رواه العقيلي من طريق الحميدي عن سفيان عن عبد الرحمن بن عبد الملك عن ابيه .

(انظر المقاصد الحسنة ص ٣٨٩ ، الحديث رقم ١٠٣٥ ).

٦٣ ـ ( احفظ الله تجده حيث اتجهت ).

- هذا جزء من حديث طويل رواه ابن حنبل (٢ /٣٩٣، ٣٠٣، ٣٠٧) عن ابن عباس رضي الله عنه أن رسول الله على قال : (يا غلام ، إني مُعَلِّمك كلمات : احفظ الله يحفظك ، احفظ الله تجده تجاهك ، وإذا سألت فاسأل الله . الله ، وإذا استعنت فاستعن بالله ، واعلم أن الأمة لو اجتمعوا على أن ينفعوك لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك ، ولو اجتمعوا على أن يضروك لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك ، وفعت الأقلام وجفت الصحف ) .

ـ كذلك رواه الترمذي ( القيامة ٥٩ ) وقال : حديث حسن صحيح .

٦٤ - ( من سره أن يكون أكرم الناس فليتق الله ، ومن سره أن يكون أقوى الناس فليتوكل على الله ).

- ـ ذكر السيوطي في الجامع الصغير ( ٢٦/٢ ٥ ) النصف الاول من هـذا الحـديث فقط ، عن ابن أبي الدنيا في كتاب التـوكـل بـروايتـه عن ابن عباس ، ورَمَزَ لحسنه .
- وقال المناوي ( ١٥٠/٦) ورواه بهذا اللفظ الحاكم والبيهقي وأبو يعلى وإسحاق وعبد بن حميد والطبراني وأبو نعيم كلهم من طريق هشام بن زياد بن أبي المقدام عن محمد القرظي عن ابن عباس . وقال البيهقي في الزهد : تكلموا في هشام بسبب هذا الحديث .
- وقال العراقي ( احياء ٢٤٤/٤ ) : رواه الحاكم والبيهقي من حـديث ابن عباس بإسناد ضعيف .
- ورواه أبو نعيم في الحلية ( ٢١٨/٣ ) بتمامه بلفظ : ( من احب أن يكون أقوى الناس فليتوكل على الله ، ومن أحب أن يكون أكرم الناس فليتق الله ، ومن أحب أن يكون أغنى الناس فليكن بما في يد الله أوثق منه بما في يديه . . . ) والحديث طويل وله بقية .
  - ٦٥ ـ (كيف بك إذا بقيت بين قوم يُخَبّئون رزق سنتهم لضعف اليقين ).
- \_قال الكديري (٢/٨٠): رواه أحمد والطبراني والبيهقي من حديث ابن
- ٦٦ ـ (لو توكلتم على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير ، تغـدو خماصـاً
   وتروح بطاناً )

- رواه ابن حنبل (۳۰/۱) عن عمر بن الخطاب بلفظ: لو أنكم توكلون).
- ورواه ابن ماجه في سننه ( ١٣٩٤/٢ ) باب التوكل ، الحديث رقم ( ١٦٤ ٤ ) عن عمر بن الخطاب أيضاً .
- ـ ورواه الحاكم في مستدركه ( ٣١٨/٤ ) وقال : هـذا حـديث عـحيح الإسناد ووافقه الذهبي على ذلك .
  - ـ ورواه الترمذي في الزهد ، وقال : حسن صحيح .
- ونقل الكديري في سراج الطالبين ( ٢ / ٨٧ ) عن الزبيدي قوله : ( رواه أيضاً ابن المبارك وأبو داود الطيالسي في الزهد ، والنّسائي وأبو يعلى وابن حبان والبيهقي كلهم من حديث عمر رضي الله عنه.
- ٦٧ ( الرزق مقسوم مفروغ منه ، ليس تقـوى تَقيِّ بزائـدة ، ولا فُجُور فـاجراً بناقصه ).
- دذكره السخاوي في المقاصد الحسنة (ص ١١٣) بأطول من ذلك برواية العسكري عن ابن مسعود مسرفوعاً، (الحديث رقم ٢٢٤) وعلق السخاوي على هذا الحديث قائلاً: (وقوله في حديث ابن مسعود: ولا فجور فاجر بناقصه) يعارض ظاهره ظاهر حديث: (أن الرجل ليحرم الرزق بذنب يصيبه) وقد تكلم السخاوي بإسهاب عن ذلك عند ذكره حديث: (إن الله لا يعذب بقطع الرزق) (حديث رقم ٢٣٦) كما بين ان إسناده ضعيف.
- ـ كذلك ذكره العجلوني في كشف الخفاء (١/٢٦٦ و١/١٧ مديث رقم ٧٠٥ و ١٣٨١ ) .
  - ٦٨ ـ ( هاك ، لو لم تأتها لأتتك ) .
  - \_وفي رواية الاحياء ( ٢٥٧/٤ ) : ( خُذُها ) والمعنى واحد .
- ـ قالُ العراقي : أخرجه ابن حِبَان في كتاب روضة العقلاء من رواية هذيل ابن شرحبيل ووصله الطبراني عن هـ ذيل عن ابن عمـر ، ورجالـه رجال الصحيح .
  - ٦٩ ـ ( أربعة قد فرغ منهن : الخَلق ، والخُلق ، والرزق ، والأجل ).
- ـ أورده السيوطي في الجامع الصغير (٢/١٧ حديث رقم ٥٨٤٨ ) بلفظ :

( فرغ إلى ابن آدم من أربع : الخُلق، والخُلق، والرزق، والأجل) ونسبه للطبراني في معجمه الأوسط عن ابن مسعود، ورمز لصحته. ونقل العلامة المناوي في فيض القدير ( ٤٢٩/٤) عن الهيثمي قوله : فيه عيسى بن المسيب البجلي ، وهو ضعيف عند الجمهور، ووثقه الدارقطني في سننه ، وضعفه في غيرها .

## ٧٠ ـ ( إياكم والطمع ، فإنه فقر حاضر ).

- دذكره السيوطي في الجامع الصغير ( ٣٩٧/١) برواية الطبراني في المعجم الأوسط عن جابر بلفظ: ( إيّاكم والطمع ، فإنه الفقر الحاضر ، وإياكم وما يُعتذر منه ) وقد أشار السيوطي إلى ضعفه . ( أنظر الحديث رقم ٢٩٢٧ ) وفي فيض القدير للمناوي ( ١٣٢/٣ ) عن الهيثمي قال : فيه ابن حميد ، مُجْمَعٌ على ضعفه .
- وذكر السخاوي في المقاصد الحسنة (ص ١٣٥) هذا الحديث، وأكد ضعفه بسبب ابن حميد المجمع على ضعفه ، لا سيما وقد رواه القعنبي.
- ويضيف لكن له شواهد عند العسكري من حديث محمد بن زياد عن ميمون بن مهران عن ابن عباس قال : قيل : يا نبي الله ما الغني ؟ قال : الياس مما في أيدي الناس، وإياكم والطمع فإنه الفقر الحاضر (راجع المقاصد الحسنة : تخريج الحديث رقم ٢٧٣).
- كذلك أشار الالباني إلى ضعفه (ضعيف الجامع الصغير ٢٥٧/٢) ورقم الحديث عنده ( ٢٥٧/٢) ورواه أيضاً الحاكم النيسابوري في مستدركه ( ٣٢٦/٤) كتاب الرقاق . عن سعد بن أبي وقاص عن أبيه عن جده قال : جاء رجل إلى النبي على فقال يا رسول الله أوصني وأوجز فقال له : (عليك بالاياس مما في أيدي الناس، وإياك والطمع فإنه الفقر الحاضر، وصل صلاتك وانت مودع، وإياك وما تعتذر منه ) قال الحاكم : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه . وقال الذهبي في تعليقه على هذا الحديث : صحيح .

#### ٧١ ـ ( اللهم بارك لنا فيه وزدنا منه ).

- \_ أخرجه أبو داود ( ١١٦/٤ ) ، « كتاب الأشربة » باب ما يقول إذا شرب اللبن ، الحديث رقم ( ٣٧٣٠ ) بلفظ : ( إذا أكل أحدكم طعاماً فليقل : اللهم بارك لنا فيه وأطعمنا خيراً منه ، وإذا سقي لبناً فليقل : اللهم بارك لنا فيه وزدنا منه ، فإنه لا يجزىء من الطعام والشراب إلا اللبن ).
- \_ وأخرجه الترمذي في الدعوات ، حديث ٣٤٥١ ، باب ما يقول إذا أكـل طعاماً . وقال حسن .
- كذلك أخرجه ابن ماجه ( ١١٠٣/٢ ) في باب اللبن ، الحديث رقم ( ٣٣٢٢ ) ولفظه قريب من لفظ أبي داود .

#### ٧٢ - ( أشد الناس بلاء الانبياء ثم الشهداء ثم الأمثل فالأمثل ).

- ـ رواه البخاري ( ١٤٩/٧ ) كتاب الطب أو المرض ، وفيه : (أشد الناس بلاء الانبياء ثم الاول فالاول ) .
- ورواه ابن ماجه ( ۱۳۳٤/۲ ) كتاب الفتن ، باب الصبر على البلاء ، من حديث سعد ( الحديث رقم ٤٠٢٣ ) ومن حديث أبي سعيد ( الحديث رقم ٤٠٢٤ ) .
  - ـ ورواه ابن حنبل (۱/۱۲۲، ۱۷۲، ۱۸۰، ۱۸۵، ۲/۳۶۹).
- ورواه الحاكم في المستدرك (٣٠٧/٤) عن أبي سعيد قلت : يا رسول الله ، أي الناس أشد بلاء ؟ قال : الانبياء ، قلت : ثم من ؟ قال : ثم الصالحون ) وصححه الحاكم على شرط مسلم .
- ورواه الترمذي في كتاب الزهد بلفظ: (قلت يا رسول الله: أي الناس أشد بلاء قال: الانبياء، ثم الأمشل فالأمشل) وقال الترمذي حسن صحيح.
  - ـ ورواه الدارمي في الرقاق ( ص ٣٢٠ ) باب في أشد الناس بلاء .
- وذكره السيوطي في الجامع الصغير ( ١٣٦/١). رواه من حديث سعد وصححه ( رقم الحديث ١٠٥٤) ومن حديث أخت حذيفة ، وحسنه ، بلفظ : ( أشد الناس بلاء الانبياء ثم الصالحون ، ثم الأمثل فالأمثل ) . ( رقم الحديث ١٠٥٦) .

وتجدر الإشارة إلى أن جميع روايات هذا الحديث ، والتي أشـرت إلى

- إماكنها لم تـذكر لفـظة ( العلماء ) تكمـا وردت عند الغـزالي في روايته الأخرى.
- ووجدت في المستدرك للحاكم ( ١/ ١ ٤ ١١ ) رواية أخرى له من حديث أبي سعيد الخدري بلفظ: (قال: يا رسول الله من أشد الناس بلاء ؟ قال: الانبياء. قال: ثم من ؟ قال: العلماء. قال: ثم من ؟ قال: الصالحون...).
- وهكذا رواه الذهبي في ذيل المستدرك ( ٤١/١) وذكر أنه صحيح على شرط مسلم .

# ٧٣ ـ ( ما أُعطي أحدٌ من عطاءٍ خيراً ، وأوسع من الصبر ) .

- هذا هو القسم الأخير من حديث رواه أبو سعيد الخدري أنَّ ناساً من الأنصار سألوا رسول الله ﷺ ، فأعطاهم ، ثم سألوه فأعطاهم ، حتى نفد ما عنده فقال (ما يكون عندي من خير فلن أدَّخرَ عنكم ، ومن يستعفف يُعِفُه الله ، ومن يستغن يُغْنِهِ الله ، ومن يتصبَّر يصبَّره الله ، وما أعطى أحد عطاء خيراً وأوسع من الصبر).
- رواه البخاري ( ١٥١/٢ ـ ١٥٢ ) كتاب الـزكاة ، بــاب الاستعفاف عن المسألة . ورواه أيضاً في كتاب الرقاق باب الصبر ( ١٢٤/٨ ) .
- كذلك رواه مسلم ( ٢ / ٧٢٩ ) كتاب الزكاة ، باب فضل التعفّف والصبر ، الحديث رقم ( ١٠٥٣ ) .
- ورواه ابن حنبل (١٢/٣) بلفظ : (ما أجد لكم رزقاً أوسع من الصبر) وبلفظ : (وما رُزِقَ العبد رزقاً أوسع من الصبر) (٤٧/٣) وبلفظ ثالث (ولن تعطوا عطاء خيراً أوسع من الصبر (٩٣/٣).
- ـ ورواه أيضاً أبـو داود في سننــه (٢٩٥/٢) كتـاب الــزكـاة بــاب في الاستعفاف .
- كذلك رواه الدارمي في سننه ( ٣٨٧/١ ) كتاب الزكساة. باب في الاستعفاف عن المسألة.
  - ـ ورواه الترمذي في البِرّ ، ما جاء في الصبر ، حديث رقم ( ٢٠٥٢ ) .
- ورواه أيضاً النَّسائي في الزكاة ، باب الاستعفاف عن المسألة ، حديث رقم ( ٢٥٨٩ ) .

٧٤ ( مكتوب على ظهر الحوت والثور : رِزْقُ فلان بن فلان ، فلا يبزداد الحريص إلا جهداً ).
 لم أجد له أصلاً .

٧٥ ـ ( لِيَقِلُّ همك ، وما قُدِّر يكن ، وما لم تُرزق لم يأتك ).

- ذكره السخاوي في المقاصد الحسنة ( ٤٧١) بلفظ: (لا يكثر همك ، ما يقدر يكن وما ترزق يأتك) وقال: قاله لابن مسعود ، رواه أبو نعيم من حديث خالد بن رافع وهو مختلف في صحبته ، ورواه الاصبهاني في ترغيبه من رواية مالك بن عمر والمعافري به مرسلاً . ( راجع المقاصد الحسنة الحديث رقم ١٣٢٧).
- وذكر العجلوني في كشف الخفاء (٥٠٥/٢) إضافة إلى ما ذكره السخاوي أن لأبي نعيم أيضاً عن أنس قال : خدمت النبي عشر سنين فما لامني فيما نسيت ولا فيما ضيّعت ، فإن لامني بعض أهله قال دعوه ، فما قدر فهو كائن ، وفي رواية أخرى : فما قدر سيكون (الحديث رقم ٣١٣٠) . وفي رواية لابن ماجه في سننه (٣٠/١) في باب القدر (... فتعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك ، وأنّ ما اخطأت لم يكن ليصبك ) . الحديث رقم ٧٧.
- ٧٦ ( من لم يرض بقضائي ، ولم يصبر على بلائي ، ولم يشكر نعمائي ،
   فليتخذ إلها سوائى ).
- رواه الطبراني في المعجم الأوسط عن أنس بن مالك كما جاء في الجامع الصغير للسيوطي ( ٥٥٨/٢) الحديث رقم ٩٠٢٧ ولفظه: ( من لن يرض بقضاء الله ، ويؤمن بقدر الله فليلتمس إلها غير الله ) وأشار السيوطي إلى ضعفه .
- وذكره الالباني في ضعيف الجامع الصغير ( ٥/٥٥) الحديث رقم ( ٥٥٠٥) وأشار إلى ضعفه أيضاً وإلى وروده في الأحاديث الضعيفة برقم ( ٥٠٦).
- ـ وقال الكديري في سراج الطالبين ( ١٩٨/٢ ـ ١٩٩ ) : قال العراقي :

رواه الطبراني في الكبير ، وابن حِبّان في الضعفاء من حديث أبي هنـــد الدارى ، وإسناده ضعيف .

٧٧ - (إنّي لأزودُ أوليائي عن نعيم الدنيا كما يذود الراعي الشقيق إبِلَهُ عن مبارك العِرّة).

ـ قال الكديري في سراج الطالبين (٢١١/٢): هذا الخبر أورده أبو نعيم في الحلية، ومكّي بن طالب في قـوت القلوب، طـويــلاً عن وهب بن منبه.

## ٧٨ - ( لَلَّهُ أرحم بعبده المؤمن من الوالدة الشفيقة بولدها ).

- ـ قــال العـراقي ( احيساء ٥٤٥/٤ : : متفق عليه من حــديث عمـر بن الخطاب ، وفي أوله قصـة المرأة من السّبي إذ وجـدت صبياً في السبي فأخذته ببطنها فأرضعته .
- ـ وروى هذا الحديث البخاري ( ٩/٨ ) كتاب الأدب ، باب رحمة الولد ، بلفظ : ( لله أرحم بعباده من هذه بولدها ).
- \_ وهكذا رواه مسلم ( ٢١٠'٩/٤ ) كتاب التوبة ، باب في سعة رحمة الله ، الحديث رقم ٢٧٥٤ .
- في سنن ابن ماجه (٢/١٤٣٦) خبر آخر عن ابن عمر عن امرأة تحصب تنورها قالت لرسول الله على : (أو ليس الله بارحم بعباده من الأم بولدها ؟ قال : نعم ، وفي التعليق على هذا الحديث ذكر في الزوائد أن الإسناد بهذا الحديث ضعيف لضعف إسماعيل بن يحيى (أحد رواته) ، متفق على تضعيفه (الحديث رقم ٤٢٩٧).
- ـ وفي سنن أبي داود ( ٣٠٨٩ ) كتاب الجنائز ( الحديث ٣٠٨٩ ) رواية أخرى بلفظ : (لله أرحم بعباده من أم الافراخ بفراخها ) .

### ٧٩ ـ ( إذا أحب الله قوماً إبتلاهم ).

- رواه ابن حنبل ( ٤٢٧/٥ ٤٢٩ ) من حديث محمود بن لبيد ، وتمامه : ( . . . فمن صبر فله الصبر ، ومن جزع فله الجزع ) .
- \_ورواه ابن ماجـه في سننـه ( ١٣٣٨/٢ ) عن أنس بن مـالـك ، بلفظ :

(عِظَمُ الجزاء من عِظَمِ البلاء وإن الله إذا أحب قوماً ابتلاهم ، فمن رضي فله الرضا ، ومن سخط فله السخط ) ( الحديث رقم ٤٠٣١ ) . وذكره السيوطي في الجامع الصغير ( ٤٨/١ ) وصححه ، الحديث رقم ( ٣٥٤) كما رواه الطبراني في المعجم الأوسط والمعجم الكبير ، والبيهقي ، والضياء المقدسي، عن أنس. قال الهيثمي : رجال الطبراني موتّقون . وقال

٨٠ ( أشد الناس بلاء الانبياء ، ثم الشهداء ، ثم الأمثل فالأمثل ) . ٨٠ راجع تخريج الحديث رقم ٧٢ .

المنذري رواته ثقات . (راجع فيض القدير ١/٢٤٦).

٧١ ( لو أُخِذْنا أنا وعيسى بما كسبت هاتان لَعُذَبْنا عذاباً لم يعذَبْه أحد ) .
 لم أجد له أصلًا .

### ٨٢ ـ ( شَيَّبتني هود وأخواتها ) .

ـ ذكر السيوطي في الجامع الصغير ( ٥٠/٢ ) هذا الحديث مع زياداته فبلغت ثمانية أحماديث بروايات ومصادر عمدة وقمد حسنهما جميعهما ( الأحاديث من رقم ٤٩١١ حتى رقم ٤٩١٨ ) .

أما الحديث الذي نحن بصدده فقد رواه الطبراني في المعجم الكبير عن عقبة بن عامر وعن أبي جحيفة ، وأشار السيوطي إلى صحته . (راجع فيض القدير للمناوى ٤ / ١٦٨ - ١٦٩ ).

### ٨٣ ـ ( أفلا أكون عبداً شكوراً ).

روى الإمام مسلم (٢١٧١/٤) عن المغيرة بن شعبة أنه قال: قام الله النبي على حتى ورمت قدماه، قالوا: قد غفر الله لك ما تقدَّم من ذنبك الله وما تأخر. قال: (أفلا أكون عبداً شكوراً) (الحديث رقم ٢٨١٩). وروى هذا الحديث عطاء عن عائشة، أخرجه أبو الشيخ ابن حبان في كتاب اخلاق رسول الله على ومن طريقه ابن الجوزي في الوفاء، وفيه أبو جناب، ضعّفه الجمهور، ورواه ابن حبّان في صحيحه من رواية عبد الملك هكذا قاله العراقي (إحياء ٢٨١٨).

٨٤ - ( لو اني وعيسى أوخذنا بما كسبت هاتان لعُذَّبْنا عـذاباً لم يُعَـذَّبْه أحـد من العالمين ) .

انظر تخريج الحديث رقم ٨١ .

- ٥٨ ـ (أعوذ بعفوك من عقباك ، وبرضاك من سخطك ، وأعوذ بـك منك لا أحصى ثناء عليك أنت كما اثنيت على نفسك ) .
- رواه مسلم ( ٣٥٢/١) كتاب الصلاة ، باب ما يقال في الركوع والسجود ( الحديث رقم ٤٨٦) بلفظ : ( اللهم أعوذ برضاك من سخطك ، وبمعافاتك من عقوبتك . . ) .
- ـ كذلك رواه أبو داود في سننه ( ١/٥٤٧ ) كتاب الصلاة ، باب الدعاء في الركوع والسجود الحديث رقم ( ٨٧٩ ) عن عائشة بلفظ مسلم .
- ـ ورواه أبن ماجه في سننه ( ٣٧٣/١ ) كتاب إقامة الصلاة باب ما جاء في القنوت في الوتر الحديث رقم ( ١١٧٩ ) عن علي بن أبي طالب .
- ـ ورواه ابن حنبل في مسنده (١/ ٩٦/، ١١٨، ١٥٠، ٢٠١، ٢٠١) وذكـر دعاء رسول الله ﷺ في قنوت الوتر وفي دعاء السجود .

# ٨٦ ـ ( لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلًا ولبكَيْتم كثيراً )

- \_ أخرجه أحمد بن حنبل من حديث أبي هريرة (٢/٣١، ٣١٢، ٤٥٢) ومن حديث أنس (٣/٠٨، ١٩٣، ١٩٣٠)، ومن حديث عائشة (٢/٨، ١٦٤).
- ـ وأخرجه ابن ماجه ( ١٤٠٢/٢ ) الحديث رقم ١٩٠ بزيادة من حديث أبي ذر.
- وقال العراقي : ( احياء ٤ / ١٤٥ ) متفق عليه من حديث أنس وقد أخرجه ابن حِبان في صحيحه من حديث أبي هريرة . وقال العجلوني في كشف الخفاء : (٢ / ٢٠٢ الحديث رقم ٢٠٩٦ ) متفق عليه عن أنس مرفوعاً، وعن أبي هريرة وجماعة . ورواه الحاكم عن أبي ذر وزاد فيه .
  - ٨٧ ـ ( لَلَّهُ أرحم بالعبد من الوالدة الشفيقة بولدها ) .
     ٨٧ ـ سبق ذكره وتخريجه راجع الحديث رقم ٧٨ .

#### ٨٨ ـ ( إن لله مائة رحمة )

- رواه مسلم (٢١٠٨/٤) كتاب التوبة ، باب في سعة رحمة الله تعالى ، عن أبي هريرة وعن سلمان الفارسي بألفاظ متقاربة وبمعنى متشابه . الحديث رقم (٢٧٥٣) ( ٢٧٥٣) .
- ـ كذلك رواه ابن ماجه في سننه (٢/ ١٤٣٥) عن ابي هريرة وعن ابي سعيد (الحديث رقم ٤٢٩٣ و ٤٢٩٤). وفي النزوائد: حديث أبي سعيد صحيح ورجاله ثِقات.
  - ـ وقال العراقي ( إحياء ٤ / ١٥١ ) : متفق عليه من حديث أبي هريرة .
- ـ ورواه أيضاً الحاكم في مستدركه ( ٥٦/١ ) كتاب الإِيمان ، قال : صحيح على شرط الشيخين .
- ٨٩ ـ ﴿ إذا كان يوم القيامة ، يخرج قوم من قبورهم ، لهم نجُبٌ يركبونها ، لها اجتحة خضر فتطير بهم في عرصات القيامة ، حتى إذا أتوا على حيطان الجنة ، فإذا رأتهم الملائكة قال بعضهم لبعض : من هؤلاء ؟ فيقول : ما ندري ، لعلهم من أمة محمد ﷺ ، فيأتيهم بعض الملائكة فيقولون من أنتم ؟ ومن أي الأمم ؟ فيقولون : نحن من أمــة محمد ﷺ . فتقــول الملائكة : هل حوسبتم ؟ فيقولون : لا ، فيقولون : هل وزنتم ؟ فيقولون : لا ، فيقولون : هل وزنتم ؟ فيقولون : لا ، فيقولون : لا ، فتقول الملائكة : إرجعوا ، فكل ذلك وراءكم . فيقولون : هل أعطيتمونا شيئاً فنحاسب عليه ؟ وفي خبر آخر : ما ملكنا شيئاً فنعدل ، ولا نجور ولكن فنحاسب عليه ؟ وفي خبر آخر : ما ملكنا شيئاً فنعدل ، ولا نجور ولكن مبيئ ، والله غفور رحيم ﴾ .
   مبيئ ، والله غفور رحيم ﴾ .
  - ٩٠ ـ قال ﷺ فيما يرويه عن ربِّه : ﴿ أَنَا عَنْدُ الْمُنْكُسِرَةُ قُلُوبُهُمْ مِنْ مُخَافِّتِي ﴾.
- ذكره السخاوي في المقاصد ( ص ٩٦ حديث رقم ١٨٨ ) بلفظ : ( أنا عند المنكسرة قلوبهم من أجلي ) .
- ـ وكـذا ذكره العجلوني في كشف الخفاء (٢٣٤/١) عديث رقم ٦١٤) ونقـل قـول القـاري: (ولا يخفى أن الكـلام في هـذا المقـام لم يبلغ

الغاية. قلت ، وتمامه : ( وأنا عند المندرسة قلوبهم لأجلي ) ولا أصل لهما في المرفوع .

٩١ ـ (الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت ، والعاجز من أتبع نفسه هواها ، وتمنّى على الله عز وجل الأماني ).

ـ رواه ابن حنبل ( ١٢٤/٤ ) عن شداد بن أوْس .

ورواه أيضاً ابن ماجه ( ١٤٢٣/٢ ) كتاب الـزهـد بـاب ذكـر المـوت والاستعداد له ( الحديث رقم ٤٢٦٠ ) .

- ورواه كذلك الحاكم في مستدركه ( ٥٧/١) كتاب الإيمان ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط البخاري ، ولم يخرجاه . وعلق الذهبي على أحد رواة هذا الحديث وهو أبو بكر بن أبي مريم فقال : أبو بكر واه ، أي ضعيف . وقال ابن ظاهر : مدار الحديث عليه أي على أبي بكر - وهو ضعيف جداً ( فيض القدير ٥/٨٢) .

ويلاحظ أن الغزالي أضاف إلى هذا الحديث لفظه الأخير فالكل توقف عند عبارة: وتمنى على الله. ويلاحظ أيضاً أن الغزالي أورد هذا الحديث في الاحياء (٣٩٦، ٣٧٩، ٢٨٦، ٣٩٦) وفي كل هذه المرات توقف عند عبارة: وتمنى على الله لكنه استبدل لفظة (الاحمق) بلفظة (العاجز).

\_ وذكره السيوطي في الجامع الصغير وصححه ( الحديث رقم ٦٤٦٨ ).

#### ٩٢ ـ قال ﷺ : إن الله سبحانه وتعالى يقول :

( أنـا أغنى الاغنياء عن الشـرك ، من عمل عملًا 'فأشـرك فيه غيـري ، فنصيبى له ، فإنّى لا أقبل إلا ما كان لى خالصاً ) .

- رواه مسلم (٤/٢٨٩) كتاب الزهد والرقائق: باب من أشرك في عمله غير الله . رواه عن أبي هريرة بلفظ: (قال الله تبارك وتعالى: أنا اغنى الشركاء عن الشرك . من عمل عملاً أشرك فيه معي غيري، تركته وشِرْكه) وفي بعض النسخ: وشريكه (الحديث رقم ٢٩٨٦).
- ـ ورواه ابن ماجه في سننه ( ٢ / ١٤٠٥ ) كتاب الزهد ، باب الرياء والسمعة بروايتين الأولى عن أبي هريرة بلفظ : ( أنا اغنى الاغنياء عن الشرك ،

فمن عمل لي عملاً أشرك فيه غيري فأنا منه بريء ، وهو للذي أشرك ) وفي الزوائد: إسناده صحيح ورجاله ثقات (الحديث رقم ٤٢٠٢). والثانية عن أبي سعد أبي فضالة الأنصاري . وكان من الصحابة ، قال : قال رسول الله على : (إذا جمع الله الأولين والآخرين ، يوم القيامة ليوم لا ريب فيه ، نادى مناد: من كان أشرك في عمل له لله ، فليطلب ثوابه من عند غير الله ، فإن الله اغنى الشركاء عن الشرك ) . (الحديث رقم ٢٠٠٣).

- ـ وروى هذا الحديث ابن حنبل في مسنده (٢/ ٣٠ و ٤٣٥) عن أبي هريرة بلفظ : ( قال الله عز وجل : أنا خير الشركاء ، من عمل لي عملاً فأشرك فيه غيري أنا منه برىء ، وهو للذي أشرك ).
- وروى ابن حنبل أيضاً عن شداد بن أوس ( ١٢٦/٤ ) حديث آخر بمعنى الحديث السابق ولكن بلفظ مختلف يقول فيه : ( إن الله عنز وجل يقول : أنا خير قسيم لمن أشرك بي ، من أشرك بي شيئاً فإنّ عمله قليله وكثيره لشريكه الذي أشرك به ، وأنا عنه غنيّ ).
  - ـ وذكره السيوطي في الجامع الصغير ( الحديث رقم ١٩٣١ ) وحسنه .
- وعلق المنّاوي في فيض القدير على هذا الحديث (٣١١/٢) بقول الهيثمي : فيه شهر بن حوشب وثقه أحمد وغيره ، وضعفه غير واحد ، وبقية رجاله ثقات .
- ٩٣ ـ قيل : إن الله تعالى يقول لعبده يوم القيامة إذا التمس ثواب عمله :
   ( ألم يُوسَع لك في المجالس ؟ ألم تكن الرئيس في الدنيا ؟ ألم يرخص بيعك وشراؤك ؟ ألم تكرم ؟
- ـ هذا القول مأخوذ من حديث رواه أبو هريرة عن رؤية العبد يوم القيامة ربَّه حيث يقول الله تعالى له: ( . . . ألم أكرمك وأسوَّدُكَ وأزوِّجك وأسخَّر لك الخيل والإبل ، وأذرك ترأس وتربع ؟ . . ).
  - ـ رواه مسلم في صحيحه ( راجع الأحاديث القدسية ص ٤١٨ ) .
- وأخرج الترمذي عن أبي هريرة وأبي سعيد الخدري مختصراً لرواية مسلم . وقال الترمذي : حديث صحيح غريب . ( الأحاديث القدسية ص ٤٢٠ ) .

- ورواه البيهقي أيضاً في البعث كما ذكر الكديدي في سراج الطالبين ( ٣٥٣/٢ ) .
  - \_روي إن الملائكة تصعد بعمل العبد مجتهدين فيقول الله تعالى :
    - ٩٤ ـ ( رُدُّوهُ إلى سجين ، فإنه لـم يُردُني به ) . .
- عقال العراقي (إحياء ٢٩٤/٣): أخرجه ابن الممارك في النزهد، ومن طريقه ابن أبي الدنيا في الإخالاص وأبو الشبخ في كتاب العظمة من رواية حمزة بن حبيب مرسلا، ورواه ابن الجوزي في الموضوعات. ورواية الاحياء: (إن الله تمالي يقول للملائكة (إن هذا لم يردني بعمله فاجعلوه في سجين).
- 90 \_ ( إن المرائي يوم القيامة ينادى بأربعة اسماء : يا كافر ، يـ فاجر ، يا غادر ، يا خاسر . . ).
- ـ قال العراقي ( احيـاء ٢٩٤/٣ ) : أخرجـه ابن أبي الدبيـا من رواية جبلة اليحصبي عن صحابي لم يسمّ ، وزاد ( يا كافر يا خاسر ) ولم بقل ( يا مرائي ) وإسناده ضعيف
  - ٩٦ ـ روي أنه ينادي منادٍ يوم القيامة يُسمع الخلائق :
- ( أَين الذين كانوا يعبدون الناس ؟ خذوا أجـوركم ممن كنتم عملتم له ، فإنى لا أقبل عملًا خالطه شيء ) .
- روى ابن ماجه في سننه ( ١٤٠٦/٢ ) كتاب الزهد ، باب الرياء والمحمقة قول رسول الله على : ( إذا جمع الله الأولين والأخرين يوم القيامة ليوم لا ريب فيه نادى مناد : من كان أشرك في عمل له لله ، فليطلب ثوابه من عند غير الله ، فإني أغنى الشركاء عن الشرك ) ( الحديث رقم ٢٠٣٤ ) راجع الحديث رقم ٢٠٣ .
  - ٩٧ \_ ( إنّ الجنة تكلّمت وقالت : أنا حرام على كل بخيل ومراء ) .
     لم أجد له أصلًا .
- ٩٨ ـ ( إن أول من يدعى يوم القيامة رجل جمع القرآن ، ورجل قاتل في سبيل الله ورجل كثير المال ).

- رواه مسلم ( ١٥١٤/٣ ) في كتاب الإمارة ، باب من قاتل للرياء عن أبي هريرة بلفظ : ( إنّ أول الناس يقضى يوم القيامة عليه . . . )
- ورواه ابن حنبل ( ٣٢٢/٢ ) عن ابي هريرة بلفظ : ( إنَّ أول الناس يقضي فيه يوم القيامة ثلاثة . . . ).

كذلك رواه الترمذي ( باب الزهد ٤٨ ) والنَّسائي ( باب الجهاد ٢٢ ).

- ٩٥ \_ (إن النار وأهلها يَعُجّون من أهل الرياء، قيل: يا رسول الله، وكيف تَعجّ النار؟ قال: من حَرّ النار التي يعذبون بها).
  - ـ لم أجد له أصلًا.
  - ١٠٠ ـ ( تقول: ربي الله تعالى ، ثم تستقيم كما أمرت ) .
- روى مسلم في صحيحه ( ١ / ٦٥ ) كتاب الإيمان ، عن سفيان بن عبد الله الثقفي ، قال ، قلت يا رسول الله : قل لي في الإسلام قولاً لا اسأل عنه أحداً بعدك ، قال : (قل آمنت بالله ثم استقم ) ( الحديث رقم ٦٨ ).
- وذكره الغزالي في الاحياء ( ٣٨٢/٤) وخرجه العراقي فقال: لم أره بهذا اللفظ، وللترمذي وصححه، وابن ماجه، من حديث سفيان بن عبد الله الثقفي قلت: يا رسول الله حدثني بأمر اعتصم به قال: (قل ربي الله ثم استقم).
- ١٠١ ـ ( ثلاث مهلكات : شح مُطاع ، وهوى مُتَّبع ، وإعجابُ المرء بنفسه ).
- رواه أبو نعيم في الحلية عن أنس بن مالك من حديث قتادة بلفظ : (ثلاث مهلكات وثـلاث منجيات. . ) قـال أبو نعيم : حـديث غريب (٣٤٣/٢) .
- ورواه أيضاً برواية ثانية عن أنس بن مالك من حديث زياد النميري بلفظ: (ثلاث كفارات، وثلاث درجات، وثلاث منجيات وثلاث مهلكات، . . . فأما المهلكات، فشح مطاع، وهوى متبع وإعجاب المرء بنفسه) ( ٢٦٩/٦).
- وفي رواية ثالثة يذكرها أبو نعيم عن ابن عباس بلفظ : ( ثلاث مهلكات :

شح مطاع، وهوى متبع، وعجب كل ذي رأي برأيه) (٣/ ٢١٩).

- وذكره السيوطي في الجامع الصغير ( ١ / ٤٦٩ ) ( الحديث رقم ٣٤٧١ و ٣٤٧٢) عن أبي الشيخ في التوبيخ ، وعن المعجم الأوسط للطبراني بروايته عن أنس ، وأشار إلى ضعفه كذلك في المعجم الأوسط أيضاً بروايته عن ابن عمر . وأشار إلى ضعفه أيضاً .

- وقال المنّاوي في فيض القدير (٣٠٨/٣) في تعقّبه هذا الحديث: قال العلاء: سنده ضعيف، وعده في الميزان من المناكير، قال الهيشمي: فيه ابن لهيعة ومن لا يُعرف.

- وتجدر الإشارة هنا إلى أن الالباني في (ضعيف الجامع الصغير) لم يذكر هذا الحديث فهو لم يعتبره ضعيفاً .

- وقد ذكر الغزالي هذا الحديث مرات عديدة . وقال الحافظ العراقي في تخريجه : أخرجه البَزّار والطبراني وأبو نعيم والبيهقي في الشعب من حديث أنس ، بإسناد ضعيف (إحياء ١٥/١) ووافقه العجلوني في كشف الخفاء (ص ٣٨٦) .

١٠٢ ـ ( إن الله ليعطي الدنيا بعمل الأخرة ، ولا يعطي الأخرة بعمل الدنيا ).

رواه ابن المبارك في كتاب الزهد عن أنس ، وهكذا نقله عنه السيوطي في الجامع الصغير ( ٢٥٧/١ ) بلفظ : (إن الله تعالى يعطي الدنيا على نيّة الآخرة ، وأبى أن يعطي الآخرة على نيّة الدنيا ) وأشار إلى ضعفه .

- وقد ذكره الالباني في (ضعيف الجامع الصغير) برقم ( ١٧٤٤) وأشار إلى ضعفه أيضاً وذكر رقمه في الأحاديث الضعيفة (٣١٥٦).

\_ ويذكر المنّاوي في فيض القدّير (٣٠٤٤/٢) أن الديلمي خرّجه في مسنده الفردوس ، مسنداً عن أنس بهذا اللفظ .

ـ وفي سراج الطالبين ( ٢/ ٣٩٤ )'أن الديلمي رواه بإسناد ضعيف .

ـ قال رسول الله ﷺ فيما يرويه عن ربه :

N.

1. 1. . .

١٠٣ ـ (أعددت، لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر).

ـ رواه مسلم ( ٢١٧٤/٤ ) : كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهملهـا بلفظ :

- (قال الله عز وجل : اعددت لعبادي الصالحين . . ) حديث رقم ٢٨٢٤ ).
- ورواه البخاري ( ١٤٣/٤ ) باب صفة الجنة ، وفي تفسير سورة السجدة ( ١٤٥/٦ ).
- وفي سنن ابن ماجه (١٤٤٧/٢) باب صفة الجنة: (يقول الله عزّ وحلّ: أعددتُ لعبادي الصالحين. . ) (حديث رقم ٤٣٢٨).
  - ـ وأخرجه الترمذي ( ٢ / ٢٢٥ ) في تفسير سورة الواقعة باللفظ نفسه .

#### ١٠٤ ـ كان رسول الله ﷺ يدعو ويقول :

- ( لا أحصى ثناء عليك ، أنت كما أثنيت على نفسك ).
- ـ هذا جزء من حديث رواه مسلم ( ٢٥٢/١) كتاب الصلاة : باب ما يقال في الركوع والسجود ، ورقم الحديث ( ٢٢٢) وهو دعاء ولفظه : « اللهم أعوذ برضاك من سخطك ، وبمعافاتك من عقوبتك ، وأعوذ بك منك ، لا أحصى ثناء عليك أنت كما اثنيت على نفسك ).
  - ـ كذلك رواه مالك في الموطأ ( ١٦٧/١ ) باب ما جاء في الدعاء .
- ـ ورواه أيضاً أبو داود في سننه (١/٥٤٧) كتاب الصلاة: باب الدعاء في الركوع والسجود ، الحديث رقم ( ٨٧٩) والروايات الثلاثة السابقة كلها عن عائشة رضى الله عنها .
- كذلك أخرجه ابن ماجه عن علي بن أبي طالب، كواحد من أدعية الوتر ( ٣٧٣/١ ) كتاب إقامة الصلاة ، باب ما جاء في القنوت والوتر الحديث رقم ( ١١٧٩ ) ثم عاد ابن ماجه وأخرجه برواية ثانية عن عائشة رضي الله عنها ( ١٢٦٣/٢ ) في كتاب الدعاء ، الحديث رقم ( ٣٨٤١ ) .
- وأخرجه الإمام أحمد عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه (١/٩٦، ١٥٨) وعن عائشة أيضاً ( ٥٨/٦) وتتفق جميع الروايات في جميع كتب السنة على ألفاظ هذا الحديث بلا زيادة ولا نقصان . ورواه أيضاً النسائي في قيام الليل ، والترمذي في الدعوات .

- ١٠٥ ـ (ليس أحد يدخل الجنة بعمله ، قالوا : ولا أنت يا رسول الله ؟ قال : لا وأنا ، إلا أن يتغمّدني الله برحمته ).
- رواه البخاري عن أبي هريرة قال: سمعت رسول الله على يقول: (لن يدخل أحداً عمله الجنة، قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: ولا أنا إلا أن يتغمدني الله بفضل ورحمة، فسدُّدوا وقاربوا، ولا يتمنينُّ أحدكم الموت، إما محسناً فلعله أن يزداد خيراً، وإما مسيئاً فلعله أن يستعتب » (١٥٧/٧) (كتاب المرضى).
- كذلك رواه البخاري أيضاً (كتاب الرقاق ١٢٣/٨) عن عائسة عن النبي على قال : سددواً وقاربوا وأبشروا ، فإنه لا يدخل أحداً الجنة عمله ، قالوا : ولا أنت يا رسول الله ؟ قال : ولا أنا ، إلا أن يتغمدني الله بمغفرة ورحمة ).
- ورواه مسلم في صحيحه (٤ / ٢١٦٩ ، كتاب صفات المنافقين وأحكامهم ، باب : لن يدخل أحد الجنة بعمله عن أبي هريرة بلفظ : ( لن ينجى أحداً منكم عمله . . ).
- كذلك يرويه بأكثر من لفظ ، أو بتبديل مواضع العبارات ، وكلها بمعنى واحد ( راجع أحاديث الباب المذكور من رقم ٧١ حتى ٧٨ ).
- وكذلك رواه ابن ماجه في سننه عن أبي هريرة (كتاب الزهد ، باب التوقي على العمل ١٤٠٥/٢ الحديث رقم ٢٠١١ ، وأشار إلى حسن إسناده كما يقول الهيثمي في الزوائد .
- ـ ورواه الدارمي في سننه (٣٠٥/٢) ، بـاب لا ينجي أحدكم عمله) عن جابر ، والمعنى واحد.
- ويروي ابن حنبل هذا الحديث في مسنده خمساً وعشرين مرة عن أبي هريرة وعن أبي سعيد الخدري ، وعن جابر بن عبد الله ، وعن عائشة وبألفاظ متقاربة مع إضافة عبارة ( ولا ينجيه من النار ).
  - \_ راجع ابن حنبل ۲ / ۲۳۵ ، ۲۵۲ ، ۲۲۲ . . ).
- ١٠٦ ـ ( . . إن الله تبـارك وتعالى خلق سبعـة أمـلاك قبـل أن يخلق السمـوات والأرض لكل سماء ملكاً . . ).
- \_ أورد الغزالي هذا الحديث بطوله ، وأسند روايته إلى عبد الله بن المبارك

عن خالد بن معدان عن معاذ بن جبل عن رسول الله على . وذكر الغزالي هذا الحديث في الاحياء (٢٩٥/٣) في ربع المهلكات ، باب الرياء وما ورد في ذمه ، وقد ذكره مختصراً عن عبد الله بن المبارك عن رجل لم يسمه عن معاذ بن جبل : وأخرجه الإمام العراقي فقال : (رواه ابن المبارك في الزهد ، وفي إسناده كما ذكر من لم يسم ) إشارة إلى أن الغزالي أغفل في الاحياء ذكر اسم الرجل الذي نقل عنه ابن المبارك رواية معاذ بن جبل ، علماً بأن الغزالي ذكر هنا في منهاج العابدين ان الرجل هو خالد بن معدان ، ولعل العراقي لم يطلع على الموضوعات ) .

# ١٠٧ ـ ( إنَّ للنعم أَوَابِدَ كأوابد الوحش ، فقَيِّدوها بالشكر ) .

- ذكر السخاوي في المقاصد حديثاً في المعنى نفسه عند كلامه على حديث ( إن الله لا يعذب بقطع الرزق) ( الحديث رقم ٢٣٦) عن السيدة عائشة أنه على قال لها: ( يا عائشة أحسني جوار نعم الله ، فإنها قلما نَفَرَت عن أهل بيت أن ترجع إليهم ) .

وهذا الحديث رواه الخرائطي في كتاب ( فضيلة الشكر لله على نعمته) ص ٥٧ رقم ٦٨ .

## ١٠٨ \_ ( الحمد لله على ما ساء وسر ).

لم أعثر على هذا الحديث بنصّه كما رواه الغزالي ، لكن معناه معروف مشهور . فقد روى الحاكم في مستدركه ( ٥٠٢/١ ) كتاب الدعاء عن ابن عباس أنّ رسول الله على قال : ( أوَّلُ من يُدعى إلى الجنة الذين يحمدون الله في السراء والضراء ).

قال الحاكم : حديث صحيح على شرط الشيخين .

ـ وفي رواية أخرى يذكرها الغزالي ( ٨١/٤ ) :

(ينادى يوم القيامة : لِيَقُم الحمّادون. قيل : ومن الحَمّادون ؟ قال : الله الله الله تعالى على كل حال ) وفي لفظ آخر : (الله ين يشكرون الله على السرّاء والضراء ).

- قال العراقي في تخريج هذا الجديث: أخرجه الطبراني وأبو نعيم في الحلية والبيهةي في الشعب من حديث ابن عباس بلفظ: (أول من يُدعى إلى الجنة الحمّادون قال: وفيه قيس بن الربيع ضعّفه الجمهور (انظر الحلية ١٩/٥ وفيه: أول من يدعى إلى الجنة الحمّادون، الذين يحمدون الله على السراء والضراء).

# ١٠٩ ـ قال الله تعالى لموسى وهارون عليهما السلام :

( لو أشاء أن أُزَيِّنكما بزينةٍ علم فرعون حين يراها أنَّ مقدرته تعجز عنها لفعلت ولكني أزوي عنكما الدنيا وأرغب بكما عنها ، وكذلك أفعل بأوليائي...).

- قال الكديري في سواج الطالبين (٢/ ٤٩٩): أورده صاحب الحلية وصاحب القوت عن وهب بن منبه .
- وذكر الغزالي في الاحياء حديثاً بنفس المعنى تقريباً وهو قوله على (إن الله ليحمي عبده المؤمن من الدنيا وهو يحبه كما يحمي أحدكم مريضه).
- قال العراقي : أخرجه الترمذي وحسنه الحاكم وصححه (احياء ١٢٨/٤).
- ورواية الحاكم في مستدركه عن قتادة بن النعمان بلفظ: ( إذا أحب الله عبداً حماه الدنيا كما يحمي أحدكم مريضه الماء) قال: حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرّجاه ( ٣٠٩/٤ ، كتاب الرقاق).

## ١١٠ \_ ( إنك لتحمد الله على نعمة عظيمة ) .

رواه الخرائطي في كتاب فضيلة الشكر لله على نعمته (طبعة دار الفكر ، دمشق ص ٣٨ ، رقم ١٥ ) بلفظ : (مرَّ النبي ﷺ برجل وهو يقول : الحمد لله الذي هداني للإسلام وجعلني من أمة محمد ، فقال رسول الله ﷺ لقد شكرت عظيماً ).

# ١١١ ـ ( لو علمتم ما أعلم، لبكيتم كثيراً ولضحكتم قليلًا ).

ـ رواه البخاري عن عائشـة (٢/٢٤) باب الصـلاة في كسوف الشمس،

- بلفظ : (إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله . . يا أمة محمد، والله لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلًا ولبكيتم كثيراً ).
- ورواه البخاري أيضاً في كتاب النكاح، باب الغيرة (٤٥/٧) عن عائشة أيضاً. ورواه في كتاب الرقاق، بـاب قول النبي ﷺ : لـو تعلمون مـا أعلم (١٢٧/٨) عن أبي هريرة.
- ورواه أيضاً مسلم في صحيحه، كتاب الكسوف، باب صلاة الكسوف (٦١٨/٢) عن عائشة ضمن حديث طويل فيه وصف لصلاة النبي ﷺ في كسوف الشمس.
- ـ ورواه ابن ماجه في الزهد، باب الحزن والبكاء (١٤٢/٣) عن أنس بن مالك (الحديث رقم ٤١٩١) مقتصراً على ما لدينا.
  - ـ ورواه الدارمي عن أنس بن مالك أيضاً (٢ /٣٠٦).
- روفي موطأ الإمام مالك (١٤٩/١) عن عائشة، يروي حديث الكسوف، وفي ختامه قوله ﷺ (يا أمة محمد، والله لو تعلمون ما أعلم..).
- وفي مسند الإمام أحمد (٣٢٣/٢) ورد هذا الحديث عن أبي هريرة بلفظ: (والذي نفس محمد بيده، لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً).
- كما ورد في الصفحات التالية من هـذا الجزء (٤١٨ ، ٤٣٢ ، ٤٥٣ ، ٤٥٣ ، ٤٦٧ ، ٤٦٧ ).
  - ١١٢ ـ ( خلق فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر ).
- رواه مسلم (٢١٧٥/٤): كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها. ( الحديث رقم ٢٨٢٥) عن سهل بن سعد الساعدي بلفظ: (شهدت من رسول الله على مجلساً وصف فيه الجنة، حتى انتهى. ثم قال على ( فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر ).
  - ۱۱۳ ـ ( شيبتني هود وأخواتها ) .
  - ـ راجع تخريج هذا الحديث الذي ورد سابقاً تحت رقم ٨٢ .

الملحق الثاني تراجم الأعلام

# الملحق الثاني

# تراجم الأعلام

# ١ \_ إبراهيم بن أدهم ( ١٦٢٦ هـ ) :

إبراهيم بن أدهم بن منصور ، من كورة بلخ ، القدوة الإمام العارف ، سيّد الزهاد .

كبان ورعاً ، وهبو من رجال الصوفية الأوائل ، صحب سفيان الثوري ، والفُضَيْل بن عياض بعد أن ترك الدنيا وزينتها ورجع إلى طريقة أهبل الزهد والورع . وتوفى سنة اثنتين وستين ومئة .

سير اعلام النبلاء ٣٨٧/٧

# انظر ترجمته وأخباره في :

التاريخ الكبير: ٢٧٣/١، المعرفة والتاريخ: ٢٥٥/١، الجرح والتعديل: ٢٧٣/١، مشاهير علماء الأمصار: ١٨٣، حلية الأولياء: والتعديل: ٨٧/١ حتى ٨٨/٥، الكامل لابن الأثير: ٢٦/١، عبر الفهبي: ٣٦٧/٧، فوات الوفيات: ١٣/١-١٤، الوافي بالوفيات: ٢٣٨/١، الوافي بالوفيات: ٥٨/٨ منوفات الأولياء: ٥١/٨٣ ، البداية والنهاية: ١٠/١٥٠، المنقات الأولياء: ٥-١٥، تهذيب التهذيب: ١٠٢/١-١٠٣، خلاصة تهذيب الكمال: ١٥٠، شدارت الفهب ١/٥٠١-٢٥٠، تهذيب ابن عساكر:

## ٢ \_ إبراهيم التيمي (ت ٩٢هـ):

إبراهيم بن يزيد بن شريك الكوفي من تيم الرباب ويكنّى أبا أسماء . كان من العُبَّاد ، ثقة صالح الحديث ، قتله الحجاج ولم يبلغ أربعين سنة ، وقد

توفي في حبس الحجاج سنة ٩٢ هـ.

سير اعلام النبلاء ٥/٥٠

## انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢/٥/٦ ، طبقات خليفة : ١٥٥ ، التاريخ الكبير ١/٣٣٧ ، الجرح والتعديل ١٤٦/٢ ، اللباب ١٩٠/١ ، تهذيب الكمال : ١٨ ، تاريخ الإسلام ٣٣٧/٣ ، العبر ١٠٦/١ طبقات القراء ١٩٢١ ، تهذيب التهذيب ١/١٧٦ ، النجوم الزاهرة ٢/٥/١ ، طبقات الحفاظ : ٢٩ ، خلاصة تهذيب الكمال : ٢٣ .

### ٣ \_ إبراهيم الخواص (ت ٢٩١ هـ):

أبو إسحاق إبراهيم بن أحمد الخوّاص ، من اقران الجُنَّيْد ، وله في التوكل والرياضيات حَظّ كبير . توفي بالريّ سنة ٢٩١ هـ.

انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات الصوفية ص ٢٨٤ ، حلية الأولياء ٣٢٥/١٠ ـ ٣٣١ ، صفة الصفوة المعراني ٨٠/٤ ، الرسالة القشيريسة ص ٣١ ، طبقات الشعراني ١/١٨٠ ـ ١١٥ ، تاريخ بغداد ٢/٧ ـ ١٠ ، نتائج الأفكار القدسية ج ١ ص ١٧٥ ، طبقات المناوى ١٨٤/١ ـ ١٨٨ .

ـ إبراهيم بن علي .

را. أبو إسحاق الشيرازي.

\_ إبراهيم بن محمد .

را . أبو إسحاق الاسفرايني.

## ٤ - إبراهيم النُّخَعي (ت ٩٦ هـ)

إبراهيم بن يزيد بن قيس بن الأسود . . . بن النَّخَع ( بفتحتين ) قبيلة من مذحج . توفى سنة ٩٦ هـ. تابعي ، من الأئمة المشاهير .

سير اعلام النبلاء ٤/٢٠٥

## انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢٧٠/٦ ، طبقات خليفة ت ١١٤٠ ، تاريخ البخاري ٢٣٣/١ ، المعارف ٤٦٣ ، المعرفة والتاريخ ٢/١٠٠ و ٢٠٤، الجرح

والتعديل القسم الأول من المجلد الأول ١٤٤، الحلية ٢١٩/٤، طبقات الفقهاء للشيرازي ٨٦، تهذيب الاسماء واللغات القسم الأول من الجزء الأول ١٠٤، وفيات الاعيان ٢٥/١، تهذيب الكمال ص ٦٨، تذكرة الحفاظ ٢٩/١، تاريخ الإسلام ٣٣٥/٣، العبر ١١٣/١، البداية والنهاية الحفاظ ١٩٤١، غاية النهاية ت ١٢٥، تهذيب التهذيب ١٧٧١، طبقات الحفاظ للسيوطى ص ٢٩، شذارت الذهب ١١١١١.

#### ٥ ـ ابن السَّمَّاك (ت ١٨٣ هـ):

هو الزاهد القدوة ، سيد الوُعاظ ، أبو العباس محمد بن صبيح العجلي الكوفي ، مولى بني عجل ، كان كبير القدر ، دخل على الرشيد فوعظه وقال له : يا أمير المؤمنين : إنّ لك بين يدي الله مقاماً ، وإنّ لك من مقامك مُنْصَرَفاً ، فانظر إلى أين تكون . فبكى الرشيد كثيراً. توفي ابن السماك سنة ثلاث وثمانين ومئة .

سير اعلام النبلاء ٢٩١/٨

### انظر أخباره وترجمته في :

المعرفة والتاريخ: ٢٠١/٢، الجرح والتعديل: ٢٩٠/٧، حلية الأولياء: ٢٨٧/٨، وفيات الاعيان: ٣٠٢-٣٠١، العبر: ٢٨٧/١، ميزان الاعتدال، ٥٨٤/٣، الطبقات الكبرى للشعراني: ٥٦، الكواكب الدرية للمناوي: ص: ١٦٨، شذارت اللهب ٣٠٣/١، صفة الصفوة المربة للمناوي: مبينان ١٥٨/٣، عبداد معتزلة ٤٢، الوافي بالوفيات ١٥٨/٣، تاريخ بغداد مر٥٠٣.

# ـ ابن شُبْرُمَة

را . عبد الله بن شبرمة .

# ٦ ـ ابن فُوْرَك ( ت ٤٠٦ هـ ) :

الإمام العلامة الصالح ، شيخ المتكلمين أبو بكر ، محمد بن الحسن بن فورك الاصبهاني الأصولي ، والأديب النحوي الواعظ . بلغت مصنفاته في أصول الفقه والدين ومعاني القرآن قريباً من مائة مصنف . وكانت وفاته سنة عد ودفن بالحيرة .

سبر اعلام النبلاء ١٧ /٢١٤

### انظر ترجمته وأخباره في :

الرسالة القشيرية ٣١٠، تبيين كذب المفتري ٣٣٢، إنباه الرواة ٣/١١، الرسالة القشيرية ٣١٠، تبيين كذب المفتري ٣٣٢، إنباه الرواة ٣٤٤، ٣٤٤، وفيات الأعيان ٢٧٢/٤، ٢٧٣، العبر ٢/٥٥، الوافي بالوفيات ٢/١٤، مرآة الجنان ١٨٠/٣، طبقات السبكي ١٢٧/٤ ـ ١٣٥، طبقات الاسنوي ٢٦٠/٢، ٢٦٧، النجوم المزاهرة ٤/٠٤٠، شذارت الذهب ١٨١/٣، ١٨١، تاج العروس ١٦٧/٧، هدية العارفين ٢/٠٢.

وفُورَك : ضبطها ابن خلكان والسمعاني وابن الأثير والصفدي والسيوطي وابن العماد بضم الفاء وسكون الواء وبعدها كاف ، وضبطها الزبيدي بضم الفاء وفتحها .

### ٧ ـ ابن مطيع (ت ٧٣ هـ):

هو عبد الله بن مطيع بن الأسود بن حارثة ، القرشي العدوي ، المدني ، ولد في حياة النبي محمد على ، ولأبيه صُحْبه . كان من رجال قريش ، وقد قتل مع ابن الزبير بمكة عام ٧٣ هـ وكان قد استعمله على الكوفة ، قال السزبير عنه : كان عبد الله بن مطيع من جِلّة قريش شجاعة وجلداً .

### انظر ترجمته وأخباره في :

الوافي بالوفيات ١٧/ ٢٠ (ت ٥٢٣)، تاريخ الإسلام ١٨٥/٣ - ١٨٦، الاستيعاب ٩٩٤/٣ المعارف لابن قتيبة ٣٩٥، أُسدالغابة ٢٦٢/٣، البداية والنهاية ٨٥/٨، تهذيب التهذيب ٣٦/٦ (ت ٥٩)، شذارت الذهب ٨٠/١

# ٨ ـ أبو إسحاق الاسفراييني (ت ١١٨ هـ):

الإمام العلامة الأوحد الأستاذ أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن إبراهيم الفقيه العارف المتكلم الأصولي الشافعي ، صاحب التصانيف الجليلة ، واحد المجتهدين في عصره ، ارتحل في طلب الحديث، وقد حدّث عنه البيهقي والقشيري وأبو الطيب الطبري وبنيت له بنيسابور مدرسة مشهورة ، وقد توفي بنيسابور سنة ثماني عشرة واربع مئة ه. .

سير اعلام النبلاء ١٧ /٣٥٣

## انظر ترحمته وأخباره في :

طبقات الشيرازي ١٠٦ ، الأنساب ٢/٣٧ ، تبيين كذب المفتىري ٢٤٣ ، ٢٤٤ ، معجم البلدان ١٧٨/١ ، اللباب ٢/٥٥ ، تهذيب الاسماء واللغات ٢٤٤ ، معجم البلدان ١٧٨/١ ، اللباب ٢/٥٥ ، تهذيب الاسماء واللغات ٢٩٢ ، ١٧٠ ، وفيات الاعيان ٢٨/١ ، المختصر في أخبار البشر ٢/٦٠ ، الوافي بالوفيات ٢/٤٠١ ـ ١٠٥ ، مرآة الجنان ٣١/٣ طبقات السبكي ٢٥٦/٤ - ٢٦٢ ، طبقات الاسنوي ١/٥٥ ، ٦٠ ، البداية والنهاية ٢١/١٤ ، كشف الطنون ١/٩٥ ، شذارت الذهب ٢٢٠ ، هدية العارفين ١/٨ ، طبقات الأصوليين ٢٨/١ ، ٢٢٩ .

### ٩ ـ أبو إسحاق الشيرازي (ت ٤٧٦ هـ)

الشيخ الإمام ، القدوة ، المجتهد ، شيخ الإسلام ، أبو إسحاق إبراهيم بن علي بن يوسف ، الفيروز أبادي الشيرازي الشافعي ، نزيل بغداد . ولد في سنة ثلاث وتسعين وثلاث مئة ، وقدم بغداد سنة خمس عشرة وأربع مئة . قال السمعاني : هو إمام الشافعية ، ومدرّس النظامية ، وشيخ العصر ، رحل الناس اليه من البلاد وقصدوه ، وتفرد بالعلم الوافر مع السيرة الجميلة ، صنف في الأصول والفروع والخلاف والمذاهب ، وكان زاهدا ورعاً متواضعاً . وقد توفي سنة ست وسبعين وأربع مئة ببغداد .

سير اعلام النبلاء ١٨/١٥٤

### انظر ترجمة واخباره في :

الأنساب ٢٩١/٩ ـ ٣٦٢ ـ ٣٦٢ ، تبيين كذب المفتري : ٢٧٦ ـ ٢٧٨ ، المنتظم ٢/٩ ـ ٨ ، صفة الصفوة ٢٦٢ ـ ٢٧ ، معجم البلدان ٣٨١/٣ ، الكامل لابن الأثير ١٣٢/١٠ ـ ١٣٣ ، اللباب ٢/١٥٤ ، تهذيب الاسماء واللغات ١٧٢/٢ ـ ١٧٤ وفيات الاعيان ٢/٩١ ، ٣١ ، المختصر في أخبار البشر ٢/١٧٤ ـ ١٩٤ ، دول الإسلام ٢/٧ ، العبر ٢٨٣٣ ـ ٢٨٤ ، المستفاد من ذيل تاريخ بغداد : ٤٢ ـ ٤٦ ، تتمة المختصر ٢/٣٧٥ ـ ٤٧٥ ، الوافي ذيل تاريخ بغداد : ٢١ ـ ٤٦ ، تتمة المختصر ٢/٣١ ـ ١١٩ ، طبقات السبكي ٢/٢٢ ـ ٢٦ مرآة السبني ١١٠/١ ـ ١١٩ ، طبقات السبكي ١١٥/٢ ـ ٢٥٦ ، البداية والنهاية والنهاية المناوي ٢/١٥ ـ ٢٥١ ، النجوم الزاهرة ١٢٥ ، النجوم الزاهرة ١١٧/١ ـ ١١٠ ، تاريخ الخميس ١١٧/١ ما مفتاح السعادة ٢٥٨ ، ٢١٦ ، تاريخ الخميس ١١٧/١ ما المفتاح السعادة ٢٥٨ ، ١٢٠ ، تاريخ الخميس ١١٧/١ ما المفتاح السعادة ٢٥٨ ، ٢١١ ، تاريخ الخميس ١١٧/١ ما المفتاح السعادة ٢٥٨ ، ٢١٠ ، تاريخ الخميس ١١٧/١ ما المفتاح السعادة ٢٥٨ ، ٢٠٠ ، تاريخ الخميس ١١٧/١ ما المفتاح السعادة ٢٥٨ ، ٢١١ ، تاريخ الخميس ١١٧/١ ما المفتاح السعادة ٢١٨ م ١١٠ ، تاريخ الخميس ١١٧٠ .

٢ / ٣٥٩ ـ ٣٦٠ ، كشف الخنون ١ / ٣٣٩ ، ٣٩١ ، ٤٨٩ ، ١٥٦٢ / ١٥٦٢ ، ١٧٤٣ . ١٩٥١ ، هدية العارفين ١٧٤١ ، ١٨١٨ ، ١٩١٢ ، شذرات الذهب ٣٤٩ ـ ٣٤١ ـ ٣٥١ ، هدية العارفين ١ / ٢٥٥ ـ (٨/١ ، فيل بروكلمان ١ / ٦٦٩ ، الفتح المبين في طبقات الأصولية ين ١ / ٢٥٥ ـ حسن ٢٥٧ ، وانظر «الإمام الشيرازي: حياته وآراؤه الأصولية» للدكتور محمد حسن هيتو ، ومقدمة كتابه «طبقات الفقهاء» (بيروت ـ ١٩٧٠) لإحسان عباس .

## ١٠ ـ أبو بكر الصدِّيق (ت ١٣ هـ):

ابن أبي قحافة ، صاحب رسول الله ، ولد سنة ٥٧٣ م بعد عام الفيل بثلاث سنين . وقد تولى خلافة رسول الله ﷺ عام ١١ هـ ـ ٦٣٢ م وبقي فيها حتى عام ١٣ هـ ـ ٦٣٤ م .

انظر ترجمة وأخباره في :

ـ تاريخ الطبري ـ الكامل لابن الأثير ـ تاريخ أبي الفدا ـ أسد الغابة .

ـ تهذيب الاسماء واللغات للنووي ـ طبقات ابن سعد ١٦٩/٣ ـ ١٩٢ .

# ١١ ـ أبو بكر الطُّرطُوشي :

هو أبو بكر محمد بن الوليد بن محمد بن خلف بن سليمان بن أيوب القرشي الفهرى الأندلسي المطُرطُوشي الفقيه المالكي الزاهد المعروف بابن أبي رندقة ، من أهل طُرطُوشة وهي مدينة في آخر بلاد المسلمين بالأندلس على ساحل البحر .

رحل إلى المشرق سنة ست وسبعين وأربعمائة ، وحج ودخل بغداد والبصرة ومصر وفلسطين ولبنان وأقام مدة في الشام ، كان إماما عالماً عاملاً زاهداً ورعاً دَيناً متواضعاً متقشفاً متقللاً من الدنيا راضياً عنها باليسير .

من كتبه: كتاب كبير عارض به احياء علوم الدين للغزالي . وله من التصانيف « سراج الملوك » وكتاب « بر الوالدين » وكتاب « الفتن » وغير ذلك .

كانت ولادة الطُرطُوشي سنة إحدى وخمسين واربعمائة تقريباً ، توفي سنة عشرين وخمسمائة بثغر الاسكندرية .

انظر ترجمته واخباره في : وفيات الاعيان ٢٦٢/٤ ـ ٢٦٥ ، الديباج المذهب ٢٧٦ ، نفح الطيب ٣٦٧/١ ، بغية الملتمس ١٢٥ ، حسن المحاضرة ٢/٦٠١ دائرة المعارف الإسلامية ١٧٧ : بروكلمان ٢/٠٠١ .

#### ١٢ \_ أبو بكر محمد بن سابق :

الواعظ الصقلي . كان بالشام ، وله شعر ، ولم نعثر على ترجمته .

### ١٣ ـ أبو بكر الورّاق:

محمد بن عمر الحكيم ، أصله من ترمذ وأقام ببلخ . لقي أحمد بن خضرويه وصحبه وصحب محمد بن سعد بن إبراهيم الزاهد .

له الكتب المشهورة في أنواع الرياضات والمعاملات والأداب. وقـد أسند الحديث طبقات الصوفية ص ٢٢١ .

### الظر ترجمته واخباره في :

- صفة الصفوة ٤/١٦٥، - الرسالة القشرية ١/٥٣٥، - حلية الأولياء ١٣٥/١، - طبقات الشعراني ١٠٦/١، - نتائج الأفكار القدسية ١٦٥/١، - كنوز الأولياء ١١٧، - الكواكب الدرّية ٢/٣٤، - حلية الأولياء ٢٣٥/١.

#### ١٤ ـ أبوجعفر الحداد

أبو جعفر الحداد الكبير الصوفي . سافر ودخل دمشق . وهو من أقران الجنيد ورُوَيْم وأبي تراب النخشبي . وهو أستاذ أبي جعفر الحداد الصغير . وكان شديد الاجتهاد معروفاً بالإيثار . من رؤساء الصوفية .

## انظر ترجمته في :

طبقات الصوفية ص ٣٣٤ ، تاريخ دمشق ٢٩/٤٧ ـ ٣٧ ( مخطوط ) تاريخ بغداد ٢٩/٢٤ ، حلية الأولياء ٢٩/١٠ .

## ١٥ ـ أبو حامد الاسفراييني ( ت ٤٠٦ هـ ) :

الأستاذ العلامة شيخ الإسلام أبو حامد أحمد بن أبي طاهر محمد بن أحمد الاسفراييني شيخ الشافعية ببغداد .

ولد سنة أربع واربعين وثلاث مئة ، وقدم بغداد وله عشرون سنة ، وتفقّه على ابي الحسن بن الـمــرزبــان، وبــرع في الـمــذهب، وأربى على المتقدمين، وعظم جاهه عند الملوك، حدّث عنه من تلامذته القاضي أبو

الحسن الماوردي . وقد توفي في سنة ست واربع مئة . سير اعلام النبلاء ١٩٣/١٧

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات العبادي ۱۰۷ ، طبقات الشيرازي ۱۰۳ ، تاريخ بغداد ٢٧٨ ـ ٢٧٧ ، المنتظم ٢٧٧/٧ ـ ٢٧٨ ، معجم اللغدان ٢/٨٠١ ، الأنساب ٢/٣٧١ ، المنتظم ٢٧٧/٧ ـ ٢٧٨ ، معجم البلدان ٢/٨١ ، تعذيب الاسماء واللغات ٢٠٨/١ ـ ٢١٠ ، وفيات الاعيان ٢/٢١ ـ ٧٤ ، المختصر في أخبار البشر ٢/٢١ ، العبر ٢/٣ ، وفيات دول الإسلام ٢/٣١ ، الوافي بالوفيات ٢/٧٧ ، مرآة الجنان ١٥/٣ ، طبقات السنوي ١/٧٥ ، البداية والنهاية طبقات السبكي ٤/١١ ـ ٧٤ ، طبقات الاسنوي ١/٧١ ، البداية والنهاية شذارت الذهب ٢/١٢ ، تاج العروس ٢/٣١ .

### ١٦ ـ أبو الدرداء (ت ٣٢ هـ ) :

الإمام القدوة ، قاضي دمشق وصاحب رسول الله أبو الدرداء ، واسمه عويمر ، وقيل عامر بن زيد بن قيس الخزرجي الأنصاري روى عنه ابن عمر وابن عباس وأنس وغيرهم وكثير من التابعين . كان فقيها حكيماً زاهداً ، شهد ما بعد أحد من المشاهد مع رسول الله على ، توفي عام ٣١ هـ أو ٣٢ هـ وقبره بدمشق .

سير اعلام النبلاء ٢/٣٥٥

### انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد: ٥/٩ و (٣٩١/ ٤٤٥ ، ٤٤٥ ) طبقات ابن سعد ١٩٩١ ، ٣٩٣ ، طبقات خليفة: ٩٥ ، ٣٩٣ ، التاريخ الكبير: ١٦٧ ـ ٧٦ ، المعارف: ٢٦٨ ، ٢٦٨ ، الجرح والتعديل ٢٦/٧ ـ ٢٨ الاستبصار ١٢٥ ـ ١٢٧ ، الاستبصار ١٢٥ ـ ١٢٠ ، الاستبعاب : ١٦٤٦/٤ ، تاريخ ابن عساكر ١/٣٦٦/١ ، أسد الغابة: ٩٧/٩ ، تهذيب الكمال : ١٠٦٨ ـ تاريخ الإسلام : ١٠٧/٢ ، العبر : ٣٣/١ ، تذكرة الحفاظ : ١٤/١ ، معرفة القراء : ٣٨ ، مجمع الزوائد : ٣٣/٨ ، طبقات القراء : ١٠٢٠، ٢٠٠٠ ، تهذيب التهذيب الكمال ، ٣٦٧/٨ ، خلاصة تذهيب الكمال ،

۲۹۸ ـ ۲۹۹ ، كنز العمال : ۱۳/۰۵۰ ـ ۵۵۳ ، شذارت الذهب: ۱/۳۹، 33.

# ١٧ ـ أبو ذَر الغفاري ( ت ٣٢ هـ ) :

اسمه جُنْدُب (بضم الجيم وضم الدال وفتحها) بن جنادة ، وكان أبو ذر رضي الله عنه من السابقين إلى الإسلام ، ومن الصحابة المشهورين . كان زاهداً متقللًا من الدنيا ، وقد وصفه رسول الله على بأنّه اصدق الناس لهجة أي كلاماً وهو أول من حيًّا رسول الله على بتحية الإسلام ، وهي قوله : السلام عليكم . وقد توفي بالرَّبْذة (موضع قرب المدينة ) سنة ٣٢ هـ. سير اعلام النبلاء ٢٢ ٢٨ سير اعلام النبلاء ٢٢ ٢٨

## انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد: ١٤٤/٥، طبقات ابن سعد: ١١٩/٤ - ٢٣٧، طبقات خليفة: ٣١، تاريخ خليفة: ١٦٦، التاريخ الكبيسر: ٢٢١/٢، المعارف: ٣١، تاريخ خليفة: ١٦٦، ١٩٥١، ٢٥٢، ١٥٥، أنساب الأشراف: المعارف: ٢٠١٥، ١٩٥، ٢٥٢، أنساب الأشراف: ٤١/٥٥، تاريخ الطبري: ٢٨٣/٤، معجم الطبراني الكبير: ٢/٥٥١، الاستيعاب: ١/١٥٦، ١٢٥، علية الأولياء: ١/٥٦، ١٠٠، الاستيعاب: ١/٣٥١، ١١٧، جامع الأصول: ٩/٠٥ ـ ٥٩، أسد الغابة: ١/٣٥٧، و٦/٩٩، ١٠١، تهذيب الكمال: ١٦٠٠، تاريخ الإسلام: ١١١/١، العبر ١/٣٣، مجمع الزوائد: ٩/٢٧، تهذيب التهذيب: العبر ١/٣٩، مجمع الزوائد: ٩/٣٢٧، تهذيب التهذيب: كنز العمال: ٩١/١٠، شذرات الذهب: ١/٢٢، و٥٦ و٥٦.

# ١٨ ـ أبو سعيد الخُدري ( ت ٦٤ أو ٧٤ هـ) :

الإمام المجاهد، مفتي المدينة ، سعد بن مالك بن سنان الأنصاري الخزرجي الخُدري ، صحابي جليل ، كثير الرواية عن رسول الله على وعن جماعة من الصحابة كأبي بكر وعمر وغيرهما . وكان أحد الفقهاء المجتهدين ، وقد حدَّث عنه خلق كثير منهم: ابن عمر وأنس وجابر ، توفي سنة ٦٤ أو ٧٤ هـ ودفن بالمدينة .

سير اعلام النبلاء ١٦٨/٣

### انظر أخباره وترجمته في :

طبقات خليفة ت ٢٠١، المحبّر ٢٩١، ٤٢٩، المعارف ٢٦٨، مشاهير علماء الأمصارت ٢٦، جمهرة أنساب العرب ٣٦٢، معجم الطبراني الكبير ٢٠٤، الاستيعاب ٢٠٢، تاريخ بغداد ٢٧/٥، طبقات الشيرازي ٥١، الجمع بين رجال الصحيحين ١٥٨/١، أسد الغابة ٢/٨٩٢ و ٢١١/٥ تهذيب الكمال ٤٧٦، تاريخ الإسلام ٣/٢٠، تذكرة الحفاظ ١/١١، العبر ١/٤٨، الوافي بالوفيات ١/١٤٨، مرآة الجنان ١/٥٥، البداية والنهاية ٣/٩، الإصابة ٢/٥٣ تهذيب التهذيب ٣/٤٤، النجوم الزاهرة والنهاية ٣/٩، الإصابة ٢/٥٠ تهذيب ابن عساكر ٢/١٠.

## ١٩ ـ أبو سعيد الخَرَّاز (ت ٢٧٧ أو ٢٨٦ هـ):

أحمد بن عيسى البغدادي، العارف ، شيخ الصوفية وصاحب التصانيف ، وكان من المتوكلين .

ويقال : إنه أول من تكلّم في علم الفناء والبقاء . هو إمام القوم في كل فن من علومهم ، وهو أحسن القوم كلاماً خلا الجُنيْد فإنّه الإمام .

مات سنة ۲۷۷ هـ وقيل ۲۸٦ هـ .

والخرَّاز : نسبة إلى خَرْز الجلود كالقِرَب وغيرها.

سير اعلام النبلاء ١٣/١٩

#### انظر ترجمته في :

طبقات الصوفية: ٢٢٨ - ٢٣٢ ، حلية الأولياء ٢٤٦/١٠ - ٢٤٦ ، تاريخ بغداد ٢٧٦/٤ - ٢٤٦ ، شرح الرسالة القشيرية : ١٦٧/١ - ١٦٨ ، المنتنظم ١٠٥/٥ ، اللباب ٢٩٩١ ، العبير ٢٧٧٧ ، الوافي بالوفيات ٧٧/٧ ، البداية والنهاية ١٨/١٥ ، طبقات الأولياء ٤٠ ـ ٤٥ ، شذرات الذهب ٢٧٥/٢ - ١٩٣ .

## ٢٠ \_ أبو سعيد الصوفي :

( صديق في العبادة للغزالي ) لم نعثر على ترجمته .

ـ أبو سليمان الكوفي را . الأعمش .

### ٢١ \_ أبو الطيب الطبري (ت ٤٥٠ هـ)

الإمام العلامة ، شيخ الإسلام ، القاضي أبو الطيب ، طاهر بن عبد الله بن طاهر بن عمر الطبري ، الشافعي ، فقيه بغداد . ولد سنة ثمان واربعين وثلاث مئة بآمل ، وسمع الحديث بجرجان وبنيسابور وبغداد حيث استوطن ودرَّس وأفتى وأفاد وولي القضاء . وكان أبو الطيب ورعاً عاقلًا عارفاً بالأصول والفروع ، محققاً، حسن الخلق، صحيح المذهب .

سير اعلام النبلاء ١٧ /٦٦٨

## انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات العبادي ١١٤، تاريخ بغداد ٢٥٨/٩، طبقات الشيراذي ١٢٧، الانساب ٢٠٧/٨ المنتظم ١٩٨/٨، اللباب ٢٧٤/٢، الكامل في التاريخ ٢٥١/٩، تهذيب الأسماء واللغات ٢٤٨/٢، ٢٤٧، وفيات الاعيان ٢١٠٥- ٥١٥، المختصر في أخبار البشر ١٩٩٧، العبر ٢٢٢/٣، ٢٢٢، وفيات الاعيان دول الإسلام ١/٥٢، تتمة المختصر ١/٩٤ الوافي بسالوفيات دول الإسلام ١/٥٠، تتمة المختصر ١/٩٤ الوافي بسالوفيات طبقات السبكي ١٢/٥ - ٥٠، طبقات السبكي ١٢/٥ - ٥٠، النجوم طبقات الاسنوي ٢/١٥٠ - ١٥٠، البداية والنهاية ٢١/٩٧ - ٨٠، النجوم الزاهرة ٥/٦٢، طبقات ابن هداية الله : ١٥١، ١٥٠، كشف الظنون ٢٤ الماريخ الذهب ٢/٤٨٢، روضات الجنات ٢٣٨ هدية العارفين ١١٠٠، تاريخ التراث العربي لسزكين ٢/١٥١.

## ٢٢ \_ أبو عبيدة بن الجراح

صحابي جليل ، وقائد إسلامي مشهور ، واسمه عامر بن عبد الله بن الجراح القرشي الفهري المكي . أحد السابقين الأولين، ومن عزم الصديق على توليته الخلافة . شهد له النبي بالجنّة ، وسمّاه أمين الأمة ، ومناقبه شهيرة جمّة . روى أحاديث معدودة وغزا غزوات مشهورة . وكان أبو عبيدة موصوفاً بحسن الخلق وبالحلم الزائد وبالتواضع . وقد توفي أبو عبيدة سنة سبع عشرة للهجرة .

سير اعلام النبلاء ١/٥

انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد ١٩٥/١ ـ ١٩٦ ، الزهد لابن حنبل ١٨٤ ، طبقات ابن

سعد: ٣٠٠، نسب قريش: ٥٤٥، طبقات خليفة ٢٠، ٣٠٠، تاريخ خليفة: ١٣٨، التاريخ الكبير ٢٥٤١٤ ـ ٥٤٥، التاريخ الصغير: ١٨٨، المعارف: ٢٤٧ ـ ٢٤٨، تاريخ الطبري ٢٠٢٣، الجرح والتعديل: ٢/٢٥ ، المعارف: ٢٤٨ ، تاريخ الطبري ٢٠٠٣، الجرح والتعديل: ٢/٢٥ ، ٣٢٥ ، مشاهير علماء الامصارت ١٣، البدء والتاريخ ١٠٠١، معجم السطبراني: ١١٧/١ ـ ١٠٠، حلية الأولياء: ١٠٠/١ - ١٠٠، الاستيعاب: ١٩٥٥ - ١٠٠، تاريخ ابن عساكر: ١٠٧/٧ جامع الاستيعاب: ١٩٥٥ - ١٨، أسد الغابة: ٣/١٨٠ ـ ١٣٠، الكامل في التاريخ: ٢/٥٢٠ ، أسد الغابة: ٣/١٨٠ ـ ١٣٠، الكامل في التاريخ: ٢/٥٢٠ ، تهذيب الاسماء واللغات: ٢/٥٩، الرياض النضرة: ٢/٧٣، تهذيب الكمال: ٥٤٠، دول الإسلام ١/٥١، تاريخ الإسلام: ٢٣/٢، العبر ١/٥١، ٢٤، العقد الثمين: ٥/٨٤، تهذيب التهذيب: ٥/٣٠، الإصابة: ٥/٥٨٠ ـ ٢٨٩، تاريخ الخميس: التهذيب: ١٩٤٠، كنز العمال ١١٤/١٠ ، ١٦٠، مفة الصفوة ١/٢٤١.

#### ٢٣ ـ أبو العتاهية : ( ت ٢١١ هـ ) :

إسماعيل بن قاسم بن سويد بن كيسان العنزي ، مولاهم الكوفي ، نزيل بغداد لُقُب بأبي العتاهية لاضطراب فيه ، وقيل : كان يحب الخلاعة ، فيكون مأخوذ أ من العتو .

سار شعره لجودته وحسنه وعدم تقعّره . وقد تنسَّك في آخر أيامه وقـال في المواعظ والزهد فأجاد .

سير اعلام النبلاء ١٩٥/١٠

### انظر ترجمته وأخباره في :

الشعر والشعراء: ٤٩٧ ، طبقات ابن المعتز: ٢٢٨ ، تاريخ السطبسري ٢/٨/١٠ ، مسروج السذهب ٨٢/٧ ، السموشسح: ٢٥٨ ، الأغناني ١/٤ - ١١٢ ، الفهرست: ١٨١ ، تاريخ بغداد ٢٥٠ - ٢٦٠ ، الأغناني ١/١٠١ - ٢٢١ ، المختصر في أخبار ١/٠٥٠ - ٢٦٠ ، وفيات الاعيان ١/١٩١ - ٢٢٦ ، المختصر في أخبار البشر ٢/١٣ ، ميزان الاعتدال ٢/٥١١ ، العبر ١/٣٠٠ ، مرآة الجنان ٢/٩٤ - ٥٠ ، البداية والنهاية ١/٥٠٠ ، لسان الميزان ١/٢٢١ ، وضات الجنات: ٢٠٠ ، ١٠٠ ، معاهد التنصيص ٢/٥٠٠ ، شذرات

الذهب ٢/ ٢٥ ، دائرة المعارف الإسلامية ١/٣٧٧ .

### ٢٤ ـ أبو قِلابة (ت ١٠٦ هـ):

عبد الله بن زيد البصري الجَرَمي ، كان رأساً في العلم والعمل ، طُلِبَ للقضاء فهرب إلى الشام وتوفّى بها سنة ١٠٦ هـ.

سير اعلام النبلاء ٤٦٨/٤

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ١٢٦/٧ ، طبقات خليفة ت ١٧٣٠ ، تاريخ البخاري ٥/٢٥ ، المعارف ٤٤٦ ، المعرفة والتاريخ ٢/٥٦ ، تاريخ داريا ٦٠ ، الحلية ٢/٨٢ ، طبقات الفقهاء للشيرازي ٨٩ ، تاريخ ابن عساكر ١٥٦/٩ ، تهذيب الكمال ص ١٦٤٥ ، ١٦٤٥ ، تاريخ الإسلام ٢٢١/٤ ، تذكرة الحفاظ ١٨٨٨ ، العبر ١٧٢١ ، البداية والنهاية ٩/٢٣١ تهذيب التهذيب ٥/٢٢٤ ، النجوم الزاهرة ١/٢٥٢ ، طبقات الحفاظ للسيوطي ص ٣٦ ، خلاصة تذهيب التهذيب ١٩٨ ، شذرات الذهب ١٢٦١ ، تهذيب ابن عساكر ٢٩٤٧ .

### ٢٥ ـ أبو مطيع البلخي ( ت ١٩٩ هـ ) :

واسمه الحكم بن عبد الله صاحب أبي حنيفة ، كان بصيراً بالرأي ، علامة كبير الشأن تولّى قضاء بلخ ، وكان مرجئاً . وقد لقي عبد الرحمن بن حرملة وغيره ، وهو ضعيف عندهم في الحديث ، وكان مكفوفاً . مات سنة ١٩٩ هـ. انظر ترجمته واخباره في طبقات ابن سعد ٧٤/٧ ، ميزان الاعتدال ١/٤٧٤ . ٥٧٥ ، لسان الميزان ٢٣٤/٣ - ٣٣٢ .

# ٢٦ \_ أبو المعالى الجُوَيْني (ت ٤٧٨ هـ) :

هو إمام الحرمين ضياء الدين عبد الملك ابن الشيخ محمد بن عبد الله بن أبي يعقوب . . . الجويني ، نسبة إلى جُوين في نيسابور . ولد عام ١٩٥ هـ وَجاور بمكة والمدينة أربع سنين يفتي ويدرّس ويجمع طرق الشافعي . ومن ثمّ لُقّب بإمام الحرمين . ثم عاد إلى نيسابور ، فبنى له الوزير نظام الدين المدرسة النظامية فيها . وبقى قريباً من ثلاثين سنة يخطب ويجلس للمناظرة

والوعظ والتدريس . توفى في سنة ٤٧٨ هـ.

سير اعلام النبلاء ١٨ /٤٦٨

انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات العبادي: ١١٢، ، دمية القصر ١٠٠٠، ١٠٠١، الأنساب ٣٨٦/٣ ، ٣٨٧ - ٣٨٦، المنتظم ١٨٥١ ، البيان ٢٨٨ - ٢٨٠ ، البيان ١٨٥١ ، الكامل ١٨٥١، اللباب ١٨٥١ ، اللباب ١٨٥١ ، فيل تاريخ بغداد لابن النجار : ٥٥ - ٥٥ ، وفيات الأعيان ١٨٥/١ - ١٩٠ ، وفيات الأعيان ٣١٥/١ - ١٧٠ ، المختصر في اخبار البشر ١٩٦٢ - ١٩٦ ، دول الإسلام ٢٨٨ ، العبر ١٩٦٣ ، المستفاد من ذيل تاريخ بغداد : ١٧٤ - ١٧٥ ، تممة المختصر ١/٥٧٥ ، مرآة الجنان ٣/٣١ - ١٣١ ، طبقات السبكي ١٦٥/١ - ١٢١ ، طبقات السبكي ١٥٥/١ - ١٢٢ ، طبقات الإسنوي ١/٩٠٤ - ١٢١ ، البداية والنهاية ٥/٥١ - ١٢٨ ، وفيات ابن قنف ذ : ٢٥٧ - ٢٥٨ ، العقد الشمين ٥/٧٠٥ - ٥٠٨ ، النجوم البزاهرة ٥/١٢١ ، مفتاح السعادة ١/١٨٠ ، شذرات الذهب ٣/١٠٥ ، طبقات ابن هداية الله : ١١٠١ ، تاريخ الخميس ٢/ ٣٦٠ ، طبقات ابن هداية الله : روضات الجنات : ٣٦١ - ٤٦٤ ، إيضاح المكنون ١/٨٨٨ ، هدية العارفين روضات الجنات : ٣٦٤ - ٤٦٤ ، إيضاح المكنورة فوقية حسين محمود من سلسلة اعلام العرب (رقم ٤٠) ١٩٦٥ .

## ٢٧ \_ أبو معاوية الأسود ·

من كبار أولياء الله . صحب سفيان الثوري وإبراهيم بن أدهم وغيرهما وكان يُعَدّ من الأبدال . وه مواعظ وحكم . وهو من رجال القرن الثاني للهجرة . سير اعلام النبلاء ٧٨/٩

وانظر ترجمته وأخباره في : حلية الأولياء ٨/ ٢٧١

## ٢٨ ـ أبو ميسرة العابد :

لم نعثر على ترجمته . ولعل أبا ميسرة العابد هـذا من رجال أوائـل القرن الثالث أو أواخر القرن الثاني للهجرة .

## ٢٩ ـ أبو هريرة (ت ٥٩ هـ )

هو عبد الرحمن بن صخر الدوسي ، أسلم عام خيبر وشهدها مع رسول الله على ، ثم لازمه الملازمه التّامّة رغبة في العلم ، وكان يدور معه حيثما دار . كان أحفظ الصحابة رضي الله عنهم لحديث رسول الله على . توفي في المدينة عام ٥٩ هـ ودفن بالبقيع .

سير اعلام النبلاء ٢/٥٧٨ .

### انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد : ٢٢٨/٢ ، ٥ / ١١٤ ، طبقات ابن سعد : ٣٦٢/٣ ـ ٣٦٤ ، و٤/ ٣٢٥ ـ ٣٤١ ، تاريخ خليفة : ٣٢٥ ـ ٢٢٧ ، السمعارف : ٣٤٥ ـ ٢٨٥ ، تاريخ الفسوي ٢٨٥١ و ٣ السمعارف : ٢٨٥ ٢٧٨ ، تاريخ الفسوي ٢٨٥١ و ٣ الإستيعاب : ١٦٢ ـ ١٦١ ، الاستبصار : ٢٩١ ، الإستيعاب : ١٨٦٨ ، حلية الأولياء : ١/٢٧٦ ـ ٣٨٥ ، ابن عساكر : ١/١٠٥ ، جامع الأصول : ٩/ ٩٥ ، أسد الغابة : ٢/٨١٦ ، تهذيب الكمال : ١٦٥٤ ، تاريخ الإسلام : ٢/٣٣ ، العبر : ١/٦٢ ، معرفة القراء : ٤٠ ، البداية والنهاية : ٨/٣٠ ، العبر : ١/٦٢ ، معرفة ١١٥ / ٣٢١ ، طبقات القراء : ١/١٠ ، مجمع البزوائد : ١/٢١ ، طبقات القراء : ٢/٢٢ ، الإصابة : ٢/٢٢ ، خلاصة تنذهيب الكمال : ٢٢١ ، شذرات الذهب : ٢/٢١ ، خلاصة تنذهيب الكمال : ٤٦٢ ، شذرات الذهب : ٢/٢١ .

## ٣٠ ـ أبو يزيد البسطامي (ت ٢٣٤ هـ):

أبو يزيد طيفور بن عيس البسطامي ، نسبة إلى بسطام ، بلد بطريق نيسابور كان جده مجوسياً فأسلم . سلطان العارفين وأحد الزهاد المشهورين . ويحكى عنه في الشطح أشياء ، منها ما لا يصح ، أو يكون مقولاً عليه . وتوفي البسطامي عن ثلاث وسبعين سنة ، وذلك في عام احدى وستين ومائتين .

سير اعلام النبلاء ١٣ / ٨٦

## انظر ترجمته في :

طبقات الصوفية : ٦٧ ـ ٧٤ ، حلية الأولياء : ٣٣/١٠ ـ ٤٢ ، المنتظم : ١٥٣/ - ٣٣ ، اللباب : ١٥٢/١ ـ ١٥٣ ،

وفيات الأعيان: ٥٣١/٢، ميزان الإعتدال: ٣٤٧-٣٤٦، عِبَر النهيي: ٢٣/٢، البداية والنهاية: ٣٥/١١ طبقات الأولياء: ٢٤٥ ١٤٠٢-٣٩٨، النجوم السزاهرة: ٣٥/٣، شندرات النهيب: ١٤٣/٢.

### ٣١ ـ أبو يعقوب النهرجوري (ت ٣٣٠ هـ):

الأستاذ العارف ، أبو يعقوب إسحق بن محمد النهرجوري . صحب أبا عمرو المكى وأبا يعقوب السوسي والجُنيْد وغيرهم .

جاور مدة ومات بمكة ، وقد توفي سنة ثلاثين وثلاث مئة .

سير اعلام النبلاء ١٥/٢٣٢

#### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات الصوفية: ٣٨٨ ـ ٣٨٨ ، حلية الأولياء: ٣٥٦/١٥ ، المنتظم: ٣٢٦/٦ ، العبر: ٢٢١/٢ ، الوافي بالوفيات: ٣٢٨ ـ ٤٢٤ ، مرآة الجنان: ٢٩٧/٢ البداية والنهاية: ٢٠٣/١١ ، طبقات الأولياء: ٢٠٣/١ ، النجوم الزاهرة: ٣٢٥/٢ ، شذرات الذهب: ٣٢٥/٢ .

# \_ أحمد بن أبي طاهر:

را . أبو حامد الاسفراييني .

## ٣٢ \_ أحمد بن أرقم البلخي :

أحد الصالحين . لم نعثر على ترجمته .

# \_ أحمد بن عيس البغدادي:

را . : أبو سعيد الخراز .

## ٣٣ \_ أسامه بن زيد :

مولى رسول الله ﷺ ، ابن حارثة بن شراحيل بن عبـد العُزَّى بن امـرىء القيس .

حِبُّ رسول الله ﷺ ومولاه وابن مولاه .

استعمله الرسول على جيش لغزو الشام، وفي الجيش عمر والكبار فلم يُسِرُ حتى توفى رسول الله ﷺ.

كان شديد السواد ، خفيف الروح ، شاطراً ، شجاعاً ، ربّاه النبي ﷺ وأحبّه كثيراً .

سير اعلام النبلاء ٢ /٤٩٦

#### انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد: ١١٩/٥، طبقات ابن سعد: ١١/٥ - ٧٧، التاريخ لابن معين ٢٢، طبقات خلفية ٦ و ٢٩٧، تاريخ خليفة: ٢٢٦، ٢٢٦، التاريخ الكبير: ٢٠/١، المعارف لابن قتيبة: ١٤٤ - ١٤٥، ١٦٦، ١٦٦، تاريخ الفسوي: ١/٤٠، المجرح والتعديل: ٢/٣٣، معجم الطبراني الكبير: ١/١٠٠ ـ ١٤٤، الاستبصار ٣٤ و ٨٧، الإستيعاب: ١/٥٧، أسد الغابة: ١/٩٧، تهذيب الكمال: ٨٧، تاريخ الإسلام: ٢/٠٢٠، العبر: ١/٩٥، مجمع الزوائد: ٩/٢٨، تهذيب التهذيب: ١/٨٠، كنسز العمال: ٢١، كنسز العمال: ٢٠، كنسز العمال: ٢٠٠، تهذيب ابن عساكر: ٢/٤٣، ٢٠٤.

-إسحاق بن محمد را. أبو يعقوب النهرجوري .

\_إسماعيل بن يحيى را . المزنى .

### ٣٤ - الأعمش (ت ١٤٨ هـ):

سليمان بن مهران الكوفي الإمام شيخ الإسلام ، شيخ المقرئين والمحدِّثين أبو محمد الاسدي ، مولاهم ، الحافظ ، كان ثقة ، عالماً فاضلًا ، رأى أنس بن مالك وحكى عنه وعن كثير من التابعين كما روى عنه خلق كثير منهم أبو حنيفة والأوزاعي وشعبة . قيل عنه : هو علامة الإسلام . توفى سنة ثمانية واربعين ومئة .

سير اعلام النبلاء ٢٢٦/٦

## انظر أخباره وترجمته في :

طبقات ابن سعد ٢/٦٦، تاريخ خلفة ٢٣٢؛ ٢٤٤ ، طبقات خليفة ١٦٤ ، التاريخ الصغير : ٩١/٢ ، الجرح ولتعديل ١٤٦/٤ ، مشاهير علماء الأمصار ١١١ ، حلية الأولياء ٥/٦٥ ـ ٠٠ ، تاريخ بغداد ٩/٩ ، الكامل في التاريخ ٥/٩٨ ، وفيات الاعيان ٢/٠٠٤ ـ ٤٠٣ ، تهذيب الكمال ٥٤٨ ـ ٥٤٩ ، تاريخ الإسلام ٦/٥٠ ، ميزان الإعتدال ٢٢٤/٢ ، تذكرة الحفاظ ١٥٤/١ ، غيابة النهاية ١٥٥/١ ، تهذيب التهذيب

٢٢٢/٤ ، خلاصة تلفيب الكمال ١٥٥ ، شلورات الذهب ٢٢٠/١ . ٢٢٣ .

ـ إمام الحرمين را . أبو المعالي ، الجويني .

# ٣٥ ـ امرؤ القيس (ت ٨٠ ق . هـ ) :

امسرؤ القيس بن حجر بن الحارث الكندي ، أشهر شعراء العرب على الاطلاق ، اشتهر بلقبه ، وكان ابوه ملك أسد وغطفان، وامه اخت المهلهل الشاعر. وقد ثار بنو أسد على أبيه فقتلوه ، فخرج طالباً ثار ابيه ، وقال في ذلك شعراً كثيراً . وقد مات في انقرة على أثر قروح ظهرت في جسمه عندما كان هناك يطلب مساعدة قيصر الروم في القسطنطينية . وقد جمع ما نُسِبَ كان هناك يطلب معادة قيصر طبع بتحقيق عبد السلام هارون . وتوجد راسات عديدة تناولت حياته وشعره.

# انظر ترجمته وأخباره في :

الأغاني (طبعة دار الكتب ٧٧/٩، تهذيب ابن عساكر ١٠٤/٣، شرح شواهد المغني ٦، جمهرة أشعار العرب ٣٩، شرح المعلقات للزوزني ٢، الشعر والشعراء لابن قتيبة ٣١، خزانة الأدب للبغدادي ١٦٠/١، دائرة المعارف الإسلامية ٢٢/٢،

# ٣٦ ـ أُوَيْس القَرَني ( ت ٣٧ هـ ) :

هو اويس بن عامر القرني ( محرّكة ) روى له مسلم قصة مختصـرة في آخر صحيحه . وهو سيد التابعين : قتل بصفّين . وكان يسكن الكوفة .

سير اعلام النبلاء ٤ / ١٩

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ١٦٦/٦، طبقات خليفة ت ١٠٤٤، الحلية ٢٧٩، أسد الغابة ١٠١٨، الإصابة ت ٥٠٠، تهذيب التهذيب ٢٨٦/١، لسان الميزان ٢٨١/١، شرح المقامات الحريرية ٢١٧/٢، تاريخ الإسلام ٢١٣/٢، خلاصة تذهيب الكمال ٤١، تاج العروس مادة (أوس) تهذيب ابن عساكر ١٥٧/٣.

# ٣٧ ـ بلعام بن باعوراء :

من علماء بني إسرائيل في زمن موسى عليـه السلام ، وهـو المعني بقولـه

تُعالى ﴿ واتل عليهم نبأ الذي آتيناه آياتنا ﴾ (سورة الأعراف الآية ١٧٥) وكان مستجاب الدعوة عند الله .

\_ ثوبان بن إبراهيم :

را . : **ذو النو**ن المصري .

# ٣٨ ـ جعفر الضُّبَعي (ت ١٧٨ هـ):

جعفر بن سليمان الضَّبَعي (والضبيعي كما في الحلية) الشيخ العالم الزاهد، محدِّث الشيعة ، أبو سليمان الضَّبَعي البصري . كان ينزل في بني ضُبيَّعة فنُسب اليهم . صحب العباد ونقل عنهم وعن الزهاد ، صحب مالك بن دينار وفرقداً السبخي وغيرهما . وقد روى عن مالك أقوالاً عدة ، فقد اختلف إليه عشر سنين يأخذ عنه ويصلّى معه صلاة الليل . كان ثقة .

سير أعلام النبلاء ١٧٦/٨

## انظر أخباره وترجمته في :

حلية الأولياء ٢/٧٨٦ ـ ٢٩٦، الترجمة رقم ٣٧٧ ، خلاصة تذهيب الكمال ص ٥٥ ، التاريخ لابن معين ٨٦ ، ابن سعد ٢٨٨/٧ ، طبقات خليفة ٢٢٤ ، الجرح والتعديل ٢/١٨١ مشاهير علماء الأمصار ت ١٢٦٣ ، تهذيب الكمال ١٩٧٧ ، تذكرة الحفاظ ٢/١٤١ ، ميزان الاعتدال ٢/٨٠١ ، العبر ٢/١٧١ ، تهذيب التهذيب ٢/٥٩ .

\_ جندب بن جنادة:

را . : أبو ذر الغفاري .

## ٣٩ ـ الجُنيد (ت ٥٤٧ هـ):

الجنيد بن محمد ، الزاهد المشهور ، والإمام القدوة المحدّث ، أبو القاسم شيخ الصوفية . كان مولده سنة ست وستين واربع مئة . ومات في سنة سبع واربعين وخمس مئة .

قيل عنه : كان فقيهاً فاضلًا ومحدَّثاً صدوقاً موصوفاً بالعبادة.

سير أعلام النبلاء ٢٧٢/٢٠

## انظر ترجمته وأخباره في :

الأنساب ٢٠/١٠ (القايني)؛ التحبير ١٦٧/١ ـ ١٧١ ، الوافي بالوفيات الأنساب ٢٠٤، طبقا الأسنوي ١/٣٦٥،

٣٦٦، حلية الأولياء ٢٥٥/١٠، جامع كرامات الأولياء ٣٨٣/١، الرسالة القشيرية ١/١٦٦.

- الجويني را . أبو المعالى الجويني .

#### ٤٠ ـ حاتم الاصم (ت ٢٣٧ هـ)

هو أبو عبد الرحمن حاتم بن علوان الاصم ، ويقال حـاتم بن يوسف، من أكابر مشايخ خراسان . له كلام جليل في الزهد والمواعظ والحكم . كـان يقال له : لقمان هذه الأمة . وقد توفي حاتم سنة سبع وثلاثين ومئتين .

سير أعلام النبلاء ١١/٤٨٤ .

# انظر ترجمته وأخباره في :

الجرح والتعديل ٢٦٠/٣ ، حلية الأولياء ٨٣٧٣/٨ ، تاريخ بغداد ٢٩٠/ ٢٤٥ وليات الأعيان ٢٤٥ ٢٤١/٨ الأنساب ٢٩٥ ٢٩٤/١ ، اللباب ٥٧/١ وفيات الأعيان ٢٦/٢ ، العبر ٢٤٤/١ ، مرآة الجنان ٢١٨١ ، طبقات الأولياء ١٨١، ١٨١، النجوم الزاهرة ٢/١٩٢ ، شذرات الذهب ٨٧١، طبقات الصوفية ٩١، ٩٧، الرسالة القشيرية ٢٠/١ ، طبقات الشعراني ٩٣/١ .

- الحارث بن أسد را. المحاسبي .

٤١ ـ الحارث بن عميرة (ت ٧٠ هـ) :

ولد على عهدرسول الله ﷺ، وروي عن عمر وابن مسعود أحاديث توفي سنة ٧٠ هـ.

### ٤٢ ـ حرملة ( ت ٢٤٣ هـ) :

أبو عبد الله حرملة بن يحيى بن عبد الله ، صاحب الإمام الشافعي ولزمه وتفقّه به ، وحدث عن ابن وهب فأكثر جداً ، وكان أعلم الناس به .

ولد سنة ١٦٦ هـ ومات في سنة ٢٤٣ هـ ).

سير أعلام النبلاء ١١/ ٣٨٩.

## انظر ترجمته وأخباره في :

التاريخ الكبير ٣/ ٢٩ ، الجرح والتعديل ٣/ ٢٧٤ ، الفهرست: ٢٦٥ ، طبقات الفقهاء (للشيرازي): ٨٠ ، اللباب ١٦٩/١ ، تهذيب الاسماء واللغات ١/ ١٥٥، ١٥٦ ، وفيات الأعيان ٢/ ٢٤ ، ٥٠ ، العبر ١/ ٤٤ ، تذكرة الحفاظ ٢/ ٤٨٦ ، ميزان الاعتدال: ١/ ٤٧٢ ، ٣٤٥ ، طبقات الشافعية للسبكي ٢/ ١٣١ ، البداية والنهاية والنهاية ١/ ٣٤٥ ، تهذيب التهذيب ٢ / ٢٢٧ ، حسن المحاضرة ٢/ ٧٠٠ ، طبقات الحفاظ: ٢١٠ ، ٢١١ ،

خلاصة تذهيب الكمال: ٧٤ ، طبقات الشافعية ( لابن هداية الله ): ٥ .

# ٤٣ \_ حسان بن أبي سنان :

حسان بن أبي سنان البصري ، صدوق ، عابد ، من أتباع التابعين وأحد العباد الورعين .

قال الإِمام البخاري : كان من عبّاد أهل البصرة وكان يعمل في التجارة ، ويتصدق بربحه بعد أن يأخذ قوته منه .

انظر ترجمته وأخباره في :

صفة الصفوة ٣/ ٣٣٦ ـ ٣٤١ ، حلية الأولياء ٣/ ١١٤ ـ ١٢٠ .

#### ٤٤ ـ الحسن البصرى (ت ١١٠ هـ):

هو الحسن بن يسار البصري ، مولى زيد بن ثابت ، وقيل مولى حمل بن قطبة يسار من سبي ميسان أعتقته بنت النضر . ولـد الحسن زمن عمر بن الخطاب ، وسمع عثمان بن عفان وشهد الدار ابن إحدى عشرة سنة .

كان كبير الشأن رفيع الذكر ، رأساً في العلم . توفي سنة ١١٠ هـ. سير أعلام النبلاء للذهبي ٢٣٥٥/٤

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ١٥٦/٧ ، طبقات خليفة ت ١٧٢٦ ، الزهد لابن حنبل ٢٥٨ ، تاريخ البخاري ٢٨٩/٢ ، المعارف ٤٤٠ ، المعرفة والتاريخ ٢٨٢/٢ ، ٢٥٨/٣ ، أخبار القضاة ٢/٢ ، الحلية ١٣١/١ ، ذكر أخبار اصبهان ١٠٤/١ ، فهرست ابن النديم ٢٠٢ ، طبقات الفقهاء للشيرازي ٨٧ ، الحسن البصري لأبي الفرج الجوزي تهذيب الاسماء واللغات ١٦١ ، وفيات الأعيان ٢/٦٢ ، تهذيب الكمال ص ٢٥٦ ، تاريخ الإسلام ٤/٨٤ ، تذكرة الحقاظ ١٦/١ ، البداية والنهاية ٢٦٢/١ ، ٢٦٢ ، غاية النهاية ت ١٠٧٤ وتهذيب التهذيب ٢٦٣/١ ، النجوز الزاهرة ٢/٦٧١ ، طبقات الحفاظ للسيوطي ص ٢٨ ، طبقات المفسرين ٢/١٧١ ، شدرات الدهب للسيوطي ص ٢٨ ، طبقات المفسرين ٢/١٧١ ، شدرات الدهب

## ٥٤ ـ خالد بن معدان (ت ١٠٥ هـ):

هو أبو عبد الله الكلاعي الشامي ثقة ، عابد . شيخ أهل الشام ، حدَّث عن خلق من الصحابة ، وهو معدود من أثمة الفقه ، وتُقه ابن سعد والعجلي

والنسائي . مات سنة خمس ومئة للهجرة .

سير أعلام النبلاء ٤/٣٦٥

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٧/٥٤٤ ، طبقات خليفة ت ٢٩٢٨ ، المعارف ٦٢٥ ، المعرفة والتاريخ ٢/٠٣٣ ، الجرح والتعديل ٣٥١ ، الحلية ٥/٢١٠ ، تهذيب الكمال ص ٥٦٥، تاريخ الإسلام ١٠٩/٤ ، تذكرة الحفاظ ١/٨٧ ، العبر ١/٢٦١ ، البداية والنهاية ٩/٣٣ ، تهذيب التهذيب ١١٨/٣ ، النجوم الزاهرة ٢٥٢/١ ، شذرات الذهب ١/٢٦/١ ، تهذيب ابن عساكر ٥٩/٥ .

ـ الخوّاص را . : سليمان الخواص .

## ٢٦ ـ الداراني (ت ٢١٥ هـ):

الإمام الكبير ، زاهد العصر أبو سليمان عبد الرحمن بن أحمد الداراني. أحد رجال الطريقة ، كان من جملة السادات وأرباب الجد في المجاهدات توفي سنة خمس عشرة ومئتين وفي رواية أخرى سنة خمس ومئتين .

سير أعلام النبلاء ١٨٢/١٠

### انظر ترجمته واخباره في :

الجرح والتعديل ٢١٤/٥ ، تاريخ داريا للقاضي عبد الجبار الخولاني : ص ٥١ ، طبقات الصوفية : ٧٥ - ٨٠ ، حلية الأولياء ٢٥٤/٩ - ٢٨٠ ، تاريخ بغداد ٢٨٤/١ ، نتائج الأفكار القدسية شرح الرسالة القشيرية ١١٣/١ ، الأنساب المسمعاني ٢٤٣/٥ ، صفة الصفوة ٢٣٢٤ - ٢٣٤ ، معجم البلدان ٢٣١/١ ، اللباب ٢٨٢/١ وفيات الأعيان ١٣١/٣ ، العبر ١٣٤٧، فوات الوفيات ٢/٥٥٦ ، مرآة الجنان ٢/٢٩ ، البداية والنهاية المحارك ، ٢٥٥١ ، طبقات الأولياء : ٢٨٦ - ٣٩٧ ، النجوم الزاهرة ٢/١٧٩ ، طبقات الشعراني ٢/١٧ ، شذرات الذهب ١٣٠٢ .

# ٧٤ ـ داود الطائي ( ت ١٦٢ هـ ) :

هو أبو سليمان داود بن نصير الطائي الكوفي .

الإمام الفقيه القدوة الزاهد ، أحد الأولياء ، ولد بعد المائة بسنوات. كان من كبار أئمة الفقه والرأي ، برع في العلم بأبي حنيفة ، قم أقبل على شأنه ولزم

الصمت وَفَرَّ بدينه . وكان الثوري يُعَظَّمه ويقول : أبصر داود أمره . مات سنة اثنتين وستين ومئة ، وقبل سنة خمس وستين .

سير أعلام النبلاء ٢٢/٧

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد: ٣٦٧/٦ ، التاريخ الكبير: ٣/٠٢٠ ، التاريخ الصغير ٢٢٠/١ ، المعارف: ٥١٥ ، مشاهير علماء الأمصار: ٢٦٨ ـ ١٣٦ ، حلية الأولياء: ٧/ ٣٣٥ ـ ٣٦٧ ، تاريخ بخداد ٨/٧٤٧ ـ ٣٥٥ ، الكامل لابن الأثير: ٦/٠٥ ، وفيات الأعيان: ٢/٠٥ - ٢٥٣ ، عبر الدهبي: ١/٣٥١ ، طبقات الأولياء: ٢٠٨٠ ، تهذيب التهذيب: ٣٠٠ ، خلاصة تذهيب الكمال: ٢٠٣٠ ، شذرات الذهب: ٢٠٣/١ .

#### ٨٤ - ذو النون المصرى (ت ٢٤٥ هـ):

أبو الفيض واسمه ثوبان بن إبـراهيم ، وقيل : الفيض بن إبـراهيم ، أوْحدُ وقته علماً وورعاً وحالاً وأدباً . كان أبوه نوبياً .

وذو النون وهو من جملة من روى الموطأ عن الإمام مالك رضى الله عنه .

# سير أعلام النبلاء ١١/٣٣٥

## انظر ترجمته وأخباره في :

حلية الأولياء ٢٩٣/ ٣٩١ و ٣١/، ٤، تاريخ بغداد ٣٩٣/، الأنساب ٢/٥٥، العبر ٤٤٤/١، البداية والنهاية والنهاية والنهاية والنهاء: ٣٤٧/، النجوم الزاهرة ٢٠/، ٣٢١، طبقات الأولياء: ٢١٨، ٣٢٣، طبقات الصوفية: ٢١٥، طبقات الشعراني ١/١٨، ٨٤، الرسالة القشيرية: ٢١١، وفيات الأعيان ١/٥١٨.

### ٤٩ \_ رابعة العدوية (ت ١٨٠ هـ):

البصرية ، الزاهدة ، العابدة ، الخاشعة ، أم عمرو رابعة بنت إسماعيل قيل : عاشت ثمانين سنة ، وتوفيت سنة ثمانين ومئة .

سير أعلام النبلاء ١١٥/٨

انظر ترجمتها وأخبارها في :

صفة الصفوة ج ٢٧/٤ ت ٥٨٨ ، وفيات الأعيان : ٣/ ٢١٥ ، العبسر للذهبي ٢٧٨/١ ، الرسالة القشيرية ٨٦ ، ١٧٣ ، قوت القلوب ١٠٣/١، ١٥٦ ، التعسرف : للكعلاباذي : ٣٧ ، ١٢١ ، نفحات الأنس : ٧١٦ ، الطبقات الكبرى للشعراني : ٥٦ ، الكواكب الدرية للمناوي : ص : ١٠٨ ، شذرات الذهب ١٩٣١ ، تذكرة الأولياء للعطار : ١٩٥ ، سير الصالحات ، تاج الدين الحصي : ١٢١ ، مشاهير النساء للذهبي : ٢٢٥ .

- ـ الرازي را . يحيى بن معاذ .
- \_ الزَّجَاجي را . محمد بن إبراهيم .

#### ٥٠ ـ زرارة بن أوفي (ت ١٩٣ هـ):

العامري القرشي البصري ، من التابعين ، يكنّى أبا الحاجب ، من العباد ، وثُقه النسائي وابن حبّان قال ابن سعد : مات فجأة في الصلاة سنة ثلاث وتسعين بعد المائة .

سير أعلام النبلاء ١٦/٤

## انظر ترجمته وأخباره في :

تهذيب الكمال ص ٤٦٩ ، تاريخ الإسلام ٣٦٨/٣ ، العبرا /١٠٩ ، البداية والنهاية ٩٣/٩ ، تهذيب التهذيب ٣٢٢/٣ ، طبقات ابن سعد ١٥٠/٧ ، طبقات خليفة ت ١٥٠١ ، تاريخ البخاري ٣٨٨٣ ، أخبار القضاة طبقات خليفة ت ١٥٧١ ، الجرح والتعديل ، ٣٠٣ ، الحلية ٢٥٨/٢ ، شذرات الذهب ١٠٢/١ .

- زين العابدين را . علي بن الحسين .

## ٥١ ـ السَّجزي (ت ٥٢٨ هـ):

الشيخ أبو محمد السجزي ، (نسبة إلى سجستان على غير قياس) العلامة ، شيخ الحنفية ببلخ ، أبو الحسن على بن أحمد على السجزي ثم البلخي الزاهد عمر العمر الطويل حتى حدّث بالكثير ، وحُمِل عنه ، وكان عفيفاً ، حسن السيرة . قيل : مات سنة ثمان وعشرين وخمس مئة .

سير أعلام النبلاء ١٩/٥٣٥

انظر ترجمته وأخباره في :

التجبير: ٥٦١/١ ، تباريخ الإسلام : ٢٧٩/٤ ، الجواهر المضية ٥٣٧/٢ ، الطبقات السنيّة : رقم ١٤٤٢ .

ـ سعد بن مالك الأنصاري را . أبو سعيد الخُدْري .

#### ٥٢ ـ سفيان بن عبد الله :

سفيان بن عبد الله بن ربيعة بن الحارث الثقفي الطائفي ، صحابي له سماع ورواية كان عامل عمر الفاروق على الطائف . روى له مسلم والترمذي والنسائي وابن ماجه .

انظر ترجمته وأخباره في :

الوافي بالوفيات ٢٨٥/١٥ (تر ٤٠٤) طبقات ابن سعد ٥١٤/٥. الإستيعاب ٢/٦٣٠ (تر ١٠٠٣).

# ٥٣ \_ سفيان بن عُينينة ( ت ١٩٨ هـ ) :

الإمام الكبير وشيخ الإسلام أبو محمد سفيان بن عيينة الهلالي الكوفي ثم المكي ، من تابعي التابعين . وقد اتفق العلماء على جلالته وعظم مرتبته . ولد سنة ١٠٧هـ وطلب الحديث وهو حدّث ، ولقي الكبار وحمل عنهم علماً جماً وأتقن وجوّد ، وجمع وصنّف ، وعمّر دهراً وازدحم الخلق عليه ، وانتهى إليه علو الإسناد وقد مات سنة ثمان وتسعين ومئة .

سير أعلام النبلاء ٨/٢٠٠

## انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد: ٥/٧٥ ، التاريخ الكبير: ٤/٥٤ ، التاريخ الصغير: ٢٨٣/٢ ، المعارف: ٥٠٠ ـ ٥٠٠ ، المعرفة والتاريخ: ١/٥١، ١٨٥ ، ١٨٧ والمعرفة والتاريخ: ١٠٥ ، الجرح ١٨٧ ، تاريخ الطبري: ١٠/١ ـ ١٢ ، ذيل المذيل: ١٠٨ ، الجرح والتعديل: ١/٦٥ ، رجال ابن حبان: ١٤٦ ، حلية الأوليساء: ٢٧٠/٧ ، الفهرست لابن النديم ٢/٦٦١ ، تاريخ بغداد: ١٧٤/٩ ، صفوة الصفوة: ٢/٠٣١ ، وفيات الأعيان: ٢/١٣٩ ـ ٣٩٣ ، تهذيب الكمال: ١٧٠ ، تذكرة الحفاظ: ٢/٢٢١ ، ميزان الاعتدال: ٢/٠٧١ ، العبر: ١٧٠/١ ، تهذيب

التهذيب: ١١٧/٤ ، خلاصة تذهيب الكمال: ١٤٥ ، الطبقات الكبرى للشعراني: ٤٠ ، شذرات المذهب: ٣٥٤/١ ، إيضاح المكنسون للبغدادي: ٣٠٣ ، الرسالة المستطرفة: ٣١ ، خلاصة صفة الصفوة: ١٨٧ ، أعيان الشيعية للعاملي: ١٥١/٣٥ ـ ١٥٤ .

### ٤٥ - سفيان الثورى (ت ١٦١ هـ):

سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري الكوفي ، كان إماماً في علم الحديث وغيره من العلوم ، وهو من تابعي التابعين . أجمع الناس على دينه وورعه وزهده وثقته ، وهو أحد الأئمة المجتهدين ، ولد سنة ٩٧ هـ، توفي بالبصرة سنة ١٦١ هـ.

سير أعلام النبلاء ٢٢٩/٧ .

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد: ٢/١٣- ٣٧٤، طبقات خليفة: ١٦٨، تاريخ خليفة: ٣١٩، التاريخ الكبير: ٤: ٩٣- ٩٣، التاريخ الكبير: ١٩٤، ٩٩١، المعرفة والتاريخ الصغير: ١٥٤، المعارف: ١٩٤، ١٩٩، المعرفة والتاريخ الصغير: ١٠٥٠ ١٨٠، تاريخ الطبري: ١٨٥٠، الجرح والتعديل ١/٥٥ - ١٢٢، ١٢٢٠ - ٢٢٠، مشاهير علماء الأمصار: ١١٥٥ - ١٢٠، علية الأولياء: ١/٥٥ حتى ١٤٤٧، الفهرست: المقالة السادسة الفن السادس، تاريخ بغداد: ١/١٥١ - ١٧٤، الكامل لابن الأثير: ١/٥٥، تهذيب الاسماء واللغات: ١/٢٢١، ٢٣٠، وفيات الأعيان: ٢/٢٥ ، تهذيب الاسماء واللغات: ١/٢٢١ - ٢٠٢، العبر للذهبي: ١/٥٣٠ - ٢٣١، طبقات القراء لابن الجرزي: ١/٣٠٠، العبر المفات المدلسين: ٩، طبقات المدلسين: ٩، طبقات المفات المدلسين: ٩، طبقات الحفاظ: ١/٥٠١، ١١٠٠، شندرات الخفاظ: ١/٥٠١، ١٩٠٠، شندرات الذهبي: ١/٥٠٠ - ١٥٠،

# ٥٥ ـ سلمان الفارسي (ت ٣٦ هـ):

أبو عبد الله سلمان الخير ، مولى رسول الله على ، سُئِل عن نَسَبِه فقال : أنا سلمان ابن الإسلام . وقد صحب النبي وخدمه وحدّث عنه ، كان من فضلاء الصحابة وزُهّادهم وعلمائهم وذوي القرب من رسول الله على ، وهو

الذي أشار عليه بحفر الخنـدق حين جاءت الاحـزاب ( معركـة الخندق أو الاحزاب ) . توفى سنة ٣٦ هـ .

سير أعلام النبلاء ١/٥٠٥

### انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد: ٥٤/٥ ، طبقات ابن سعد: ٤٤٥ ، طبقات خليفة: ٩٠ ، التساريخ الكبيس: خليفة: ١٨٩/٧ ، تساريخ خليفة: ٩٠ ، التساريخ الكبيس: ١٣٥/٤ ما ١٣٥ ، المعارف: ٢٧٠ ، الجسرح والتعديل: ١٣٥/ ٢٩٦ ، مشاهير علماء الأمصار: ت ٢٧٤ ، حلية الأولياء ١٨٥/١ - ٢٩٠ ، تاريخ اصبهان: ١/٨٤ - ٥٠ ، الاستيعاب ٢٢١/٤ ، تاريخ بغداد: ١/١٦٠ - ١٧١ ، أشد الغابة: ٢/٧١٤ ، تهذيب الاسماء واللغات: ١/٢٦١ - ٢٢٨ ، تهذيب الكمال: ٣٢٥ ، دول الإسلام: ١/٣٠ ، مجمع الزوائد: ٣٣/٢ ، ٣٤٤ ، تهذيب التهذيب: ١٣٧/٤ ، الإصابة: ٤/٢٣١ ، ٢٣٥ ، كنوز العمال: ٢١/١٣ ، شذرات ١٢٧/١ .

### ٥٦ ـ سلمة بن دينار (ت ١٣٥ هـ) :

أبو حازم ، سلمة بن دينار ، التابعي المدني ، مـولى بني مخزوم ، شيخ المدينة النبوية ، الزاهد ، الفقيه ، المشهور بالمحاسن .

روى عن سبعيـد المسيّب وعبد الله بن أبي قتـادة وابن عمر وغيـرهم ؛ كما روى عنه ابن شهاب والسفيانان وغيرهم . وثقه ابن معين وأحمد وأبو حاتم وابن خزيمة توفى سنة ١٣٥ هـ .

سير أعلام النبلاء ١٦/٦

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات خليفة: ٢٦٤، تاريخ البخاري ٢/٨٧، التاريخ الصغير ٢٧/١، التاريخ الصغير ٢٧/١، الجرح والتعديل ٢٥٩/٤، حلية الأولياء ٣/٢٩، تهذيب الكمال ٢٥٥، تذكرة الحفاظ ١٣٣/١، تهذيب التهذيب ١٤٣/٤، تهذيب ابن عساكر ٢١٦/٦، ٢٢٨.

### ٥٧ ـ سليمان الخواص:

من زهاد القرن الثاني للهجرة ، كان مشغولًا بـالعبادة ، وهـو من العابـدين

الكبار بالشام ، سكن بيروت . وكان مجلس الإمام الأوزاعي يضمّه هو ومحمد بن يوسف وسعيد بن عبد العزيز .

سير أعلام النبلاء ١٥٩/٨

### انظر ترجمته وأخباره في :

صفة الصفوة ٢٧٣/٤ (الترجمة رقم ٧٩٨) حليه الأولياء: ٨٦/٨ ـ ٢٧٦ : طبقات الصوفية للسلمي : ٩٨ ، الكواكب الدرية للمناوي : ١١٨ .

# ٥٨ ـ سهل التَّسْتُري ( ت ٢٨٣ هـ ) .

سهل بن عبد الله التستري ، شيخ العارفين وأحد أئمة القوم . لم يكن له في وقته نظير في المعاملات والورع . وكان صاحب كرامات .

لقي في الحج ذا النون المصري وصحبه . وتوفي التستري في سنة ٢٨٣ هـ. وهو على أصح الأقوال .

سير أعلام النبلاء ١٣٠/١٣

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات الصوفية: ٢٠٦ - ٢٠١، حلية الأولياء: ١٨٩/١٠، معجم الفهرست؛ المقالة الخامسة: الفن الخامس، المنتظم: ١٦٢/٥، معجم البلدان: «تستر» اللباب: ٢١٦/١، وفيات الأعيان: ٢٩٢١ - ٤٣٠، البعر للذهبي ٢/٠٧، طبقات الأولياء: ٢٢٢ ـ ٢٢٢، النجوم الزاهرة: ٩٨/٣، طبقات الدهسرين: ٢١٠/١، شذرات الذهب: ١٨٢/٢ - ١٨٤.

# ٥٩ ـ الشافعي ( الإمام ( ت ٢٠٤ هـ ) :

محمد بن إدريس بن العباس القرشي المطّلبي ، نسب إلى جده شافع . اجتمع فيه من العلوم بكتاب الله وسنة نبيّه والعربية والشعر ما لم يجتمع في غيره ، فصنّف التصانيف ودوّن العلم وردّ على الأثمة متّبعاً الأثرة ، وصنّف في أُصول الفقه وفروعه .

سير أعلام النبلاء ١٠/٥

# انظر ترجمته وأخباره في :

التاريخ الكبير ٢/١٤ ، التاريخ الصغير ٣٠٢/٢ ، الجرح والتعديل

للبيهةي ، تاريخ بغداد ٢٠١/ ، الفهرست ٢٦٣ ، مناقب الشافعي للبيهةي ، تاريخ بغداد ٢٠٥٠ ، ٣٧ ، طبقات الفقهاء للشيرازي : ٨٤ - ٥٠ ، طبقات الحنابلة ١/ ٢٨٠ ، ترتيب المدارك ٢/ ٣٨٢ ، الأنساب ٢٥١/ ٢٥٠ ، تاريخ ابن عساكر ٢٨٠٥ ، هر ١٩٥ / ١٩٥ ، صفة الصفوة ١٩٥/ ، تاريخ ابن عساكر ١٩٥ / ٣٩٥ ، معجم الأدباء ٢٥١/ ٢٨١ - ٣٢٧ ، ٣٢٧ ، مناقب الشيافعي للرازي ، معجم الأدباء ١٦١/ ٢٨١ - ٣٢١ ، تغذيب الاسماء واللغات ٤/٤١ - ٢٩١ ، وفيات الأعيان ٤/٣٦ - ٣٦١ ، المختصر في أخبار البشر ٢/٨١ - ٢٩ ، تذكرة الحفاظ ١/ ٣٦١ - ٣٦٣ ، السافعية للسبكي : انظر الجزء الأول ، البداية والنهاية ١/١٥١ - ٢٥١ ، طبقات الديباج المذهب ٢/١٥ - ١٦١ ، طبقات النحاة لابن قاضي شهبة الديباج المذهب ٢/١٥ - ١٦١ ، طبقات النحاة لابن قاضي شهبة النجوم الزاهرة ٢/١٧١ - ١٧١ ، طبقات الحفاظ : ٢٥١ ، حُسن المحاضرة النجوم الزاهرة ٢/١٧١ - ١٧١ ، طبقات الحفاظ : ٣٢٦ ، طبقات المفسرين المحاضرة الشافعية لابن هداية الله : ١١ - ١٤ ، شذرات الذهب ٢/٩ - ١١ .

# ٦٠ ـ الشعبي ( ت ١٠٥ هـ ) :

هو أبو عمرو عامر بن شراحيل ، كوفي ، تابعي جليل القدر وافر العلم قيل كان مولده في إمرة عمر بن الخطاب لست سنين خلت منها . ويذكر الذهبي أنه ولد بعد سنة اثنين وثلاثين . وقد حدث عن كبراء الصحابة ، وروى عنه كبار العلماء . قال الواقدي : مات سنة خمس ومئة عن سبع وسبعين سنة . سير أعلام النبلاء ٢٩٤/٤

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢٤٦/٦، طبقات خليفة ت ١١٤٤، تاريخ البخاري ٢٥٠/٦، المعارف ٤٤٩، المعرفة والتاريخ ٢/٢٥، أخبار القضاة ٤١٣/٢، المنتخب من ذيل المذيل للطبري ٦٣٥، الإكليل ١٤٥/٨، الحلية ٤/٠٢٠، طبقات الشافعية للعبادي ٥٨، تاريخ بغداد ٢١/٢٢، طبقات الفقهاء للشيرازي ٨١، سمط اللآلي ٧٥١، الجمع بين رجال الصحيحين ٣٧٧، طبقات فقهاء اليمن ٧٠، اللباب ٢١/٢، معجم

البلدان (شعب)، وفيات الأعيان ١٢/٣، تهذيب الكمال ص ٦٤٢، تاريخ الإسلام ١٣٠/٤، تذكرة الحفاظ ١٤٤١، العبر ١٢٧١، البداية والنهاية ٩/ ٢٣٠، غاية النهاية ت ١٥٠٠، طبقات المعتزلة ١٣٠ ـ ١٣٩، تهذيب التهذيب ٥/٥٦، النجوم الزاهرة ٢/٣٥١، طبقات الحفاظ للسيوطي ص ٣٢، شذرات السذهب ١٢٦/١، تهذيب ابن عساكر ١٤١/٧،

### ٦١ ـ شفيق البلخي :

أبو علي شفيق بن إبراهيم البلخي ، من مشايخ خراسان . كان إماماً في الزهد وهو استاذ حاتم الأصم . وله أقوال وحِكَم ومواعظ جليلة .

سير أعلام النبلاء ٣١٣/٩

### انظر ترجمته وأخباره في :

تاريخ ابن معين ٢٥٩، الجرح والتعديل ٣٧٣/٤، طبقات الصوفية: ٢٦-٦٦، حلية الأولياء ٥٨/٨، صفة الصفوة ١٥٩/٤، وفيات الأعيان ٢/٥٧٠، العبر ١/٣١٥، ميزان الاعتدال ٢/٩٧٠، دول الإسلام ١/٣٢١، فوات الوفيات ٢/٥٠١، مرآة الجنان ١/٥٤١، الجواهبر المضية فوات الوفيات ٢/٥٠١، شذرات الذهب ٢/١٤١، تهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٥٨٠، ٣٣٩.

\_ ضياء الدين عبد الملك:

را . ا**لجويني** .

ـ طاهر بن عبد الله :

را. أبو الطيب الطبري.

ـ طيفور بن عيس : را . البسطامي .

# ٦٢ ـ عائشة بنت أبى بكر :

أم المؤمنين ، بنت الصدِّيق ، خليفة رسول الله أبي بكر ، زوجة النبي ، أفقه نساء الأمة على الاطلاق .

تزوجها رسول الله ﷺ بعد وفياة زوجته خديجة بنت خويلد ، وذلك قبيل الهجرة ببضعة عشر شهراً وقيل بعامين .

روت عن رسول الله علماً كثيراً ، وعن أبيها وعن عمر وفاطمة وسعد وحمزة ابن عمرو الأسلمي . وحدّث عنها خلق كثير . سير أعلام النبلاء ٢ / ١٣٥

انظر ترجمتها وأخبارها في :

مسند أحمد: ٢٩/٦، طبقات ابن سعد: ٨/٥٥ ـ ٨١، التاريخ لابن معين: ٧٣، ٧٣١، ٢٢٥، طبقات خليفة: ٣٣٣، تاريخ خليفة: ٢٢٥، المعارف ١٣٤، ١٧٦، ٢٠٥، تساريخ الفسوي: ٣/ ٢٦٨، المعارف: ٤/٤ ـ ١٤، حلية الأولياء: ٢/٣٤، الاستيعاب: ١٨٨١، جامع الأصول: ١٣/١٩، أسد الغابة: ١٨٨٨، تهذيب الكمال: ١٦٨٨، تاريخ الإسلام: ٢/٤٤، البداية والنهاية: ١٨٩٨، ١٩٥، مجمع الزوائد: ١/١٥٠ ـ ٢٤٤، تهذيب التهذيب: ٩١/١٤، ١٣٢/١٤، الإصابة: ٣١/٨٣، كنز العمال: ٣١/١٣، ١٩٣٠، شذرات الذهب: ١٩/١ و ٢١ ـ ٣٠.

ـ عامر بن زيد

را . أبو الدرداء .

### ٦٣ ـ عامر بن قيس ( أبو بردة ) ت ١٠٤ هـ ) :

ابن أبي موسى الأشعري ، عامر بن عبد الله بن قيس الأشعري ، أبو بردة . من سادات التابعين ، كان أبوه صاحب رسول الله على . وكان عامر قاضياً على الكوفة ، وله مكارم ومآثر مشهورة .

توفي سنة ١٠٤ هـ) :

سير أعلام النبلاء ٣٤٣/٤

# ـ انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢٦٨/٦ ، طبقات خليفة ت ١١٥٣ ، تاريخ البخاري ٢٤٧/٦ ، التاريخ الصغير ٢٤٨/١ ، المعارف ٥٨٩ ، أخبار القضاة ٢٤٨/٢ ، الاكليل ٢٤٨/١ ، وفيات الأعيان ١٠/٣ ، تهذيب الكمال ص ١٥٧٨ ، تاريخ الإسلام ٢١٦/٤ ، تذكرة الحُفّاظ ١٩٨١ ، العبر ١٢٨/١ ، البداية والنهاية ٢٣١/٩ ، طبقات الحُفّاظ للسيوطي ص ٣٦ ، النجوم الزاهرة ٢٧٥٢ ، شذرات الذهب ٢٦٦/١ .

# ٦٤ ـ عبّاد الخوّاص:

عبّاد بن عبّاد الخَوّاص ، أبو عبيدة ، من الزَّهَّاد ، المعروفين بكشرة البكاء

خشية وورعاً . روى عن الأوزاعي حـديثاً . كـان شديـد الحب لله تعالى يتشوق إلى لقائه ويطلب ذلك .

انظر ترجمته وأخباره في :

صفة الصفوة ٤/ ٢٧٥ ( تر ٨٠٠ ) ، وحلية الأولياء ٢٨٢/٨.

\_ عبد الرحمن بن أحمد

را . الدارائي . ـ عبد الرحمن بن صخر

را . أ**بو هر**يرة .

۔ عبد اللہ بن زید

را . أبو قُلابة .

٦٥ \_ عبد الله بن شُبْرُمَة (ت ١٤٤ هـ) :

الإمام العلامة، فقيه العراق. أبو شُبْرُمة. قاضي الكوفة. حدّث عن أنس ابن مالك وعمامر الشعبي وإبراهيم النخعي والحسن البصري وأبي زُرعة وطَّـائفـة . حـدَّث عنـه : الثـوري وابن المبـارك وسفيــان بن عُيَـيْنَة وخُلُقُ سواهم ، وثقه أحمد بن حنبل وأبو حاتم الرازي وغيرهما . وكان من أئمة الفروع ، وأما الحديث فما هو بالمكثر .

وهو عبد الله بن شبرمة ، بن طفيل ، بن حسان الضبي . كبان ابن شبرمـة عفيفاً، صارماً، عاقلًا، خيراً، يشبه النُّساك. وكان شاعراً، كريماً، جواداً. وعن ابن شبرمة قال : عجبت للناس يحتمون من الطعـام مخافـة الداء ولا يحتمون من الذنوب مخافة النار .

سير أعلام النبلاء ٢٤٧/٦

### انظر ترجمته واخباره في :

تاريخ خليفة ٣٦١، ٤٢١، طبقات خليفة (١٦٧)، تاريخ البخاري ٥/١١٧ ، التاريخ الصغير ٧/٧٧ ـ ٧٨ ، الجرح والتعديل ٥/٨٨ ، مشاهير الأمصار ١٦٨ ، الكامل في التاريخ ٥/٢٢٨ ، تهذيب الكمال ٦٩٢ ، ميزان الاعتبدال ٢ /٤٣٨ ، تهبذيب التهذيب ٥ / ٢٥٠ - ٢٥١ ، شذرات الذهب ١/٥/١ ـ ٢١٦ .

# ٦٦ ـ عبد الله بن عباس (ت ٧٨ هـ).

حبر الأمة وفقيه العصر وإمام التفسير ، أبو العباس عبد الله ، ابن عم رسول

الله محمد بن عبد الله ﷺ . ولد قبل الهجرة بثلاث سنين ، توفي رسول الله ﷺ وهو ابن ثلاث عشرة سنة . وقد صحّ عنه ﷺ أنه دعاله فقال « اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل » . صحب رسول الله ﷺ نحواً من ثلاثين شهراً ، وحدّث عنه وعن عمر وعلي ومعاذ وغيرهم ، وروى عنه خُلْق كثير .

توفي ابن عباس سنة ثمان أو سبع وستين ، وقيل : عاش إحدى وسبعين سنة .

سير أعلام النبلاء ٣٣١/٣

انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢/ ٣٦٥، نسب قريش: ٢٦، طبقات خليفة: ت ١٨٨، الزهد: ١٨٨، المحبر: ١٦، ٢٤، ٢٩، ٢٨٩، ٢٩٢، ٢٩٢، التاريخ الكبير ٥/٣، التاريخ الصغير ١/٢٦، ١٣٧، ١٣٧، أنساب الأشراف ٢٧٠، ٥٥، الكبير ٥/٣، التاريخ الصغير ١/٢٦، ٢٩٧، أنساب الأشراف ٢٧/٣، ٥٠، المعرفة والتاريخ ١١٦/٥، ٢٧١، ٣٩٤، الجرح والتعديل ١١٦٥، المستدرك: ٣/٣٥، الحلية ١/٣١، الاستيعاب: ٣٣٣، تاريخ بغداد ١/٣٧، الجمع بين رجال الصحيحين ١/٣٩١، جامع الأصول ١٣٣٠، أسد الغانة ٣/٠٢، الحلة السيراء ١/٠١، تهذيب الأسماء واللغات ١/٧٤، وفيات الأعيان ٣/٢، تهذيب الكمال: ٢٩٨، تاريخ واللغات ١/٧٤، تذكرة الحفاظ ١/٧٢، العبر ١/٢٧، معرفة القراء: الإسلام ٣/٣، تذكرة الحفاظ ١/٧٣، العبر ١/٢٧، معرفة القراء: ١٤، البداية والنهاية ٨/٥٩، العقد الثمين ٥/١٩، غاية النهاية: ت ١٨٤١، الإصابة ٢/٠٣٠، تهذيب التهذيب ١/٢٧، النجوم الزاهرة ١/٢٧٠،

٦٧ \_ عبد الله بن عمر ( ت ٧٤ هـ ) .

ابن الخطاب بن نُفَيَّل بن عبد العزى . . بن كعب بن لؤي بن غالب ، الإمام القدوة شيخ الإسلام أبو عبد الرحمن القرشي العدوي المكي ثم المدني أسلم وهو صغير ، ثم هاجر مع أبيه وأول غزوة غزاها الخندق ، وهو ممن بايع تحت الشجرة .

روى علماً كثيراً نافعاً عن النبي ﷺ وعن أبيه وأبي بكر وعثمان وعلي وبلال وصهيب وغيرهم ، كما روى عنه خلق كثير .

وقد توفي بمكة سنة أربع ٍ وسبعين وهو ابن أربع وثمانين سنة .

سير أعلام النبلاء ٢٠٣/٣

انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢/٣٧٣/ و٢٤١ - ١٨٠، نسب قريش: ٣٥٠ وما بعدها، طبقات خليفة: (ت ١٢٠)، النزهد: ١٨٩، المحبّر: ٢٤، بعدها، طبقات خليفة: (ت ١٢٠)، التاريخ الصغير ١٩٤١ - ١٥٥، المعرفة والتاريخ الكبير ٢/٥ و ١٠٥، التاريخ الصغير ١٩٤١ - ١٥٠، المستدرك المعرفة والتاريخ ١٩٤١، ٩٩٠، الجرح والتعديل ١٠٧٥، المستدرك ٢٥٥، الحلية ١٩٢١ و ٢٧٧، جمهرة أنسباب العرب: ١٥٠ الاستيعاب: ٩٥، تاريخ بغداد ١/١٧١، طبقات الفقهاء: ٤٩، المحمع بين رجال الصحيحين ١/٣٨١، جامع الأصول ١٩٤٦، أسد الغابة الجمع بين رجال الصحيحين ١/٣٨١، جامع الأصول ١٩٤٦، أسد الغابة تهذيب الأسماء واللغات ١/٨٧١، وفيات الأعيان ٢٨٨٨، المواين ١/٢٨٧، تهذيب الأسماء واللغات ١/٨٧١، العبر ١/٣٨، مرآة الجنان ١/٤٥١، البداية والنهاية ٤/٤، مجمع الزوائد ١/٤٢١، العقد الثمين ٥/١٥، غاية النهاية (ت : ١٨٢٧)، الإصابة ٢/٧٣١، تهذيب التهذيب ١/٣٤٧، النجوم الزاهرة ١/١٩٢١، شذرات الذهب تهذيب التهذيب ٢٨٨٥، النجوم الزاهرة ١/١٩٢١، شذرات الذهب

# ٦٨ ـ عبد الله بن عمرو بن العاص (ت ٦٣ هـ):

الإمام الحبر العابد صاحب رسول الله ﷺ وابن صاحبه أبو محمد ، وقيل أبو عبد الرحمن . وقد أسلم قبل أبيه .

كان كثير العلم، مجتهداً في العبادة وتلاوة القران، وكان أكثر الناس اخذاً للحديث والعلم عن رسول الله ﷺ . شهد مع ابيه فتح الشام وتوفي سنة ٦٣ هـ حسب بعض الروايات .

سير أعلام النبلاء ٣/٧٩

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢٩٣/٢ و ٢٦١/٤ و ٤٩٤/٧ نسب قريش ٤١١ ، طبقات خليفة : ت ١٤٩ ، المحبّر : ٢٩٣ ، التاريخ الكبير ٥/٥ ، المعارف : ٢٨٦ ، المعرفة والتاريخ ٢٥١/١ ، الجرح والتعديل ٥/١٦/١ ، المستدرك ٣٠٥/٥ ، الحلية ٢٨٣/١ ، جمهرة أنساب العرب : ١٦٣ ، الاستيعاب : ٩٥٦ ، طبقات الشيرازي : ٥٠ ، الجمع

بين رجال الصحيحين ١/ ٢٣٩ ، اسد الغابة ٣٥١، ٣٤٩ ، ٥٥١ ، الحلّة السيراء ١/١١ ، تهذيب الأسماء واللغات ١/ ٢٨١ ، تهذيب الكمال : ٧١٧ ، تاريخ الإسلام ٣٧٣ ، تذكرة الحفاظ ١/ ٣٩ ، مجمع الزوائد ٩٥٤ ، العقد الثمين ٥/ ٣٢٣ ، غاية النهاية : ت ١٨٣٥ ، الإصابة ٢٥١/ ، تهذيب التهذيب ٥/ ٣٣٧ ، شذرات الذهب ٧٣/١ .

### ٦٩ ـ عبد الله بن المبارك (ت ١٨١ هـ):

أبو عبد الرحمن عبد الله بن المبارك بن الواضح الحنظلي ، الإمام المجمع على إمامته وجلالته في كل شيء . وهو من تابعي التابعين . كان ثقة ، مأموناً ، حُجّة ، كثير الحديث . توفي عام ١٨١ هـ وهو عائد من الغزو وهو ابن ثلاث وستين سنة . وصنف التصانيف النافعة الكثيرة .

سير أعلام النبلاء ٣٣٦/٨

### أنظر ترجمته وأخباره في :

طبقات خليفة: ٣٢٣، تاريخ خليفة: ١٤٦، التاريخ الكبير: ٢١٢/٥، التاريخ الصغير: ٢٢٥/٢، المعارف: ٥١١، الجرح والتعديل: ٥/٩/١، الولاة والقضاة: ٣٦٨، حلية الأولياء: ١٦٢/٨، تاريخ بغداد: ١٥٢/١، ترتيب المدرك: ٢٠٠١، خلاصة صفوة الصفوة: ١٩٤، وفيات الأعيان: ٣٢/٣، تهذيب الكمال: ٧٣٠، تذكرة الحفاظ: ١٧٤/١، العبر: ٢/٢٨، الديباج المذهب: ١٣٠، غاية النهاية: ٢/١٤٤، تهذيب التهذيب: ٣٨٢/٥، النجوم الزاهرة: ٢٧٢/٢، الطبقات الكبرى للشعراني: ٥٠، شذرات الذهب: ٢٩٥/٢.

# ٧٠ ـ عبد الله بن مسعود ( ت ٣٢ هـ ) :

أبو عبد الرحمن ، عبد الله بن مسعود بن غافل ، من كبار الصحابة وساداتهم وفقائهم ومقدّميهم في القرآن والفقه والفتوى . كان من السابقين الأولين . ومن النجباء العالمين شهد بدراً وهاجر الهجرتين ، ومناقبه غزيرة ، وروى علماً كثيراً . توفي سنة ٣٣ وقيل ٣٣ هـ في الكوفة .

سير أعلام النبلاء ١/١٦٤

### انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد : ۳۷۲/۱ ـ ۳۸۶ ، طبقات ابن سعد : ۳۲۲/۳ . طبقات

خليفة: ١٦٦، ١٦٦، تاريخ خليفة: ١٠١، ١٦٦، التاريخ الصغير: المعارف: ٢٤٩، الجرح والتعديل: ٥/ ١٤٩، مشاهير علماء الأمصار: ت ٢١، حلية الأولياء: ١٧٤١ ـ ١٣٩، الاستيعاب: الأمصار: ت ٢١، حلية الأولياء: ١٠٤١ ـ ١٣٩، الاستيعاب: ٢٠/٧، تاريخ بغداد: ١/١٤٧١ ـ ١٥٠، طبقات الشيرازي: ٣٤، أسد الغابة: ٣٨٤/٣، تهذيب الأسماء واللغات: ١/٨٢٠ ـ ٢٩٠، تهذيب الكمال: ٧٤٠، دول الإسلام: ١/٤٥، تاريخ الإسلام: ٢/٢٢، تنذكرة الحفاظ: ١/١٣، العبر: ١/٣٣، طبقات القراء للذهبي: ٢٨٣، مجمع الزوائد: ٩/٢٨ ـ ٢٩١، العقد الثمين: ١/٨٣، مجمع الزوائد: ٩/٢٨ ـ ٢٩١، العقد الثمين: ٢/٣٠، ٢٨٣، طبقات الحفاظ: ٥، كنز الإصابة: ٧/٩٠، النجوم الزاهرة: ١/٩٨، طبقات الحفاظ: ٥، كنز العمال: ٢/١٥، ١٠ - ٢٤، شذرات الذهب: ١/٨٥.

\_ عبد الله بن مطيع ب

را . ابن مطيع .

### ٧١ ـ عطاء بن أبي رباح (ت ٢١٥ هـ):

هـو أبو محمـد عـطاء بن أبي ربـاح القـرشي ، مـولاهم ، المكي ، مفتي الحرم ، ولد بمكة في اثناء خلافة عثمـان ، روى عن عائشـة وأبي هريـرة وخلف ، وروى عنه الأوزاعي وابن جريج وأبو حنيفة . توفي سنة ٢١٥ هـعن ثمان وثمانين سنة .

سير أعلام النبلاء ٥/٨٧

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٥٧/١ ، طبقات خليفة : ٢٨٠ ، تاريخ البخاري ٢٣/٦ ، التاريخ الصغير ٢٧٧/١ ، تاريخ الفسوي ٢٠١/١ ، الجرح والتعديل ٣٣٠/٦ ، طبقات الشيرازي : ٦٩ ، وفيات الأعيان ٣٢١/٣ ، تهذيب الكمال : ٣٩٨ ، تاريخ الإسلام ٢٧٨/٤ ، ميزان الاعتدال ٣٠٠/٧ ، العبر ١١٤١/١ ، نكت الهميان : ١٩٩ ، البداية ٣٠٦/٩ ، العقد الثمين ٢/٨٤ ، طبقات القرّاء ١٩٣١ ، تهذيب التهذيب ١٩٩٧ ، النجوم الزاهرة ٢٧٣/١ ، طبقات الحفاظ : ٣٠٩ ، شذرات الذهب ١٤٤٧/١ .

#### ٧٢ \_ عطاء السلمي:

وقيل: السليمي ، بفتح السين وكسر اللام ، نسبة إلى سلمة بن مالك ، وهم بطن من الازد ، زاهد مشهور ، ويقال له العبدي وهو من صغار التابعين ، روى عن أنس بن مالك ، وكان يسكن البصرة وسمع من الحسن البصري وجعفر بن زيد ، واشتغل بنفسه عن الرواية . وكان قد أرْعَبه فرط الخوف من الله .

سير أعلام النبلاء ١٦/٦

### أنظر ترجمته وأخباره في :

تاريخ البخاري ٤٧٥/٣ ، حلية الأولياء ٢/٥١٦ ـ ٢٦٦ ، تبصير المنتبه ٧٤٦/٢ .

# ٧٣ ـ علي بن أبي طالب (ت ٤٠ هـ) :

أمير المؤمنين ابن عم رسول الله ﷺ ، وزوج ابنتـه فاطمـة الزهـراء ورابع الخلفاء الراشدين .

تولى الخلافة بعد مقتل عثمان بن عفان عام٣٥ هـ /٦٥٦ م ولم يدم حكمه طويلًا ، فقد طعنه ابن ملجم الخارجي طعنة قاتلة عام ٤٠ هـ /٦٦١ م . انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢٣/٣ ـ ٣٣ ، تاريخ الطبري ، الكامل في التـــاريخ لابن الأثير تاريخ أبى الفدا ، البداية والنهاية ٢٢٣/٧ .

# ٧٤ - علي بن الحسين ( زين العابدين ) :

على بن الحسين ابن الإمام على بن أبي طالب ، السيد الإمام زين العابدين بن يكنى أبا الحسين ، وأمه أم ولد ، اسمها سلافة بنت ملك الفرس يزدجرد . ولد في سنة ثمانية وثلاثين .

وكان مع أبيه الحسين الشهيد يوم كربـلاء وله ثـلاث وعشرون سنـة ، كان ثقة ، مأموناً ، كثير الحديث ، ورعاً .

وقد توفي في سنة ٩٤ هـ .

سير أعلام النبلاء ٢٨٦/٤

انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢١١/٥ ، طبقات خليفة ت ٢٠٤٤ ، تــاريخ البخــاري

٦/ ٢٦٦ ، المعارف ٢١٤ ، المعرفة والتاريخ ١/ ٣٦٠ و٥٤٤ ، الحلية الاسماء واللغات ١٣٣/ ، طبقات الفقهاء للشيرازي ٦٣ ، تهذيب الأسماء واللغات ١٣٣/١ ، وفيات الأعيان ٢٦٦/٢ ، تهذيب الكمال ص ٩٦٥ ، تاريخ الإسلام ٤/٣٤ ، تذكرة الحفاظ ١/ ٧٠ ، العبر ١١١١ ، البداية والنهاية ١٠٣/٩ ، غاية النهاية ت ٢٠٠٢ ، تهذيب التهذيب ٢٠٤/٧ ، النجوم الزاهرة ١/ ٢٢٩ ، طبقات الحفاظ للسيوطي ص ٣٠ .

### ٧٥ ـ عمر بن الخطاب (ت ٢٣ هـ):

اتفقوا على تسميته بالفاروق ، وهو أول من سُمِّي أمير المؤمنين . وعمر هو أحد السابقين إلى الإسلام ، وأحد العشرة المبشَّرين بالجنة . وهو ثاني الخلفاء الراشدين ، وأحد أصهار رسول الله ﷺ . تولَّى الخلافة عام ١٣ هـ وبقي فيها حتى عام ٢٣ هـ حيث توفي إثر طعنة وهو ابن ثلاث وستين سنة . انظر ترجمته وأخباره في :

ابن الأثير ١٩/٣، الطبري ١٩٧١ - ٢١٧ - و٢/٢، اليعقوبي ١١٧/٢، الإصابة ت ٣٨، ٥٧، صفة الصفوة ١٠١١، حلية الأولياء ١٠٨/١، تاريخ الخميس ١/٩٥١ و٢/٢٣٩، أخبار القضاة لوكيع ١٠٥/١، البدء والتاريخ ٥٨/٥.

ـ عمر بن شراحيل انظر : الشعبي .

# ٧٦ ـ عمر بن عبد العزيز (ت ١٠١ ه)

هو الخليفة الأموي ، والإمام العادل ، أبو حفص عمر بن عبد العزيز بن مروان بن الحكم . أجمعوا على جلالته وعلمه وصلاحه وزهده وورعه وعدله ، وقد اعتبر أحد الخلفاء الراشدين . ومناقبه كثيرة . وقد ولي الخلافة بعد سليمان بن عبد الملك سنة ٩٩ ، وكانت خلافته سنتين وخمسة أشهر .

سير أعلام النبلاء ١١٤/٥

# انظر ترجمته وأخباره في :

سيرة عمر بن عبد العزيز لابن عبد الحكم ، طبقات ابن سعد ٥٠٣٠، تاريخ تاريخ خليفة ١٧٤، تاريخ الفسوي ١٧٤/، التاريخ الكبير ١٧٤، ، تاريخ الفسوي ١٨٨/، الطبري ١٢٢/، ٥٦٥، ٥٧٣، الجرح والتعديل ١٢٢/، ، طبقات

الشيرازي: ٦٤، سيرة عمر بن عبد العزيز لابن الجوزي، ابن الأثير ٥٨/٥، ٦٦، تهذيب الكمال ١٠١٧، تايخ الإسلام ١٦٤/٤، تذكرة الحفاظ ١١٨/١، العبر ١٢٠/١، فوات الوفيات ١٣٣/٣، البداية والنهاية ١٩٢٧، سيرة عمر بن عبد العزيز للآجري، العقد الثمين ١٣١/٦، طبقات ابن الجزري ١٩٣١، ٥٩٣، تهذيب التهذيب ٤٧٥/٧، النجوم الزاهرة ١/٢٤٦، تاريخ الخلفاء ٢٢٨، شذرات الذهب ١/١٩١.

### ٧٧ \_ عَوْن بن عبد الله (ت ١١٠ هـ):

ابن عتبة بن مسعود ، الإمام القدوة العابد أبو عبد الله الهذلي الكوفي أخـو ّ فقيه المدينة عبيد الله .

. حدّث عن أبيه وأخيه وابن المسيّب وابن عباس وغيرهم . ونّقه أحمد وغيره قال الأصمعي : كان من آدب أهل المدينة وأفقههم ، كان مرجئاً ثم تـركه توفى سنة بضع عشرة ومئة .

سير أعلام النبلاء ١٠٣/٥

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٣١٣/٦، التاريخ الكبير للبخاري ١٣/٧، التاريخ الصغير ٢٤٠/١، الجرح والتعديل ٣٨٤/٦، حلية الأولياء ٢٤٠/٤، تهذيب الأسماء واللغات ٢١/١٤، تهذيب الكمال: ١٠٦٧، تاريخ الإسلام ٢٨٧/٤، تهذيب التهذيب ١٧١/٨. شذرات الذهب ١٤٠/١.

### ۷۸ ـ الغزالي (ت٥٠٥ هـ):

حجة الإسلام ، زين الدين أبو حامد محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الطوسي ، الشافعي الغزالي ، تفقّه ببلده أولا ، ثم تحوّل إلى نيسابور في مرافقة جماعة من الطلبة فلازم إمام الحرمين ، فبرع في الفقه في مدة قريبة ، ومهر في الكلام والجدل ، حتى صار عين المناظرين ، وشرع في التصنيف . ثم أقبل عليه نظام الملك الوزير ، فولاه تدريس نظامية بغداد ، وسِنّه نحو الثلاثين ، وأخذ في تأليف الأصول والفقه والكلام والحكمة ، وصحب الفقيه نصر بن إسراهيم بدمشق ، وأقام مدة وألف كتاب وصحب الفقيه .

ثم بعد سنوات سار إلى وطنه ، ولما وزر فخر الملك قدم إلى نيسابور ، فدرّس بنظاميتها وغلبه الحال بعد تبحّره في العلوم وتفكر في العاقبة ، وما يبقى في الأخرة ، فابتدأ بصحبة الشيخ أبي على الفارمذي ، فأخذ منه استفتاح الطريقة ، وامتثل ما كان يأمره به من العبادات والنوافل والاذكار والاجتهاد طلباً للنجاة . واتخذ في جوار داره مدرسة للطلبة ، وخانقاه للصوفية ، ووزّع أوقاته على وظائف الحاضرين من ختم القرآن ، ومجالسة ذوي القلوب ، والقعود للتدريس ، وكانت خاتمة أمسره إقبالسه على طلب الحديث ، ومجالسة أهله ، ومطالعة «الصحيحين». قال الذهبي : ما زال العلماء يختلفون ، ويتكلم العالم في العالم باجتهاده ، وكل منهم معذور مأجور ومن عاند أو خرق الاجماع ، فهو مأزور ، وإلى الله ترجع الأمور .

سير أعلام النبلاء ٣٢٢/١٩

### انظر ترجمته وأخباره في :

تبيين كذب المفتري: 191-700، المنتظم: 9/10-100، اللباب: 9/100، الكامل لابن الأثير 9/100، وفيات الأعيان: 9/101، 9/100، المختصر في أخبار البشر: 9/100، المستفاد من ذيل تاريخ بغداد: 9/100، المباوني 9/100، تتمة المختصر: 9/100، المستفاد من ذيل تاريخ بغداد: 9/100، 9/100، الوافي بالوفيات: 9/101، 9/101، 9/101، 9/101، السادي: 9/101، السادي: 9/101، السادة السادي: 9/101، النجوز الزاهرة: 9/101، النس المجليل: 9/101، مفتاح السعادة: 9/101، النبوز الزاهرة: 9/101، الانس المجليل: 9/101، مفتاح السعادة: 9/101، النبوز الزاهرة: 9/101، النبوز الزاهرة: 9/101، النبوز النبوز المنافذ المن

# ٧٩ ـ فرقد السبخي ( ت ١٣١ هـ ) :

هو أبو يعقوب السبخي ، عابد ، صدوق ، ليّن الحديث ، روى له الترمذي وابن ماجه . توفّي سنة ١٣١ هـ . من تلاميذ الحسن البصري .

### انظر ترجمته في :

١ ـ حلية الأولياء ٣/ص ٤٤ ـ ٥٠ ترجمة رقم ٢٠٥

٢ ـ صفة الصفوة ٢٧١/٣ .

٣ ـ طبقات الشعراني ٢ /٣٦ توجمة رقم ٥٢ .

### ٨٠ \_ الفضيل بن عياض (ت ١٨٧ هـ):

أبو علي الفضيل بن عياض بن مسعود بن بشر التميمي اليربوعي الزاهد ، ولد بسمرقند ، ونشأ بأبيورد ، وكتب الحديث بالكوفة ، ثم تحوّل إلى مكة ، فاستوطنها ، حتى توفي سنة ١٨٧ هـ. وقد أجمع العلماء ، على توثيقه والاحتجاج به وصلاحه وزهده وورعه . وكان الفضيل شاطراً بقطع الطريق ثم تاب .

سير أعلام النبلاء ٣٧٢/٨

# انظر ترجمته وأخباره في :

التاريخ الكبير: ١٢٣/٧، التاريخ الصغير: ٢٤١/٢، المعارف: ١٥ المعرفة والتاريخ للفسوي: ١٧٩/١، الجرح والتعديل: ٧٣/٧، طبقات الصوفية للسلمي: ٦، ١٤، عدم حلية الأولياء: ٨٤/٨، صفة الصفوة: ٢٣٧/٢، التوّابون للمقدسي: ٢٧، وفيات الأعيان: ٤٧/٤ ـ ٥٠، تهذيب الكمال: ١١٠٤، تذكرة الحفاظ: ١/٤٥/١، العبر: ٢٩٨/١، تهذيب ميزان الاعتدال: ٣٦١/٣، روض الرياحين لليافعي: ٤١، تهذيب التهذيب: ٨٤/٨، النجوم الراهرة: ٢١٢١/١، ١٤٣، البصائر والذخائر: ١٨٨٤، شذرات الذهب: ٣١٦/١.

### ٨١ - فيابيل:

ابن آدم عليه السلام ، وقد ذكر القرآن الكريم قصته مع اخيه هابيل في سورة المائدة في الآيات ٢٧ ـ ٣١ .

# ٨٢ \_ القاسم بن سلام ( ت ٢٢٢ هـ ) :

الإمام الحافظ المجتهد ذو الفنون ، أبو عبيد القاسم بن سلام بن عبد الله ، وهو معدود فيمن أُخذوا الفقه عن الشافعي ، وكان إماماً بارعاً في علوم كثيرة منها التفسير والقراءة والحديث والفقه واللغة والنحو والتاريخ . توقّي بمكة سنة ٢٢٢هـ، وقد عاش ٦٧ سنة .

وقيل عنه: كان أبو عبيد فاضلًا في دينه وفي علمه ، مفننًا في أصناف علوم الإسلام من القرآن والفقه والعربية والأخبار حسن الرواية ، صحيح النقل لم يطعن عليه أحد شيء من أمره ودينه .

سير أعلام النبلاء ١٠/١٠

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٧/٣٥٥ ، تاريخ ابن معين : ٤٨٩ ، ٤٨٩ ، التاريخ الكبير ١٧٢/٧ ، التاريخ الصغير ٢/٣٥٠ ، المعارف لابن قتيبة : ٤٥٩ ، الجرح والتعديل ١١١/٧ ، مراتب النحويين : ٩٣ ، ٩٤ ، طبقات الزبيدي : ٢١٧ ، ٢٢٨ ، الفهرست لابن النديم : ٧٨ ، تاريخ بغداد ٤٠٣/١٢ ، طبقات الشيرازي : ٢٦ ، طبقات الحنابلة ٢٥٩/١ تاريخ ابن عساكر ٨٢/٣٥ ـ ١١٠ ، نزهة الألباء : ١٣٦ ـ ١٤٢ ، صفة الصفوة ١٣٠/٤ ، معجم الادباء ٢٥٤/١٦ ـ ٢٦١ ، الكامل لابن الأثير ٦/٩٠٥ ، إنباه الرواة ١٢/٣ ـ ٢٣ ، تهمذيب الأسماء واللغات ٢٥٧/٢ ـ ٢٥٨ ، وفيات الأعيان ٢٠/٤ ـ ٦٣ ، المختصر في أخبار البشر ٣٤/٢ ، دول الإسلام ١/١٣٦، تذكرة الحُفّاظ ١/١١٤، العبر ٣٩٢/١ ، ميزان الاعتدال ٣٧١/٣ ، معرفة القراء ١٤١/١ ، الكاشف ٣٩٠/٢ ، مرآة الجنان ٢/٨٣ ـ ٨٦ ، طبقات الشافعية ٢/١٥٣ ـ ١٦٠ ، البداية والنهاية ١٠/ ٢٩١/، ١٠ ، العقد الثمين ٢٣/٧ ـ ٣٥ ، غاية النهاية ١٧/٢ ، ١٨ ، تهذيب التهذيب ٨/ ٣١٥ ، النجوم الزاهرة ٢٤١/٢ ، روضات الجنات : ٢٥٦ ، بغية الوعاة ٢٥٣/٢ ، ٢٥٤، المزهر٢/٢١١. ٤٦٤، ٤٦٤، طبقات المفسرين ٢/٣٢ ـ ٣٧، شذرات الذهب ٢/٥٤.

# ٨٣ ـ قتادة السدوسي ( ت ١١٨ هـ ) :

قتادة بن دعامة السدوسي؛ من التابعين . كان عالماً كبيراً ، سمع أنس بن مالك وابن المسيّب وابن سيرين وغيرهم من التابعين ، وروى عنه جماعة من التابعين ومن اتباع التابعين وأجمعوا على توثيقه وحفظه وإتقانه وفضله . توفى سنة ١١٨ هـ وهو ابن ست وخمسين سنة .

سير أعلام النبلاء ٢٦٩/٥

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢٢٩/٧ ، طبقات خليفة : ٢١٣ ، تاريخ خليفة ٢٣٣ ، المعارف : ٣٤٨ ، التاريخ الكبير ١٨٥/٧ ، التاريخ الصغير ٢٨٢/١ ، المعارف : ٤٦٢ ، تاريخ الفسوي ٢٧٧/٢ ، الجرح والتعديل ١٣٣/٧ ، جمهرة الأنساب : ٣١٨ ، طبقات الشيرازي : ٨٩ ، معجم الأدباء ١٧/ ٩ ، ١٠ تهذيب الأسماء واللغات ٢/٧٥ ، وفيات الأعيان ٤/٥٨ ، تهذيب الكمال : ١١٢٢ ، تاريخ الإسلام ٤/ ٢٩٥، تذكرة الحفاظ ١/٢٢١ ، ميزان الاعتدال ٣/ ٣٨٥ ، العبر ١/ ١٤٦ ، نكت الهميان ٢٣٠ ، البداية والنهاية الاعتدال ٣/ ٣٨٥ ، البحوم القراء ٢/ ٢٥ تهذيب التهذيب ٨/ ٣٥١ ، النجوم الزاهرة ١/٢٧٦ ، طبقات الحفاظ : ٤٧ ، طبقات المفسرين ٢/٣٥ ، شذرات الذهب ٢/٢١ .

٨٤ - الكروبيون : هم سادات الملائكة ، وهم الذين حول العرش ، الطائفون به ، لقبوا بذلك لأنهم متصدّعون للدعاء برفع الكرب عن الأمة . وقيل غير ذلك والله أعلم .

# ٨٥ \_ كعب الأحبار ( ت \_ ٣٥ هـ ) :

هو كعب بن مانع الحميري اليماني ، العلامة الحبر ، الذي كان يهودياً فأسلم بعد وفاة النبي ، وقدم المدينة من اليمن في أيام عمر رضي الله عنه ، فجالس أصحاب محمد على فكان يحدّثهم عن الكتب الإسرائيلية ، ويحفظ عجائب ويأخذ السنن عن الصحابة . وكان حسن الإسلام متين الديانة من نبلاء العلماء . وكان خبيراً بكتب اليهبود له ذوق في معرفة صحيحها من باطلها في الجملة . وقد توفي بحمص ذاهباً للغزو في أواخر خلافة عثمان رضى الله عنه . لقد كان من أوعية العلم .

سير أعلم النبلاء ٣/ ٤٨٩

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٧/٥٤٥ ، طبقات خليفة : ت ٢٨٩٥ ، المحبر : ١٣١ ، التاريخ الكبير ٢٢٣/٧ ، التاريخ الصغير ٢٢٢١ ، المعارف : ٤٣٠ ، الجرح والتعديل ١٦١/٧ ، جمهرة أنساب العرب : ٤٣٤ ، أسد الغابة

٤٨٧/٤ ، تهذيب الأسماء واللغات ٢٨/٢/١ ، تهذيب الكمال : ٢٨/٢/١ ، تهذيب الكمال : ١١٤٦ ، تذكرة الحفاظ ٤٩/١ ، العبر ٢٥٥١ ، الإصابة ٣١٥/٣ ، تهذيب التهذيب ٤٣٨/٨ ، النجوم الزاهرة ٤/١١ ، شذرات الذهب ٤٠/١ .

### ٨٦ - كهمس بن الحسن (ت ١٤٩هـ):

هو كهمس بن الحسن التميمي البصري ، الحنفي العابد ، من كبار الثقات . حدّث عن أبي الطفيل وعبد الله بن شقيق والحسن البصري وجماعة . وحدّث عنه ابن المبارك ووكيع وخلق كثير وذكره أحمد بن حنبل فقال ثقة وزيادة . وقد توفى فى سنة تسع واربعين ومئة .

سير أعلام النبلاء ٣١٦/٦.

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات خليفة ٢٢١ تاريخ البخاري : ٢٣٩/٧ ، التاريخ الصغير ٣١٨/٢ ، الجرح والتعديل ١٧٤/٧ ، تذكرة الحفاظ ١٧٤/١ ، ميزان الاعتدال ٣١٥/٣ ع ١٤٤٠ ، تهذيب التهذيب ٥٤٠/٨ ، خلاصة تذهيب الكمال ٣٢٢ ، شذرات الذهب ٢٢٥/١ .

### ۸۷ ـ ماروت :

ذكر القرآن الكريم قصته مع هاروت في سورة البقرة الآية ١٠٢ .

# ۸۸ \_ مالك دينار ت ( ۱۳۲ ،هـ ) :

هـو أبو يحيى البصري ، رضي الله عنه ، من مـوالي بني اسامـة بن نؤي القرشي . كان عالماً زاهداً كثير الورع ، قنوعاً لا يأكل إلا من كسبه ، وكان يكتب المصاحف بالأجرة . روي عنه أنه قال : قرأت في التوراة: إن الذي يعمل بيده طوبي لمحياه ومماتـه. وله مناقب عديدة وأثار شهيرة . وقد توفي سنة ١٣٢هـ في البصرة.

سير أعلام النبلاء ٥/٣٦٢ .

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ۲٤٣/۷ ، طبقات : ٢١٦ ، تاريخ خليفة : ٣٩٥، التاريخ الصغير ٣١٦/١ ، تاريخ الفسوي التاريخ الحبير ٣١٠/١ ، تاريخ الفسوي ٩٦/٢ ، الجرح والتعديل ٢٠٨/٨ ، تهذيب الأسهاء ٢/٨،٨١، تهذيب

الكمال: ١٢٩٧ ، تاريخ الإسلام ١٢٨/٥ ، ميزان الاعتدال ٤٢٦/٣ ، الكمال الاعتدال ١٧٣/٠ .

### ٨٩ ــ مأمون بن أحمد :

لم نعثر على ترجمته .

### ٩٠ ـ المتنبي (ت ٣٥٤ هـ):

أحمد بن الحسين بن الحسن بن عبد الصمد الجعفي الكوفي الكندي ، أبو الطيب المتنبي ، الشاعر الحكيم الذي بلغ صيته كل مسمع . ولد بالكوفة وإليها انتسب ونشأ بالشام ثم تنقل في البادية ، وقال الشعر صبياً ، وتنبأ في بادية السماوة بين الكوفة والشام وتبعه قوم ، وقبل أن يستفحل أمره خرج إليه لؤلؤ أمير حمص ونائب الاخشيد فأسره وسجنه حتى تاب ورجع عن دعواه . ووفد على سيف الدولة أمير حلب فمدحه وحظي عنده . ومضى إلى مصر فمدح كافور الاخشيدي ثم قصد العراق وفارس . وفي طريق عودته إلى بغداد قتله فاتك الأسدى .

سير أعلام النبلاء ١٩٩/١٦ .

### ۹۱ ـ مجاهد بن جبير ( ت ۱۰۱ هـ ) :

المكّي المخزومي ، وهو تابعي ، إمام ، متفق على جلالته وإمامته . سمع ابن عمر وابن عباس وأبا سعيد وأبا هريرة وعائشة وغيرهم من الصحابة ، وسمع من التابعين طاووساً وابن أبي ليلي وآخرين .

وهو إمام في الفقه والحديث والتفسير . توفي سنة ١٠١ هـ وهو ابن ثلاث وثمانين سنة .

سير أعلام النبلاء ٤/ ١٩٥٥

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٥/٢٦٦، طبقات خليفة ت ٢٥٣٥، تاريخ البخاري ١١١/٧، المعارف ٤٤٤، المعرفة والتاريخ ١١١/١، الحلية ٣/٢٧٩، طبقات الفقهاء للشيرازي ٦٩، تهذيب الأسماء واللغات القسم الأول من المجزء الثاني ٨٣، تهذيب الكمال ص ١٣٠٦ تاريخ الإسلام ١٩٠٤، العقد تذكرة الحُفّاظ ١/٨١، العبر ١/١٢٥، البداية والنهاية ٩/٢٢١، العقد الثمين ١٣٢٧، غاية النهاية ت ٢٦٥٩، تهذيب التهذيب ٢٢٤٠،

طبقات الحفاظ للسيوطي ص ٣٥ ، خلاصة تـذهيب التهـذيب ٣٦٩ ، شذرات الذهب ١٢٥/١ . الإصابة ت ٨٣٦٣ .

# ٩٢ \_ المُحاسبي (ت ٢٤٣ هـ):

الزاهد العارف ، شيخ الصوفية أبو عبد الله الحارث بن أسد ، البغدادي المحاسبي ، صاحب التصانيف في التصوف ، ولقب المُحاسبي ( بضم الميم ) لكثرة محاسبته لنفسه .

له كتب كثيرة في الزهد ، وأصول الديانة والردّ على المعتزلـة والرافضـة . وقد توفى سنة ثلاث واربعين ومئتين .

سير أعلام النبلاء ١١٠/١٢

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات الصوفية: ٥٦، حلية الأولياء ١٠٩ ٧٣/١، الفهرست: ٢٣٦، تاريخ بغداد ٢١١، ٢١٦، الرسالة القشيرية: ١٠٨، صفة الصفوة ٢٠٧٠، ١٠٨، اللباب ١٠١٣، وفيات الأعيان ٢/٧، تهذيب الكمال: ٢١٥، ميزان الاعتدال ٢٠٨، العبر ٢/٥٤، مرآة الجنان ١٤٦٠، طبقات الشافعية للسبكي ٢/٥٧، ١٨٠، تاريخ ابن كثير ١٢٥٠، طبقات الأولياء: ١٧٥ ـ ١٧٠، تهذيب التهذيب ٢/١٣١ ـ ١٣٤، النجوم الزاهرة ٢/١٦، خلاصة تذهيب الكمال: ٦٠، طبقات الشعراني ١٠٤١، شذرات الذهب ١٠٣١، الكواكب الدرية ١/١٢٠.

# ٩٣ \_ محمد بن إبراهيم الزجاجي (ت ٣٤٨ هـ):

أبو عمرو محمد بن إبراهيم الزجاجي النيسابوري ، جاور بمكة سنين كثيرة ومات بها ، صحب الجنيد والنوري والخواص ورويماً . مات سنة ٣٤٨هـ. انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات الصوفية ص ٤٣١ - ٤٣٣ ، الحلية ٣٧٦/١٠ ، المنتظم لابن الجوزى ٣٩١/٦ .

- ـ محمد بن أدريس را . الشافعي .
- ـ محمد بن الحسن را . ابن فورك .

محمد بن صابر : من شيوخ الكرامية .

محمد بن صبيح

را . ابن السماك .

# ٩٤ ـ محمد بن واسع :

الإمام الرباني ، القدوة ، أبو بكر الأزدي البصري العابد ، وكان رحمه الله يقول : من زهد في الدنيا فقد ملك الدنيا والآخرة . ويقول أيضاً : من أقبل بقلبه على الله أقبل الله بقلوب العباد إليه . حدّث عن أنس بن مالك ومحمد ابن سيرين وغيرهما. وهو قليل الرواية . مات سنة ثلاث وعشرين ومئة أو سبع وعشرين ومئة كما في رواية أخرى .

سير أعلام النبلاء ١١٩/٦ .

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات خليفة ٢١٥، التاريخ الصغير للبخاري ٣١٨/١، ٣١٩، التاريخ الكبير للبخاري ٢٥٥/١، الجرح والتعديل ١١٣/٨، حلية الأولياء للبخاري ٣٥٥- ٢٥٥٠ ، الجرح والتعديل ١٢٨٨، ميزان الاعتدال ٢٥٨/٤ تاريخ الإسلام للذهبي ١٥٩/٥ ـ ١٦١، الوافي بالوفيات ٢٧٢/٥ تهذيب التهذيب ٩/٩٥٤ ـ ٥٠٠، خلاصة تذهيب الكمال ، ٣٦٢، شذرات الذهب ١٦٦/١.

# ٥٥ ـ محمد بن يوسف الأصبهاني :

من كبار الزهاد ، كان رجلًا فاضلًا ، لم يذكر الدنيا قط . وكان ابن المبارك معجباً به .

انظر ترجمته في : حلية الأولياء ٢٢٥/٨ ت ٤٠٠ .

# ٩٦ ـ المُزَني (ت ٢٦٤ هـ):

الإمام العلامة ، فقيه الملة علم الزهاد أبو إبراهيم إسماعيل بن يحيى ، صاحب الشافعي وهو من أهل مصر ، كان زاهداً عالماً مجتهداً غوّاصاً على المعاني الدقيقة ، وهو إمام الشافعيين واعرفهم بطرقه وفتاويه وما ينقله عنه . صنّف كتباً كثيرة في مذهب الإمام الشافعي الذي قال عنه : المُزني ناصر مذهبي . توفي سنة ٢٦٤هـ في مصر . والمزني ( بضم الميم وفتح الزاي )

نسبة إلى مُزَينة وهي قبيلة مشهورة .

سير أعلام النبلاء ٢٩٢/١٢ .

### انظر ترجمته وأخباره في :

الجرح والتعديل ٢٠٤/٢ ، طبقات الفقهاء للشيرازي : ٧٩ ، طبقات فقهاء الشافعيين للعبادي ٩ ، وفيات الأعيان ٢١٧/١ ، العبر ٢٨/٢ ، طبقات الشافعية للسبكي ٣٦/١٩ ، اللباب ٢٠٥/٢ ، تاريخ ابن كثير ٣٦/١١ ، النجوم الزاهرة ٣/ ٣٩ ، مرآة الجنان ٢٧٧/٢ ، شذرات الذهب ١٤٨/٢ ، طبقات الشافعية لابن هداية الله : ٢٠ .

### ٩٧ ـ معاذ بن جبل ( ت ١٨ هـ ) :

أبو عبد الرحمن معاذ بن جبل الأنصاري الخزرجي المدني ، الفقيه الفاضل الصالح ، أسلم وهو ابن ثماني عشرة وشهد بدراً وأحداً والخندق مع رسول الله على وآخى الرسول على بينه وبين عبد الله بن مسعود . ومعاذ من الصحابة المشهورين وقد توفي بالطاعون عام ١٨هـ وهو ابن ثلاث وثلاثين سنة .

سير أعلام النبلاء ١ /٤٤٣ .

# انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد: ٢٧٧/ - ٢٤٨، طبقات ابن سعد: ٣٤٧/٣، طبقات خليفة: ٣٠٠ - ٣٠٣ تاريخ خليفة: ٩٠، ١٣٨، ١٥٥، التاريخ الكبير: ٣٠٩ - ٣٥٠، التاريخ الصغير: ٣٠٥/ ١٤١، ١٥٥، ١٥٥، ١٥٩، ١٥٥، المعارف: ٢٥٤ ، ١٠٥٠، التاريخ الصغير: ٢٤٤/٨ - ٢٤٠، مشاهير علماء الأمصار: ٢٥٠ ، الجرح والتعديل: ١٠٤٨ - ١٤٠، حملية الأولياء: ٢٢٨ - ٢٢٨، الإستبسار: ١٠٠/١، حملية الأولياء: ١٠٨٢ - ٢٤٤، الاستيعاب: ١٠/٤، طبقات الشيرازي: ٤٥، أسد الغابة: ١٩٤٥، تهذيب الأسماء واللغات: ٢/٨٩ - ١٠٠، تهذيب الكمال ١٣٠٧، تذكرة الحفاظ: ١/١١، تاريخ الإسلام: ٢١٩٨، طبقات القراء: ٢٠١٢، تهذيب التهذيب: ١٠١/٨، الإصابة: ١٩/١، طبقات القراء: ٢٠١٠، تهذيب التهذيب: ١٨٦١، ١٨٠٠، كنز العمال: ٢١/٣، طبقات الحفاظ: ٢، خلاصة تذهيب الكمال: ٢٩/١، كنز العمال: ٢١/٣، مشذرات الذهب: ٢٠/٢،

# ٩٨ \_ معاوية بن أبي سفيان :

القرشي الأموي المكي ، مؤسس خلافة بني أمية . قيل : إنه أسلم قبل أبيه وقت عمرة القضاء ولكن ما ظهر إسلامه إلا يوم فتح مكة .

حدّث عن النبي ، وكتب له مرات يسيرة ، وحدّث أيضاً عن اخته أم المؤمنين أم حبيبة وعن أبي بكر وعمر . ولي الخلافة بعد أن تنازل له الحسن ابن علي عنها، وحكم حوالي عشرين سنة من ٤١ هـ حتى ٦٠ هـ.

سير أعلام النبلاء ١١٩/٣

### انظر ترجمته واخباره في :

طبقات ابن سعد ٣٢/٣ و٧٦/٠٤، نسب قريش: ١٢٤، طبقات خليفة: (ت ٥١ و ٩٦٩ و ٩٦٩، التاريخ الكبير ٣٢٦/٧، المعارف: ٣٤٤، المعرفة والتاريخ ١٩٥٠، التاريخ الكبير ١٣٦٠، الجرح والتعديل المعرفة والتاريخ الطبري ٣٢٣/٥ وما بعدها، مروج الذهب ١٨٨/٣، تاريخ ١٨٨/٢، جمهرة أنساب العرب ١١٢، الإستيعاب: ١٤١٦، تاريخ ٢٢٠، جمهرة أنساب العرب ١١٢، الإستيعاب: ١٤١٦، تاريخ ١٤١٠، الجمع بين رجال الصحيحين ٢/٩٤، شذرات الذهب ١٠٥/٢ طبقات فقهاء اليمن: ٤٧، جامع الأصول ١٠٧/١، أُسد الغابة ١٥/٢، الكامل في التاريخ: ٤/٥، تهذيب الأسماء واللغات ١٠٢/٢/١، تهذيب الكمال: ١٣٤٣، تاريخ الإسلام ١٠٢/٢، مرآة الجنان ١٠٢/٢، البداية والنهاية ٨/٠٢ و١١٧، مجمع الزوائد ١٣٥٤، العقد الثمين ١٢٧/٧، غاية النهاية: ت ٢١٨، الإصابة ٣/٣٥٤، تهذيب التهذيب الكمال: ٣١٨، المطالب العالية ١٨٠٤، تاريخ الخلفاء: تهذيب التهذيب الكمال: ٣٦٢، المطالب العالية ١٨٠٤، تاريخ الخلفاء:

# ٩٩ ـ معروف الكرخي (ت ٢٠٠ هـ):

هو أبو محفوظ معروف بن فيروز ، الصالح المشهور ، كان من المشايخ الكبار ، وكان مشهوراً بإجابة الدعاء . وهو أستاذ السري السقطي ، وأخباره ومحاسنه أكثر من أن تحصى . توفي ببغداد سنة ٢٠٠ هـ وقــيــل ٢٠١ هـ. سير أعلام النبلاء ٩/ ٣٣٩ .

# انظر ترجمته واخباره في :

طبقات الصوفية ٨٣ ـ ٩٠ ، حلية الأولياء ٨/ ٣٦٠، ٣٦٨، تاريخ بغداد

١٩٩/ ١٩٩، ٢٠٩، الرسالة القشيرية ١/ ٧٩، طبقات الحنابلة ١/ ٣٨١، ٨٩ ، همة الصفوة ٢/ ٧٩، اللباب ١/ ٩١، وفيات الأعيان ٢/ ٢٥، العبر ١/ ٢٣٠، دول الإسلام ١/ ٢٦، ، مرآة الجنان ١/ ٤٦٠، عبقات الأولياء : ٢٨٠، ٨٥٠، شذرات الذهب ١/ ٣٦٠.

### ١٠٠ - نصر المقدسي (ت ٤٩٠ هـ):

الشيخ الامام العلامة القدوة المحدّث شيخ الإسلام أبو الفتح نصر بن إبراهيم بن نصر المقدسي ، الإمام الزاهد المجمع على جلالته وفضيلته وله مصنّفات كثيرة في المذهب وغيره . صحبه الغزالي متبرّكاً به حين قدم إلى دمشق . . .

وقد توفي المقدسي سنة ٤٩٠ هـ بدمشق .

سير اعلام النبلاء ١٣٦/١٩

### انظر ترجمته واخباره في :

تاريخ ابن عساكر ٢٦٩/١٧ تبيين كذب المفتري: ٢٨٦ ـ ٢٨٧ ، معجم ابن الأبار: ١٩٩ تهذيب الاسماء: ٢/٥١٠ ـ ١٢٦ ، دول الإسلام: ١٩/١ ، العبر: ١٩٩٣ ، مرآة الجنان: ١٥٢/٣ ، طبقات السبكي: ٥/١٥٣ ـ ٣٥٣ ، طبقات السبكي: الزاهدة: ٥/١٥٣ ـ ١٩٠ ، النجوم الزاهدة: ٥/١٥٠ ، الانس الجليل: ٢٦٤ ، طبقات ابن هداية الله: ١٨١ ، كشف الظنون: ٨٥، ٨٩ ، شذرات الذهب: ٣/٥٩٣ ـ ٣٩٠ ، هدية العارفين: ٢/٥٩٣ .

# - النهر **جوري** را . أبو يعقوب النهر جوري .

# ١٠١ ـ نوف البكالي :

نوف بن أبي فضالة البكالي (بالكسر والتخفيف ولام ، نسبة إلى بكال ككتاب ، بطن من حِمْيَر) وهو المرغّب في المحاسبة والمعالي . كان للكتب قارياً ، وإلى المحامد داعياً ، وعن المحاذر ناهياً . تابعي ، شامي ، كان إمام أهل دمشق في عصره ، من رجال الحديث، ورد ذكره في الصحيحين مات في الغزو شهيداً بعد التسعين (نحو ٩٥ هـ)، وكان راوياً للقصص . وهو ابن زوجة كعب الاحبار .

انظر ترجمته واخباره في :

حلية الأولياء ٨/٦] ، تهذيب التهذيب ١٠/١٠] ، الأعلام للزركلي .

### ۱۰۲ ـ هابیل :

ابن آدم عليه السلام ، وقد ذكر القرآن الكريم قصته مع اخيه قابيـل في سورة الماثدة الآيات ٢٧ ـ ٣١ ، راجع كتب التفسير .

### ۱۰۳ ـ هاروت :

ذكر الله تعالى قصته مع مــاروت في كتابــه العزيــز في سورة البقــرة الآية ١٠٢ . راجع كتب التفسير .

# ١٠٤ ـ هَرِم بن حيّان العبدي :

أحد الأولياء المشهورين ، وأحد العابدين ، حدّث عن عمر وروى عنه الحسن البصري وغيره . وليَ بعض الحروب في أيام عمر وعثمان ببلاد فارس . قال ابن سعد : كان عاملًا لعمر ، وكان ثقة ، له فضل وعبادة . سير أعلام النبلاء ٤/٤٨

### انظر ترجمته وأخباره في :

حلية الأولياء ٢/١٩/٢ (الترجمة رقم ١٦٧) وفيها أنّه وليَ عملاً لعمر بن الخطاب صفة الصفوة ٢١٣/٣ ، طبقات ابن سعد ١٣١/٧ ، طبقات ابن سعد ١٣١/٧ ، طبقات خليفة ت ١٥٨١ ، تاريخ البخاري ٢٤٣/٨ ، المعارف ص ٤٣٥ ، الحلية ١١٩/٢ ، الإستيعاب ت ٢٦٧٥ ، أسد الغابة ٥/٥٥ ، تاريخ الإسلام ٢١١/٣ ، الإصابة ت ١٩٤٧ ، النجوم الزاهرة ١٣٢/١ .

# ١٠٥ \_ هشام بن حسان (ت ١٤٨ هـ):

قال أبو نعيم في الحلية (٢٦٩/٦): المترقب ذو الاحزان المتيقظ ذو الأشجان ، هشام بن حسان ، لزم أستاذه الحسن بن أبي الحسن هشر سنين . وكان يحدّث فيبكي وتجري الدموع على لحيته . وقد أدرك الأئمة الأعلام ، واقتبس عنهم الاقضية والأحكام . سمع محمد بن سيرين وقتادة وعكرمة وهشام بن عروة وحدّث عنهم . مات سنة ثمان واربعين ومئة . سير أعلام النبلاء ٢٥٥/٦

# انظر ترجمته وأخباره في :

تاريخ خليفة ٤٢٤ ، طبقات خليفة ٢١٩ ، تاريخ البخاري : ١٩٧/٨ ،

التاريخ الصغير ٢/٨٥، الجرح والتعديل ٥٤/٩ ـ ٥٥، الكامل في التاريخ ٥٥/٥، تهذيب الكمال ١٤٣٦، تاريخ الإسلام ١٤٤/٦، تذكرة الحفاظ ١٦٣/١، ميزان الاعتدال ٢٩٥/٤ ـ ٢٩٨، تهذيب التهذيب الحفاظ ٣٠٠١، خلاصة تذهيب الكمال ٢٠٩، شذرات الذهب ٢١٩/١، حلية الأولياء ٢٦٩/٦.

### ١٠٦ ـ وهب بن منبّه (ت ١١٠ هـ):

تابعي جليل ، من المشهورين بمعرفة الكتب الماضية ، سمع كثيراً من الصحابة ، وروى عنه عمرو بن دينار والمغيرة بن حكيم وآخرون . اتفق العلماء على توثيقه . وقد ولي قضاء صنعاء . وكان زاهداً . توفي عام ١١٦ هـ أو ١١٤ أو ١١٠ على اختلاف الروايات .

سير أعلام النبلاء ٤/٤٥٥

انظر ترجمته وأحباره في: طبقات ابن سعد ٥٤٣/٥ ، الزهد لأحمد بن حبل ٣٧١ ، طبقات خليفة ت ٢٦٥٢ تاريخ البخاري ١٦٤/٨ ، المعارف ٤٥٩ ، الحلية ٤/٣٢ ، طبقات الفقهاء للشيرازي ٧٤ ، طبقات فقهاء اليمن ٥٧ ، معجم الادباء ٢/٩٩ ، وفيات الأعيان ٢/٣٧ ، تهذيب الكمال ص ١٤٨٤ تاريخ الإسلام ١٤/٥ ، تذكرة الحفاظ ١٩/٩ ، العبر ١٤٣١ ، البداية والنهاية ٢٧٦٧ ، تهذيب التهذيب ١٩٥١ ، طبقات الحفاظ للسيوطي ص ٤١ ، خلاصة تذهيب التهذيب التهذيب التهذيب التهذيب التهذيب التهذيب التهذيب التهذيب الرادة الحفاظ المسيوطي ص ٤١ ، خلاصة تذهيب التهذيب الته

# ۱۰۷ ـ وهب بن الورد ( ت ۱۵۰ هـ ) :

ابن أبي الورد المخزومي ، مولاهم ، المكّي ، ويقال اسمه عبد الوهاب ووهيب لقب له ، وكنيته أبو عثمان ويقال أبو أمية . روى عنه عبد الله بن المبارك وعمارة بن القعقاع . قال يحيى بن معين : هو ثقة ، وقال أبو حاتم : كان من العبّاد . وكانت له أحاديث ومواعظ وزهد . وكان سفيان الثوري إذا حدّث الناس وفرغ قال : قوموا بنا إلى الطبيب يعني وهيباً . وقد توفي عام ١٥٠ هـ .

سير أعلام النبلاء ١٩٨/٧ .

### انظر ترجمته واخباره في :

طبقات ابن سعد: ٥/٨٨٥ ، التاريخ الكبيسر ١٧٧/٨ ، المعرفة والتاريخ: ١٩٤/١ ، الجرح والتعديل: ٩٤/٩ ، مشاهير علماء الأمصار: ١٤٨، حلية الأولياء ١٤٠/٨ ـ ١٦١ ، الكامل لابن الأثير: ٥/١٣٠ في أخبار (١٥٥ه) تهذيب الأسماء واللغات: ١٤٩/٢ ؛ تاريخ الإسلام: ١/٥١٦ ، عبسر الفهبي: ٢٢٢/١ ، العقد الشمين: ١٧٧/٧ ، تهذيب التهذيب: ١٧٠/١ ، خلاصة تذهيب الكمال: ٤١٧/٧ ، شذرات الذهب: ١٢٠/١١ .

# ١٠٨ ـ يحيى بن معاذ الرازي (ت ٢٥٨ هـ):

هو أبو زكريا الواعظ ، أحد رجال الطريقة . له لسان في الرجاء خصوصاً ، وكلام في المعرفة . خرج إلى بلخ وأقام بها مدة ، ورجع إلى نيسابور ، ومات بها سنة ٢٥٨ هـ .

سير أعلام النبلاء ١٥/١٣.

### انظر ترجمته في :

طبقات الصوفية: ١٠٧ - ١١٤ ، حلية الأولياء: ١٠/٥ - ٧٠ ، الفهرست: المقالة الخامسة: الفن الخامس، تاريخ بغداد: الفهرست: المقالة الخامسة: الفن الخامس الكامل لابن الأثير ٢٠٨/١٤ ، المنتظم: ١٦٥/ - ١٦ ، الكامل لابن الأثير ٢٥٨/٧ ، وفيات الأعيان ٢/٥٦ - ١٦٨ ، عبر الذهبي: ١٢/٢ ، البداية والنهاية: ١٢/١١ ، طبقات الأولياء: ٣٢١ - ٣٢٦ . شذرات الذهب: ١٣٨ - ١٣٨ .

# ١٠٩ ـ يوسف بن اسباط الشيباني ( ت ١٩٠ هـ ) :

أحد الزّهاد ، من سادات المشايخ ، لـ ه مواعظ وحكم ، وقـد روى عن الثوري وغيره . وقد نزل الثغور مرابطاً ، وثقه ابن معين . وقال أبو حاتم : لا يحتجّ به .

سير أعلام النبلاء ١٦٩/٩

### انظر ترجمته في :

التاريخ لابن معين : ٦٨٤ ، التاريخ الكبير ٣٨٥/٨ ، التاريخ الصغير ٢٦٥/٨ ، مشاهير علماء ٢٦٥/٢ ، مشاهير علماء

الامصار ت ١٤٩٠ ، حلية الأولياء ٢٣٧/٨ ، ميزان الاعتدال ٢٦٢/٤ .

١١٠ \_ يونس بن عبيد الله (ت ١٣٩هـ)

يونس بن عبيد الله ، التابعي الجليل ، اتفقوا على جلالته وتوثيقه . رأى ابن مالك ، وحدّث عن الحسن وابن سيرين وعطاء وعكرمة . وحدّث عنه شعبة وسفيان وخلق كثير . قال ابن سعد : كان ثقة كثير الحديث .

سير أعلام النبلاء ٦٨٨/٦ .

انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢٦٠/٧ ، تاريخ خليفة ٢٦١ ، ٤١٨ ، طبقات خليفة (٢١٨ ) ، التاريخ الصغير ٩٤/٢ ، الجرح والتعديل ٢٤٢/٩ ، مشاهير علماء الأمصار (٥٠ ) حلية الأولياء ١٥/٣ ـ ٢٧ ، الكامل في التاريخ الممال ٤٨٧/٥ ، تهذيب الكمال ١٥٦٧ ، تاريخ الإسلام ١٩/٥ ، تذكرة الحفاظ ١٤٥١ ـ ١٤٦ ، تهذيب التهذيب التهذيب ٢٠٧/١ .

# الملحق الثالث

# هوامش التحقيق مرتبة حسب صفحات الكتاب

ص ٤٧ : (وهي الصفحة الأولى من كتاب منهاج العابدين).

(١) زيادة من (د) و (هـ).

(٢) هكذا في (جـ) و (هـ)، وفي الأصل: الأمر.

#### ص ٤٨:

(١) في (هـ): وحاصل العبيد الأقوياء ، وبضاعة الأولياء وطريق الأتقياء .

(٢) في الأصل : قسم ، وآلتصحيح من (ج) و (د) و (هـ) .

(٣) في (ج): نهاية مقاصدها.

 (٤) في (ج): فإذا هي طريق عسر، ومكان وعسر، سبيل صعب، كثيرة العقبات.

(٥) في (ج) : حفيَّة ، بالحاء المهملة ، وفي (هـ) : حقيقة .

(٦) في (ج) و (د) : العزاء، وفي (هـ) : الفراغ.

(٧) ساقطة في الأصل، مثبتة في (ج) و (د) و (هــ).

### ص ٤٩ :

سقط شطر البيت هذا من (د) و (هـ) .

(٢) (ج) : وألا يقع .

(٣) زيادة من (ج).

(٤) (ج) : من فهم معانيها.

(٥) (ج) و (هـ) : رضوان الله عليهم أجمعين.

### ص ٥١ :

- (١) (د) و(هـ): يتجرد.
- (٢) زيادة من (جـ) و (د) و (هـ).
- (٣) ساقطة من الأصل، مثبتة في (جـ) و (د) و (هـ). والإرادة إحدى صفات الله تعالى السبعة، لذلك وجب ذكرها .

### ص ٥٢ :

- (١) في الأصل: فتحتاج، والتصحيح من (هـ)، وفي (ج) فيحتاج.
  - (٢) زيادة من (ج)، و ( د ) و (هـ) يقتضيها سياق الكلام .
- (٣) في الأصل: العلم اليقين، والتصحيح يقتضيه السياق وما بعد.
  - (٤) في الأصل: هذا، والتصحيح من باقي النسخ.
    - (٥) (ج): توانٍ.
    - (٦) (هـ) : علم اليقين بالغيب.
  - (٧) في الأصل: بعثته، والتصحيح من باقي النسخ.

### ص ۵۳ :

- (١) زيادة من (د) و (هـ)، ساقطة من (أ) و (ج) وهذه الـزيادة يقتضيهـا سياق الكلام حتى يستقيم المعنى.
  - (۲) زیادة من (د) و (هـ).
  - (٣) (ج) : التوبة الصادقة.
  - (٤) (ج) : منع النفس، (د) و (هـ): قهر للنفس.
    - (٥) زيادة من (ج).

#### ص ٤٥ :

- (١) سقطت من الأصل وهي مثبتة في باقي النسخ .
  - (٢) (ج): حسن توفيقه.
- (٣) زيادة من (د) و (هـ). وفي (ج): كسلانة فاترة.

#### ص ٥٥:

- (١) في (ج) و ( د ) و (هـ) : له .
- (٢) في الأصل: الذكرين، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ).

(٣) (ج) : الصالحين.

### ص ٥٦ :

- (١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ).
  - (٢) (ج) : تأمّل.
- (٣) في (أ) و (ج) حالة بالمفرد، والتصحيح من (د) و (هـ).
  - (٤) في (ج) و (د) و (هـ) البريد.
  - (٥) ساقطة من (ج) و (د) و (هـ).
- (٦) في (ج) نعيماً مقيماً وملكاً كبيراً. و (د) و (هـ) نعيماً مقيماً وملكاً كبيراً عظيماً.

### ص ٥٧ :

- (١) زيادة من (د) و (هـ).
- (٢) في الأصل: الخامس، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ).

#### ص ۲۰

- (١) ساقطة من الأصل مثبتة من (ج) و (د) و (هـ).
- (٢) في (ج) العبارة هي كالتالي: والعبادة بمنزلة ثمرتها والشجرة أشرف إذ هي الأصل.
  - (٣) عبارة ساقطة من (ج) و (د).
- (٤) يضرّ وتضرّ جاء هذان الفعلان في الأصل بصيغة الجمع والتصحيح من (د) و (هـ).

### ص ٦١ :

- (١) في الأصل: صفات نعته، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ).
- (٢) (ج) : وربما يعرض لك أمر مشكل، وأنت لا تجد من تسأله.
  - (٣) ساقطة من جميع النسخ مثبتة في (ج).

#### ص ٦٢ :

- (١) (ج): أو نوم وغير ذلك وأنت تبتغي القربة.
  - (٢) (ج) و (د) و (هـ) أسر الأمل.
- (٣) في الأصل: وجه، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ).

### ص ٦٣ :

- (١) (د) و (هـ) : الكدر.
  - (٢) (ج) لا يقبل.
- (٣) (ج) أنباء، (د) و (هـ) : سائر، ومعنى أفناء كما هي في الأصل الناس الذين فنوا وماتوا.

### ص ٦٤ :

- (١) زيادة من (د) و (هـ).
  - (٢) زيادة من (ج).
- (٣) في الأصل: الحدث، والتصحيح من النسخ الباقية.

#### ∠ره: :

- (١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقى النسخ.
- (٢) ساقطة من الأصل مئبتة في باقى النسخ.
- (٣) ساقطة من الأصل: مثبتة في (د) و (هـ).

### ص ٦٦ :

- (١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: المقصود والمطلوب والتصحيح من باقي النسخ.

### ص ٦٧ :

(١) سقط هذا الحديث من الأصل ومن (ج) وأثبتته نسختا (د) و (هـ).

#### ص ۱۸:

(١) زيادة من (ج).

### ص ۷۱ :

- (١) زيادة من (ج).
- (٢) في الأصل ورد هذا الحديث بهذا النص: «إذا كذب العبد تنحى الملكان عن نتن ما يخرج من فيه». والرواية التي أثبتناها، وردت في (ج) و (د) و (هـ).

#### ص ۷۳ :

(١) في الأصل: على، والتصحيح تقتضيه اللغة.

```
(٢) زيادة من (د) و (هـ).
```

ص ٥٧ .

(١) زيادة من (د) و (هـ).

ص ۷٦:

(١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ).

ص ۷۷ :

(١) في الأصل: الأمر، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ).

(٢) (ج) و (د) و (هـ) بين يدي .

(٣) زيادة من (ج) و (د) و (هـ).

ص ۷۸ :

(١) زيادة يقتضيها السياق.

(٢) زيادة من (د) و (هـ) (٢٤) يقتضيها سياق الكلام.

ص ٧٩ :

(١) زيادة من (ج).

(٢) زيادة من (ج) و (د) و (هـ).

ص ۸۰ :

(١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ) .

ص ۸۱:

(١) في الأصل: عليها، والتصحيح من (ج) .

ص ۸۲ :

(١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ) .

ص ۸۳ :

(١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ) .

(٢) زيادة من (ج).

ص ٨٤ :

(١) في الأصل: بالإرادة، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ) .

- (٢) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.
- (٣) ساقطة من الأصل ومن (ج) مثبتة في (د) و (هـ) وبها يستقيم المعنى .

#### ص ۸۵:

(١) في الأصل: كأن، والتصحيح من باقي النسخ.

### ص ۸٦ :

(١) في الأصل وفي (ج) أخذه ، والتصحيح من (د) و (هـ) .

### ص ۸۸ :

- (١) في الأصل: ضمَّه، وفي (ج) طبخه والتصحيح من (د) و (هـ) .
- (٢) في الأصل بآفته، وفي (ج) لما فيه والتصحيح من (د) و (هـ) .

### ص ۸۹:

(١) زيادة من (د) و (هـ) .

### ص ۹۰:

- (١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.
- (٢) في الأصل عنه، والتصحيح من باقى النسخ.

#### ص ۹۲:

- (١) هذا البيت ساقط من الأصل، مثبت في باقي النسخ .
  - (٢) (ج) (د) و (هــ) : غَيْرٌ .

### ص ۹۳ :

- (١) هكذا في الأصل، وفي بـاقي النسخ: التخلُّص.
- (٢) ورد صدر هذا البيت في (ج) كالتالي: «فما ساء في إلَّا الذين عرفتهم».

### ص ۹۰:

- (١) ساقطة من الأصل، ومن (ج) مثبتة في (د) و (هـ) .
  - (٢) هذا البيت زيادة من (د) و (هـ) .

### ص ۹٦ :

(١) في (ج) : إن الخلق في هذا الزمان.

### ص ۹۸ :

- (١) في الأصل: ذلك، ولفظة الاعتزال من باقى النسخ.
- (٢) في الأصل: المحتاج إليه في باب الدين، والإضافة من (د) ، و (هـ) .

### ص ۹۹ :

- (١) في الأصل: قدرهم، وهكذا في (د) و (هـ) و (ج) قدمهم.
  - (٢) في (د) و (هـ) تنتحيك .
    - (٣) (د) و (هـ) : مانع .

#### ص ۱۰۰ :

- (١) في (ج) نعم فالشخص معهم ما أبعده عنهم .
  - (٢) زيادة من (ج)

#### ص ۱۰۱:

- (١) زيادة من (د) و (هـ) .
  - ص ۱۰۲:
- (١) هكذا في (أ) و (ب) وفي باقي النسخ: كمال.
- (٢) هكذا في الأصل؛ وفي (ب) بركات ونظر من الله بالرحمة و (ج) من بركات ونظر من الله عزّ وجلّ بالرحمة. وهكذا في (د) و (هـ).
  - (٣) في الأصل: فيسكن، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ) .

#### ص ۱۰۳:

(١) سقط هذا البيت من (ب) و (ج).

#### ص ۱۰٤:

(١) ساقطة في الأصل مثبتة في باقي النسخ.

### ص ۱۰۵:

(١) زيادة من (د) و (هـ) .

### ص ۱۰۷ :

- (١) سقطت من الأصل وثبتت في باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: فاذن متى عانقت العبادة حقها . وفي الحاشية : فأنت إذا أعطيت العبادة . وهكذا ورد في النسخ الأخرى المخطوطة ، وقد فضلنا الصيغة التي أثبتناها .
  - (٣) في الأصل:

اتـخـذ الله صـاحـبـاً ودع الـنـاس جـانـبـاً وقـد أثبتناهـا مـا ورد في نسخـة (د) و (هـ) لـورود بيتين زيـادة على مـا في الأصل.

(٤) زيادة من (د) و (هـ) .

ص ۱۰۸ :

(١) هكذا في الأصل، وفي (ب) أما في (ج) و (د) و (هـ) : وإبقاء عليك .

(٢) في الأصل: ثنا كده، والتصحيح من الحاشية ومن باقي النسخ .

ص ۱۱۰ :

(١) زيادة يقتضيها السياق.

: 111 .

(١) زيادة من (ج) يقتضيها سياق الكلام.

ص ۱۱۲:

(١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ) .

(٢) ساقطة في الأصل مثبتة في باقي النسخ.

ص ۱۱۳ :

(١) زيادة من (ج) و (د) وهي موضحة لسياق الكلام وتتفق مع ما سبق .

. 115 -

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

(٢) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

ص ١١٥ :

(١) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ .

(٢) عبارة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ .

: 117

(١) في (ج) في فعل الطاعات .

ص ۱۱۹ :

(١) في الأصل: أصعب، والتصحيح من باقي النسخ.

(٢) زيادة من (ج) .

(٣) زيادة من (د) و (هـ) .

#### ص ۱۲۰ :

- (١) في الأصل: ولقوا أولادهما، والتصحيح من (د) و (هـ)، وكذلك الأفعال المتعلقة بآدم وحواء وجاءت في الأصل بالمفرد والتصحيح من (د) و (هـ) وهذا يتفق مع منطق اللغة.
  - (٢) زيادة من ( د ) و (هـ) .
    - ص ۱۲۱ :
  - (١) زيادة من (د) و (هـ) وفي (ج): في أمرهما.
  - (٢) في الأصل: تربية وتقوية، والتصحيح من باقي النسخ.

## ص ۱۲۶ :

(١) في الأصل: وهكذا كل خير ، والعبارة المثبتة من (د) و (هـ) .

## ص ۱۲٦ :

- (١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ) .
- (٢) في الأصل: بالحلال، والتصحيح من باقي النسخ.

#### ص ۱۲۷:

- (١) زيادة من المحقق.
- (٢) زيادة من (د) و (هـ) .
  - ص ۱۳۰ :
- (١) زيادة من (د) و (هـ) .

#### ص ۱۳۱ :

- (١) في الأصل، وهو، والتصحيح من (د) و (هـ).
- (٢) ساقطة من الأصل، مثبتة في (ب) و (د) و (هـ) .
- (٣) في الأصل: باجتناب والتصحيح من (ب) و (د) و (هـ) .
  - (٤) في الأصل من ، والتصحيح من باقي النسخ .
    - (٥) زيادة من (ب) و (ج) .
  - (٦) في الأصل طويل، والتصحيح من باقي النسخ.

#### ص ۱۳٤ :

(١) سقط هذا البيت من جميع النسخ ما عدا الأصل.

## ص ۱۳۵ :

(١) سقط هذا البيت من جميع النسخ ما عدا الأصل.

#### س ۱۳۶ :

- (١) في الأصل الوسواس، والتصحيح من باقي النسخ.
  - (٢) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

#### ص ۱۳۷ :

- (١) في الأصل: يقع والتصحيح من باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: بالمفرد، وفي باقي النسخ بالجمع.

#### ص ۱۳۹ :

(١) عبارة مثبتة من (ج) ساقطة من باقي النسخ.

#### ص ۱٤٣ :

- (١) في الأصل: أحدها، والتصويب من (د) و (هـ) وهذا يتفق مع ما سيأتي.
  - (٥) في الأصل: منظر والتصويب من باقى النسخ.

#### ص ۱٤٤ :

- (١) في الأصل: كل جوهر للعبد خطر وكل معني نفيس والتصويب من باقي النسخ
  - (٢) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

#### ص ۱٤٥ :

(١) في الأصل: تقطر، والتصويب من باقي النسخ.

#### ص ۱٤٧ :

(١) زيادة من (د) و (هـ) .

#### ص ۱٤٩ :

(١) في الأصل: يحسبوا، والتصويب من باقي النسخ.

#### ص ۱۵۰:

(١) في الأصل: مصيرة، والتصويب من باقي النسخ.

```
ص ۱۵۷ :
```

(١) زيادة من (د) و (هـ) وفي (ب) بنقص الأمل وفي (ج) : بقصر الأمل

#### ص ۱٥٩ :

- (١) زيادة يقتضيها سياق الكلام .
- (٢) زيادة يقتضيها سياق الكلام.

ص ١٦١ :

(١) في الأصل: بالدنيّ ، والتصويب من باقي النسخ.

ص ۱۹۳ :

(١) زيادة من (د) و (هـ) .

ص ١٦٦ :

- (١) عبارة ساقطة من الأصل ومن (ب) مثبتة في (ج) و (د) و (هـ) .
  - (٢) زيادة من (ج) و (د) و (هـ) .

## ص ۱۹۸ :

- (١) في الأصل: مما، والتصحيح من (ب) و (د) و (هـ) .
- (٢) في الأصل: السلطان بالمفرد، والتصحيح من باقي النسخ.

#### ص ١٦٩ :

- (١) الغالب، والتصحيح من باقي النسخ.
- (٢) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

ص ۱۷٤ :

(١) في الأصل : عن جاره ، والتصحيح في باقي النسخ .

140.

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في جميع النسخ.

ص ۱۷۸ :

- (١) في الأصل: في زوال، والتصحيح من باقي النسخ .
  - (٢) زيادة من (د) و (هـ) .
- (٣) الأبيات الثلاثة الأخيرة ساقطة من جميع النسخ ، مثبتة في الأصل.

ص ۱۸۲ :

(١) في الأصل: العدة، وهكذا في (ب)، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ) .

وهذا يتفق مع الحديث النبوي: «الصلاة عماد الدين».

#### ص ۱۸۵ :

- (١) هكذا في الأصل وفي (ب) وفي باقي النسخ رأس مالك .
- (٢) البيتان الأول والثالث ساقطان من جميع النسخ مثبتان في الأصل فقط .

## ص ۱۸٦ :

(١) في الأصل: صيام، ولعلَّ الأصح ما أثبتناه وهو ما ورد في باقي النسخ .

#### ص ۱۸۷ :

(١) زيادة يقتضيها تنسيق الكلام .

#### : 197 -

- (١) في الأصل: ويرقـون ، وفي (ب) و (جـ) : يفـرّون ، وفي (د) و (هـ) :
   ينفرون .
- (٢) في (ب) يفرون من موارد البلى والردى وفي الحاشية : مرارة الدواء . وكذلك يفرقون أي يخافون .

#### : 1970

(١) الأبيات: ١ + ٢ وردت في الأصل.

والأبيات: ٣ + ٤ زيادة من (ب) و (جـ) .

والأبيات: ٥ + ٦ زيادة من (د) و (هـ) .

#### ص ۱۹۷ :

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقى النسخ.

#### ص ۱۹۹:

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

## ص ۲۰۲ :

(١) هكذا في الأصل، وفي باقي النسخ: حكمة .

ص ۲۰۳ :

(١) هكذا في الأصل وفي باقي النسخ: والإياس.

ص ۲۰۶:

(١) في الأصل: كفي، والتصحيح من باقي النسخ.

ص ۲۰٦ :

- (١) في الأصل أنهم، وفي الحاشبة أهل القرى والتصويب من باقى النسخ.
  - (٢) عبارة ساقطة من الأصل، مثبتة في جميع النسخ الأخرى.

ص ۲۰۷:

- (١) في (ج) : مُذَهِّب الرأي.
- (٢) في هذا البيت الرابع لم يرد في غير الأصل، وهو مقحم في الحاشية، ولعله سقط أو لعله أقحم .

وروى: ما الأرزاق، وإضافة الفاء من المحقق للوزن الشعري.

- (٣) في (ب) و (ج) : فإن قيل. . . . فاعلم.
- وفي ( د ) و (هـ) : فإن قلت . . . . فاعلم .

ص ۲۰۸ :

(١) في الأصل حطامها والتصويب من باقي النسخ.

ص ۲۰۹ :

- (١) في الأصل: بميل، والتصويب من باقى النسخ.
- (٢) في الأصل: قيل، والتصويب من باقي النسخ.
  - (٣) في (ب) : مقصودها .

ص ۲۱۰:

- (١) في هذه الأبيات زيادة من (د) و (هـ) .
- (٢) هذا البيت الأول لم يرد في جميع النسخ وقد ورد في هامش الأصل، وكأن من راجع هذا الأصل أضافه

ص ۲۱۳ :

(١) في الأصل: التي، والتصويب من باقي النسخ.

ص ۲۱٤ :

(١) في الأصل وفي (ب) و (ج) يصع ، والتصويب من (د) و (هـ) .

#### ص ۲۱۷ :

(١) في (ب) :: اختلج.

(٢) في (ب) : اختلج .

#### ص ۲۱۸ :

(١) عبارة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ، وفي (د) و (هـ) : وإظهار النعمة عليه، وأظنه خطأ وقع فيه الناسخ .

#### : Y19 ...

- (١) في الأصل: فكذلك ها هنا. وفي (ب) و (ج) وكذلك الرضا بالقضاء. وما أثبتناه هو من (د) و (هـ) ولعله الأصح لأن الكلام ليس على القضاء بل على المقضى.
  - (٢) لفظة ساقطة في الأصل مثبتة في باقي النسخ.
  - (٣) هكذا في الأصل، وفي باقي النسخ: ألوصول.

#### ص ۲۲۰ :

- (١) في الأصل: والوعد عليه، وما أثبتناه ورد في باقي النسخ ولعله أوضح.
- (٢) في (د) و (هـ) العلماء ، راجع تخريج هـذا الحديث وانـظر إلى روايـاتـه المتعددة .

#### ص ۲۲۱ :

(١) هكذا في الأصل وفي (ب)، وفي (ج) و (د) و (هـ): باتقاء، وما أثبتناه هـو الأصح كما تبينت من سياق الكلام الآتي .

#### ص ۲۲۵ :

(١) هكذا في الأصل: وفي الهامش، أعظمها وأغلظها وكذلك في (ب) وفي (ج): أعظمها وأعضلها وكذلك في (و) و (هـ) .

#### ص ۲۳۰ :

(۱) لم يرد هذا البيت في النسختين (ب) و (ج) وورد في هامش الأصل: وروايته تختلف عن رواية (د) و (هـ) ففيهما: لم تقرأ بدل لم تقنع ، ومباينا بدل مزابنا .

#### ص ۲۳۳ :

- (١) في الأصل: على، والتصويب من باقي النسخ.
- (٢) البيت الأول ورد في الأصل فقط ، وسقط في باقى النسخ.
- (٣) هكذا في الأصل، وفي هامش عقدهم، وهكذا في باقي النسخ.

#### ص ۲۳۵ :

(١) في الأصل: عن الله تعالى، والتصويب من (د) و (هـ) والعبارة مضطربة في النسخ الأخرى .

#### ص ۲۳۷ :

(١) هـذا البيت الثاني ساقط من الأصل، مثبت في بـاقي النسخ. وفي (د) و (هـ) : وتتحققني ، وفي (ج) : وتيقّني أن الذي هو كائن .

#### ص ۲۳۸ :

(١) في الأصل: كريهة مباركة، وفي (ج) شربة كريهـة إلا أنها ساركة كـريمة، وهذا ما أثبتناه إيضاحاً للمعنى المراد من العبارة .

#### ص ۲٤٠ :

- (١) لفظة ساقطة من الأصل، ومثبتة في باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: فلا يخفى عليه مكانك بشيء وما أثبتناه ورد في باقي النسخ.

## ص ۲٤۱ :

(١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ) يقتضيها سياق الكلام.

#### ص ۲٤٢ :

(١) هكذا في الأصل، وفي (ب): وصبرت عن ذكر العلائق، وفي (ج): وأضربت عن ذكر، وكذلك في (د) و(هـ).

#### ص ۲٤٣ :

- (١) هكذا في الأصل وفي (ج) و (د) و (هـ) وفي (ب) : من لعل ومن عسى .
  - (٢) هذان البيتان ساقطان من (ج) و (د) و (هـ) .

#### ص ۲٤٤ :

- (١) لفظة ساقطة من الأصل مثبتة في (ب) و (ج) وهي في (د) و (هـ) ألا .
  - (٢) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في جميع النسخ.

(٣) هذا البيت ساقط من الأصل، ومن (ب) و (ج) ومثبت في (د) و (هـ) .

#### ص ۲٤٧ :

(١) زيادة من (د) و (هـ) .

#### ص ۲٤۸ :

- (١) هكذا في الأصل، وفي باقى النسخ (معمل).
- (٢) في الأصل: الزهاد والتصحيح من باقي النسخ.

#### ص ۲۵۰ :

- (١) في الأصل: فنودوا، والتصويب من باقي النسخ.
  - (٢) هكذا في الأصل: وفي سائر النسخ، مسكنه.
- (٣) في الأصل: على النار، وهـو كـذلـك في (ب) و (ج) والتصـويب من (د)
   و (هـ). وهذا يتفق مع عروض البحر البسيط التي أتت فعلن ولم تأتِ فعلن.
  - (٤) في الأصل: في العبادة، والتصحيح من باقي النسخ.

#### ص ۲۵۱ :

- (١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: في ، والتصويب من باقي النسخ .
  - (٣) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

#### ص ۲۵۷ :

- (١) في الأصل: الرحيم والتصويب من باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: تخاف والتصويب من باقي النسخ.

#### ص ۲٦۱ :

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

#### ص ۲۶۳ :

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

#### ص ۲۶۹ .

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

ص ۲۷۰ :

(١) في الأصل: إذ لوكان على حال، والتصويب من باقى النسخ.

ص ۲۷۱ :

(١) في الأصل: له والتصويب من باقي النسخ.

ص ۲۷۳ :

(١) سقط هذا البيت من الأصل ، ومن (ب) و (ج) وورد في نسخة ( د ) ونسخة
 (هـ) فقط .

(٢) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

ص ۲۷۷ :

(١) لفظة ساقطة من الأصل مثبتة في باقي النسخ.

(٢) زيادة من المحقق، يقتضيها حسن ترتيب الكلام.

(٣) لفظة ساقطة من الأصل مثبتة في باقي النسخ.

ص ۲۷۹ :

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقى النسخ.

(٢) زيادة يقتضيها سياق الكلام، وهي مثبتة في (د) و (هـ) فقط.

(٣) جملة ساقطة من (أ) و (ب) و (ج)، مثبتة في (و) و (هـ)، وهي لازمة لاستكمال الكلام.

(٤) في الأصل: نوسع، والتصويب من باقي النسخ.

(٥) في الأصل: قال، والتصويب من باقى النسخ.

ص ۲۸۰ :

(١) جملة من المحقق، أضيفت لاستقامة ترتيب الكلام.

ص ۲۸۳ :

(١) زيادة يقتضيها سياق الكلام ساقطة من الأصل، مثبتة في (ب) و (ج) .

(۲) فإنما زيادة من (د) و (هـ) .

ص ۲۸۵ :

(١) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

#### ص ۲۸۹ :

- -(١) في الأصل وفي (ب) : الشيء، والتصويب من باقي النسخ . وهذا التصويب يتفق أيضاً مع ما سيأتي من كلام .
  - (٢) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في ساقي النسخ.

#### ص ۲۹۰:

(١) في الأصل: وكذلك مكان، والتصويب من باقي النسخ.

#### ص ۲۹۲ :

(١) في الأصل عامة والتصويب من باقي النسخ.

## ص ۲۹٤ :

- (١) في الأصل: استهانك والتصويب من باقي النسخ .
- (٢) في الأصل: وقصدت به سعيك، والتصويب من باقي النسخ.
  - (٣) في الأصل: القلوب، والتصويب من باقي النسخ.

#### ص ۲۹۸ :

- (١) في الأصل: والتصويب من باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: قرياني، نسبة إلى قرية، ولم نجد هذه النسبة في ما بين أيدينا من كتب اللغة. والتصويب من باقي النسخ.

#### : Y99 . o

- (١) في الأصل: ضرايبهم، والتصويب من باقي النسخ.
  - (٢) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

#### ص ۳۰۱:

(١) جملة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

#### ص ۶۰۶:

- (١) في الأصل: والآخر، والتصويب من باقي النسخ.
- (٢) زيادة في باقي النسخ، وهي ساقطة من الأصل.

#### : ٣٠٧ -

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

#### ص ۲۰۸:

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقى النسخ.

#### ص ۳۱۲:

(١) في الأصل، بالبكاء، والتصويب من باقى النسخ.

#### ص ۳۱۳ :

(١) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في (ج) و (د).

#### ص ۳۲۰ :

- (١) في الأصل: ما هو والتصويب يقتضي إضافة الفاء الواقعة في جواب الشرط.
  - (٢) في الأصل: أحوال، والتصويب من باقي النسخ.

## ص ۳۲۱ :

(١) في الأصل: بالمفرد ( ) وفي باقي النسخ بالجمع.

#### ص ۳۲۳ :

- (١) في الأصل العبر، والتصويب من باقي النسخ.
- (٢) سأقطة من الأصل، مثبتة في (د) و (هـ) وفي (ب) و (ج): لها. ولعلُ الأصح ما أثنتناه.

#### ص ۳۲۶ :

(١) هكذا في الأصل، وفي (ب) و (د) و (هـ): العنصر.

## ص ۲۲۵ :

- (١) لفظة ساقطة من الأصل ومن (ب) و (ج) ومثبتة في (د) و (هـ) وأثبتناها لضرورة توافقها مع ما بعدها.
  - (٢) في الأصل: هدية، والتصويب من باقي النسخ.
  - (٣) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في (ج) و (د) و (هـ).

#### · 444 -

- (١) في الأصل: لم تحرم خيراً أنت قط تتمناه.
- (٢) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في جميع النسخ.
  - (٣) زيادة من (د) و (هـ) .

#### ص ۳۳۰ :

- (١) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.
- (٢) في الأصل وفي (ب)، موسى عليه السلام وبالإضافة من (د) و (هــ). وهي تتفق مع سياق الكلام.

## ص ۳۳۱ :

(١) في الأصل بأسرارها، والتصويب من باقى النسخ.

## ص ۳۳۲ :

- (١) زيادة يقتضيها سياق الكلام.
  - (۲) زیادة من (د) و (هـ) .

#### ص ۳۳۵ :

(١) جملة ساقطة من الأصل مثبتة في باقى النسخ.

#### : ٣٣٨,

- (١) عبارة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقى النسخ.
- (٢) في الأصل: كان، والتصويب من باقي النسخ.

#### ص ۲ ۲۳ :

- (١) في الأصل: الخلائق، والتصويب من باقى النسخ.
  - (٢) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في (د) و (هــ) .

#### ص ۶ ۲۴ :

(١) في الأصل: وظنّ بأنا لاحقين بقيصرا، وهكذا في (ب) وفي النسخ الأخرى كما أثبتنا . وهذا يتفق مع رواية الديوان.

#### ص ٥٥٠٠ :

- (١) في الأصل بالمفرد، والتصويب من باقى النسخ.
- (٢) هكذا في الأصل، وفي (ج) و (د) و (هـ): (وبال) .

#### ص ۳٤٦ :

(١) هكذا في الأصل وفي (ب) أما في (ج) و (د) و (هـ) فهي الألباء .

## ص ۳٤٧ :

(١) زيادة من (د) و (هـ) .

## ص ۳٤۸ :

(١) وفي (ج) و (د) و (هـ) الجلوة.

## ص ۳۵۹ :

- (١) في الأصل بالمفرد والتصويب من باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: وهمي والتصويب من باقي النسخ.

## ص ۳۵۳ :

- (١) في الأصل كتاب، والتصويب من باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: عملناه، والتصويب من باقي النسخ.

فهرس الأحاديث

| مكان   | رقم     |                      | مكان   | رقم     | 11                      |
|--------|---------|----------------------|--------|---------|-------------------------|
| الورود | التخريج | الحديث               | الورود | التخريج | الحديث                  |
|        |         | اقطع لسانك عن حملة   |        |         | t                       |
| 181    | ٤٠      | القرآن               | 1.1    | **      | الأبدال يكونون بالشام   |
|        |         | ا<br>اکثروا من معرفة | 191    | 74      | احفظ الله تجده          |
|        | 71      | المؤمنين             | 189    | ٤٣      | اخوف ما اخافعِليكم      |
|        |         | _                    | 137    | ٧٩      | إذا أحبّ الله قوماً     |
| ٦٠.    | ٦       | الا أدلُّكم على أشرف | 91     | ۱۸      | إذا رأيتم الناس         |
| ٨3     | ۲       | الا وإن الجنّة       | ٩٧     | **      | إذا ظهرت البدع          |
| 1.1    | 77      | إلزم بيتك            | 779    | ۸۹      | إذا كان يوم القيامة     |
|        |         | الم يوسع لك في       | ٧١     | 14      | إذا كذب العبد           |
| YVA    | 98      | المجالس              | 111    | ۳۱      | إذا ولد لابن آدم        |
| 719    | ٧١      | اللهم بارك لنا فيه   | 7.7    | 79      | اربعة قد فرغ منهن       |
| 10.    | ٤٤      | أما تعجبون من أسامة  | 781    | ۸۰      | أشدّ الناس بلاء         |
| 777    | 97      | أنا أغنى الأغنياء    | 77.    | ٧٢      | أشدّ الناس بلاء         |
|        |         | أنا عند المنكسرة     | ۱۸۳    | 77      | أصل كل دواء الحمية      |
| 777    | ۹٠      | قلويهم               | 177    | ٥٥      | أصل كل داء البردة       |
| 91     | ۲,      | إنْ يدفع عن عمرك     | ٦٧     | 17      | إطلعت ليلة المعراج      |
| 149    | ٣٧      | إنَّ ابن آدم         | 797    | ١٠٣     | أعددت لعبادي الصائمين   |
| ٣٠٨    | 1.7     | ان الله تبارك وتعالى | 771    | ۸٥      | أعوذ بعفوك              |
| 798    | 1.4     | إن الله ليعطى الدنيا | 177    | ۸۳      | أفلا أكون عبداً شكوراً. |

| مكان     | رقم        |                             | مكان   | ، نہ           |                          |
|----------|------------|-----------------------------|--------|----------------|--------------------------|
|          | التخرايج   | الحديث                      | الورود | رقم<br>التخريج | الحديث                   |
|          |            | ب-ت-ث                       |        |                | إن الله تعالى لا         |
| 171      | ا ۸۵       | بعثت بالحنيفية السمحة       | 128    | ٤١             | ينظر إلى صوركم           |
| 7.1      | ١          | تقول: ربّي الله             |        |                | إن اول من يدعى يوم       |
| YAA      | 1.,        | ئلاث مهلكات<br>ئلاث مهلكات  | 479    | 9.4            | القيامة                  |
|          |            |                             | ٤٨     | ١ ١            | إن الجنَّة حفت بالمكاره  |
|          | [          | خ-ح-ج                       | 777    | ۹٧             | إن الجنة تكلمت           |
| 107      | ٤٦         | الحسد يأكل الحسنات          | 108    | <b>{Y</b>      | إن ديننا هذا متين        |
| 477      | ١٠٨        | الحمد لله على ما سياء وسِرّ |        |                | انَ ذكر الله في جنب      |
| 170      | ٥٤         | الحلال لا يأتيك إلاً قوتاً  | 11.    | ۳۰             | الشيطان                  |
| ۱۷۳      | ٦٠         | حلالها حساب                 | 1.1    | 70             | إن الشيطان مع الفذّ      |
| 40.      | 117        | خلق فيها ما لا عين رأت      | 1.1    | 71             | إن الشيطان ذئب الإنسان   |
| ۸۰       | ۱٥         | خیارکم کل متفتن تواب        | ٦٠     | ٤              | إن فضل العالم على العابد |
| [        |            | <b>د-ذ-ر-</b> ز             | 188    | ٤٢             | إن في الجسد مضغة         |
| 177      | ٥٧         | الدنيا حلالها حساب          | 411    | ۱۰۷            | إن للنعم أوابد           |
| 91       | 19         | ذلك أيام الهرج              | 778    | ۸۸             | إن لله مائة رحمة         |
| YVA      | 4.8        | ردوه إلى سجي <i>ن</i>       |        |                | إن المراثي يوم القيامة   |
| 7.5      | 77         | الرزق مقسوم                 | 777    | 90             | ينادي                    |
| ٨٤       | 17         | ركعتان من رجل عالم          | ۲۸.    | 99             | إن النار وأهلها يعجُّون  |
| 1.4      | 7.4        | رهبانية أمتي                |        |                | ان النظر إلى محاسن       |
| 1.7      | 79         | زُرْ غَبّاً تزدد حبّاً      | 140    | ٤٥             | المرأة                   |
| ` `      |            | س ـ ش<br>س ـ ش              | ٥١     | ٣              | إن النور إذا دخل القلب   |
|          |            |                             | ٦٣     | ٨              | إن نوماً على علم         |
| 101      | <b>ξ</b> ο | ستة يدخلون النار            |        |                | إنك لتحمد الله على نعمة  |
| 177      | ۸۲         | شيبتني هود وأخواتها         | 441    | 11.            | عظيمة                    |
| 76<br>78 | 117        | شيبتني هود وأخواتها         | 179    | 4.5            | إنما سمّي المتقون متقين  |
|          |            | ص۔ض۔ط۔ط                     | ٦٣     | ٩              | إنّه يلهمه السعداء       |
| ٦٤       | ١.         | طلب العلم فريضة             | l      | VV             | إني لأذود أوليائي        |
|          |            | ع - غ                       | 717    | ٧٠             | إياكم والطمع             |
| 111      | 44         | العجلة من الشيطان           | 774    | 97             | اين الذين كانوا يعبدون   |

| مكان<br>الورود | رقم<br>التخريج | الحديث                      | مكان<br>الورود | رقم<br>التخريج | الحديث                       |
|----------------|----------------|-----------------------------|----------------|----------------|------------------------------|
|                |                |                             | ٦٠             | ٧              | العلم إمام العمل             |
| 777            | ٧٣             | ما أعطي أحد من عطاء         | 1.1            | 77             | عليكم بالجماعة               |
| ١٦٥            | ٥٣             | ما فضلكم أبو بكر            |                |                | نف ـ ق                       |
| 74.            | ٧٤             | مكتوب على ظهر الحوت         | ۱۳۸            | ۳٦             | قل ربي الله ثم استقم         |
| ٨٤             | ١٦             | من أحبّ دنياه               |                |                |                              |
| 197            | ٦٤             | من سرّه أن يكون             | ١٥٦            | ٤٨             | الكبرياء ردائي               |
| ۱۷٤            | ٦١             | من طلب الدنيا               | 177            | ۰۰             | کل کے نبت من سحت             |
|                |                | من طلب الدنيا حلالًا        | ۱٦٣            | ٥١             | كم من قائم ليس له            |
| ۱۷۳            | ०९             | مباهيأ                      | 777            | 91             | الكيس من دان نفسه            |
| ٦٧             | 11             | من طلب العلم ليفاخر به      | 199            | ٦٥             | كيف بك إذا بقيت              |
| 18.            | ۳۸             | من كثر لغطه                 |                |                | ا ل                          |
| 747            | ٧٦             | من لم يرضُ بقضائي           | 111            | ٣٢             | للشيطان لَمَّة بابن آدم      |
|                |                | - ù <b>-</b>                | 751            | У۸             | لله أرحم بعبده المؤمن        |
| ٧٤             | 18             | الندم توبة                  | 775            | ۸٧             | لله أرحم بالعبد من الوالدة   |
| ٦٠             | ٥              | نظرة إلى العالم             | 721            | ۸۱             | لو أُخِذْنَا أَنَا وَعَيْسَى |
|                |                | -7-                         | ۳۳.            | ۱۰۹            | لو أشاء أن أزينكما           |
| ٣٠٦            | 1.8            | لا أحصي ثناء عليك           | 177            | ٨٤             | لو أني وعيسى                 |
| 177            | ٥٦             | لا انقص من آخرتك شيئاً      | 777            | ۸٦             | لو تعلمون ما أعلم            |
| 178            | ٥٢             | لاتميتوا القلب بكثرة الطعام | 7.1            | 77             | لو توكلتم على الله           |
| 104            | ٤٩             | لا حسد إلَّا في اثنتين      | 737            | 111            | لو علمتم ما أعلم             |
|                |                | هـ ـ و ـ ي                  | ٣٠٦            | 1.0            | ليس احد يدخل الجنّة          |
| 7.7            | ٦٨             | هاك، لو لم تأتها لأتتك      | 777            | ٧٥             | لِيَقِلُ مَمَّك              |
|                |                | ,                           | 181            | 44             | ليلة أسريَ بي                |

## فهرس الأعلام

#### الألف

\_إبراهيم بن أدهم ص ٩٥، ١٠٤، ١٨٦ דיון אין אין אין פיין. \_ إبراهيم التيمي ص ٢٣٢ . ـ إبراهيم الخواص ص ١٩٨. - إبراهيم بن على: را. أبو إسحاق الشيرازي. \_ إبراهيم بن محمد را. أبو إسحاق الاسفراييني

- إبراهيم النخعي ص ١٨٨، ٣٠٤. - ابن السماك ص ١٥٢، ٢٤٨.

- ابن شبرمة ص ٢٦٥.

۔ ابن عباس:

را. عبد الله بن عباس

- ابن فورك ص ٩٨، ٣٣٣، ٢٦٦.

۔ ابن مسعود:

را. عبدالله بن مسعود.

ـ ابن المطيع ص ١٤١.

- أبو إسحاق الاسفراييني ص ٧٨، ٩٨، | - أبو الطيب الطبري ص ٢٣٣. 717, 177, 777.

\_ أبو إسحاق الشيرازي ص ٢٣٣.

\_ أبو بكر الصديق ص ١٦٥، ١٧١، ٣٤٣.

\_ أبو بكر الطرطوشي ص ٧٢.

ـ أبـو بكـر الـوراق ص ٨٦، ٩٥، ١٢٨، ۰۵۱، ۳۰۲، ۱۲۲، ۲۰۳، ۱۳۹.

ـ أبوجعفر الحداد ص ١٦٤.

ـ أبو حازم ص ١٩٢.

\_ أبو حامد الاسفراييني ص ٢٣٣

\_ أبو حامد الغزالي

را . الغزالي.

\_ أبو الدرداء ص ٨٣، ٨٧.

ـ أبو ذرّ الغفاري ص ١٤٩، ١٥٠.

- أبو سعيد الخدري ص ١٣٩.

ـ أبو سعيد الخراز ص ٢٣٢.

\_ أبو سعيد الصوفي ص ٢٣٣.

\_ الوسليمان الكوف:

را . الأعمش.

\_ أبو عبيدة الجراح ص ٣٤٢.

#### ب ـ ت ـ ث

- ـ بلعام بن باعـوراء ص ٧٨، ٢٥٩، ٣٣٢. ٣٣٣.
  - ـ ثوبان بن إبراهيم.

#### جے۔حہ۔خہ

- ـ جعفر الضُبَعي ص ٢٧٣، ٢٧٤.
  - ـ جندب بن جنادة:
  - را . ذو النون المصري
  - ـ الجنيد ص ٢٠٣، ٢٨١.
- ـ الجـويني ص ۲۰۷، ۲۱۱، ۲۳۳، ۲۳۳، ۲۶۲.
- \_ حاتم الأصم ص ٩٠، ١٤٠، ١٥٣، ١٥٦، ١٩٨، ٢٠٥.
  - الحارث بن أسد المحاسبي ص ٢٣٤ .
    - الحارث بن عميرة ص ٩١.
      - ـ حرملة ص ٢٣٤.
    - ـ حـان بن أبي سنان ص ١٣٩.
- الحسن البصري ص ٦٠، ١٤٠، ١٧٢، ٢٧٠، ٢٧٠، ٢٧٠، ٢٤٨، ٢٧٠، ٢٥٠، ٢٧٠،
  - ـ خالد بن معدان ص ۳۰۸، ۳۱۲.
    - ـ خالد بن الوليد ص ١٦٧.
      - ـ الخواص ص ۲۰۳.
    - د-ذ-ر-ز
    - ـ الداراني ص ١٦٤، ١٦٥.
    - ـ داود (عليه السلام) ص ٦٧.
    - ـ داود الطائي ص ٩٤، ١٤٨.
- ـ ذو النون المصرى ص ١٣٤، ٣٣٢، ٣٥١.
  - ـ رابعة العدوية ص ٣٠٧، ٣٣٩.

- \_ أبو عبيدة القاسم بن سلام ص ٩٤.
  - ـ أبو العتاهية ص ١٢٧ .
  - \_ أبو عمر (شيخ الغزالي):
  - را . محم بن إبراهيم.
    - ـ أبو قلابة ص ١٤١.
- \_ أبو محمد (شيخ الغزالي) ص ١٩٦.
  - ـ أبو مطيع البلخي ص ١٩٨.
    - ـ أبو المعالى الجويني:
      - را . ال**جويني**.
  - ـ أبو معاوية الأسود ص ٢٣٢.
  - \_ أبو ميسرة العابد ص ٢٧٣.
- \_ أبو هريرة ص ٧٩، ١٠٦، ١٦٩، ٢٨٠.
- أبو يزيد البسطامي ص ٦٧، ١٨٧، ٢٠٠، ٣٠٧.
  - ـ أبو يعقوب النهرجوري ص ١٥٣.
    - .. احمد بن أي طاهر:
    - را . أبو حامد الاسفراييني
  - \_ أحمد بن أرقم البلخي ص ١٨٠ .
    - \_ أحمد بن عيسى البغدادي:
    - را . أبو سعيد الخراز .
    - \_ أسامة بن زيد ص ١٥٠ .
      - \_ إسحاق بن محمد:
    - را. أبو يعقوب النهرجوري.
      - \_ إسماعيل بن يحيى:
        - را. المُزَني.
      - ـ الأعمش ص ٢٣٢.
        - \_ إمام الحرمين:
        - را. الجويني.
      - ـ امرؤ ألقيس ص ٣٤٤.
  - ـ أويس القرني ص ٩٥، ١٩٩.

را. أبو الطيب الطبري. ـ طيفور بن عيسي: را. البسطامي. ع - غ -\_ عائشة بنت أي بكر ص ١٢٥ . \_عامر بن زید: را. أبو الدرداء. ـ عامر بن عبد قيس (أبو بردة) ص ١٢٦ . ـ عباد الخواص ص ٩٢. \_ عبدان (من مشايخ الكرامية) ص ٢٨٣. \_ عبد الرحمن بن أحمد : را. الداراني. را. أبو هريرة. \_ عبد الله بن زيد: را. أبو قلابة. \_ عبد الله بن شبرمة: را. ابن شبرمة. - عبد الله بن عباس ص ١٦٩، ١٨٢، . MY , PIT. ـ عبد الله بن عمر ص ١٦٩، ١٩٩، ٣٢١. \_عبد الله بن عمرو بن العاص ص ٩٠. - عبد الله بن المبارك ص ١٤٠، ١٤١، .٣٠٨ . ٢٦٦

ـ عبد الله بن مسعود ص ۹۱، ۱۰۰، ۲۳۶،

ـ الرازى: را. **بحيى بن معاذ**. ـ رويم ص ۲۰۳. الزجاجى: را. محمد بن إبراهيم. ـ زرارة بن أوفى ص ١٥١. ـ زين العابدين ص ٤٩. س ـ ش السجزي (الإسلامي) ص ٢١٢. ـ سعد بن مالك الأنصاري را . أبو سعيد الخدري ـ سفيان بن عبد الله ص ١٣٨. ـ سفيان بن عيينة ص ٩٢، ٩٣، ١٦٥. ـ سفيان الشوري ص ٩٢، ٩٤، ٢٠٦، اعبد الرحمن بن صخر السدوسي: 701, AAI, 777, P37, VFY, 177, 707, 777, 777. ـ سلمان الفارسي ص ٨٤. ـ سلمة بن دينار: را. **أبو حازم**. ـ سليمان الخواص ص ٩٥، ١٩٨. ـ سهل التستري ص ١٨٦. \_ الشافعي : را. محمد بن إدريس. ـ الشعبي ص ٢٦٥. ـ شقيف البلخي ص ٢٠٥، ٢١٧.

ص ـ ض ـ ط ـ ظ - ضياء الدين عبد الملك: را. ا<del>لجويني</del> . **ـ طاهر بن عبد الله:** 

. ۲۸٦

\_ عبد الله بن مطيع:

را. ابن المطيع.

\_ عطاء بن أبي رباح ص ١٨٨ .

- ـ المتنبى ص ١٩٣.
- \_ مجاهد بن جبیر ص ۱۲۸ .
  - \_ المحاسبي ص ٢٣٤ .
- \_ محمد بن إبراهيم الزجاجي (أبـو عمر) ص 717, 717, 717.
  - - \_ محمد بن الحسن:
    - را. **ابن فورك**.
    - \_ محمد بن سابق ص ۲۰۷.
    - \_ محمد بن صابر ص ۲۸۹.
      - \_ محمد بن صبيح:
      - را. ابن السماك.
    - \_ محمد بن واسع ص ٣٠٧.
  - \_ محمد بن يوسف الأصبهاني ص ٣٣٣.
    - ـ المُزَنى ص ٢٣٤.
  - ـ معاذ بن جبل ص ۱٤١، ۳۰۸، ۳۱۲.
    - ـ معاوية بن أبي سفيان ص ١٩٦.
      - ـ معروف الكرخي ص ١٨٥.

- ـ نصر المقدسي ص ٢٣٣.
  - ـ النهرجوري :
  - را. أبو يعقوب.
  - ـ النوري ص ۲۰۳.
- ـ نوف البكالي ص ٢٧٦.

هـ ـ و ـ ي

- ـ هارو*ت ص ٣٤٣*.
- ـ هارون الرشيد ص ٢٢٦ .
- ـ هرم بن حيان العبدي ص ٩٥، ٢٠٠.
  - ا ـ هشام بن حسان ص ۲٦٨ .

- \_ عطاء السلمي ص ٣٠٢، ٣٤٢.
- \_ على بن أبي طالب ص ٦٧، ١٤٩، ١٦٩، 3A1, PTT, 3.T, TTT.
  - ـ علي بن الحسين:
  - را. (زين العابدين).
- ـ عمر بن الخطاب ص ٧٣، ٨٣، ٩٢، ٩٩، | عمد بن إدريس الشافعي ص ٢٣٤. ٧٢١ ، ٣٢٢ ، ٢٤٣ .
  - ـ عمر بن شراحيل:
    - را. ا**لشعبي**.
  - ـ عمر بن عبد العزيز ص ٢٦٧ ، ٢٦٨ .
    - عون بن عبد الله ص ١٥٠ .
      - \_ عويمر بن زيد :
      - را. أبو الدرداء.
        - ـ الغزالي:
      - را. أبوحامد.

ف ـ ق ـ ك ـ ل

- ـ فرقد السبخي ص ١٨٩ .
- ـ الفضيل بن عياض ص ٩٣، ١٠٦، ١٨٨، 177, 057, 147, 737.
  - \_ القاسم بن سلام:
    - را. **أبو عبيد**.
  - ـ قتادة السدوسي ص ١٢٦ .
  - \_ الكرامية ص ٢٣٣ ، ٢٨٣ .
    - كعب الأحبار ص ٩١.
  - كهمس بن الحسن ص ٧٩.

- ـ ماروت ص ٣٤٣.
- ـ مالك بن دينار ص ١٨٨، ٢٦٦، ٣٠٧.
  - ـ مأمون بن أحمد ص ٩٨.

- وهب بن منبه ص ۱۹۲، ۳۶۲، ۳۶۳. - وهب بن الورد ص ۱۷۲. - يوسف بن اسباط الشيباني ص ۹۱، ۲۷۰. - يوسف بن اسباط الشيباني ص ۹۱، ۲۷۰. - يوسف بن اسباط الشيباني ص ۹۱، ۲۷۰. - يوسف بن اسباط الشيباني ص ۹۱، ۲۷۱.

## فهرس أسماء الكتب الواردة في منهاج العابدين

الكتباب المؤلف مكان وروده

١ ـ إحياء علوم الدين الغزالي ص : ٤٩، ٦١، ٧٨، ١٣١،

٢ ـ أخلاق الأبرار الغزالي ص : ٩٤

٣ \_ أسرار معاملات الدين الغزالي ص: ٤٩، ١٤٢، ١٤٤، ١٤٧،

YO1, AF1, YY1, 1AY.

٤ ـ تلبيس إبليس الغزالي ص: ١١١١

٥ ـ تنبيه الغافلين الغزالي ص: ٢٥٥.

٦ ـ الجامع للجليّ والخفيّ أبو إسحاق

الاسفراييني ص: ٩٨

٧ ـ الغاية القصوى الغزالي ص: ٤٩، ٧٨.

٨ ـ القربة إلى الله الغزالي ص: ٤٩، ١٧٧ المربة إلى الله

# فهرس القوافي والأشعار

| الصفحة    | البحر الشاعر                  | القافية  |
|-----------|-------------------------------|----------|
|           | قافية الباء                   |          |
| ۸.        | المتقارب ــ                   | يتوب     |
| 1.4       | الخفيف الغزالي                | الأحباب  |
| ١.٧       | الخفيف المجزوء أبو بكر الوراق | جانبا    |
| 127       | المتقارب ـــ                  | المشتبه  |
| 7 5 5     | الوافر ـــ                    | قريب     |
| Y7V       | المتقارب ــ                   | يلعبُ    |
|           | قافية التاء                   |          |
| 198       | الطويل ـــ                    | فاستمرّت |
|           | قافية الجيم                   | , ,      |
| ***       | البسيط                        | فرجا     |
|           | قافية الحاء                   |          |
| 140       | السريع ـــ                    | الرابحُ  |
| 140 , 129 | الخفيف _                      | مستريحا  |
| 191       | الوافر ـــ                    | مزاحه    |
|           | قافية الـدال                  |          |
| 9.4       | البسيط _                      | مسعود    |

| الصفحة     | الشاعر              | البحر          | القافية     |
|------------|---------------------|----------------|-------------|
| 191        | _                   | مجزوء الرجز    | أحدا        |
| 74.5       | -                   | الطويل         | عهدا        |
| <b>777</b> | سفيان الثوري        | الطويل         | سعيد        |
|            | فية الراء           | قاة            |             |
| ٧٩         | -                   | الكامل         | كثير        |
| 148        | _                   | الطويل         | المناظر     |
| 181        | ابن المطيع          | الوافر         | إغارة       |
| 187        | _                   | البسيط         | أطواره      |
| 777        | _                   | الطويل         | الصبر       |
| 777        | _                   | الكامل         | يقدر        |
| 788        | _                   | مجزوء الوافر   | برځ         |
| Y0.        | _                   | البسيط         | وامتار      |
| 444        | _                   | البسيط         | القدر       |
| ٢٣٦        | _                   | الطويل         | بضائر       |
| 455        | امرؤ القيس          | الطويل         | بقيصرا      |
|            | ية السّين           | قاف            |             |
| 777        | عبد الله بن المبارك | البسيط         | اليبس       |
|            | نية الضاد           | قاة            |             |
| ٣٣٦        | <del>-</del>        | البسيط         | عوض         |
|            | فية العين           | قا             |             |
| 99         | الغزالي             | الطويل         | الوقائع     |
| 119        |                     | د.<br>الوافر   | ۔<br>أوجاعي |
| 170        | _                   | الخفيف المجزوء | دعي         |
|            |                     | -              | ب           |

| الصفحة | الشاعر          | البحر        | القافية            |
|--------|-----------------|--------------|--------------------|
| 140    | -               | الطويل       | بالمدامع           |
| ۱۷۸    | _               | الكامل       | يَخدعُ             |
| 197    | _               | الكامل       | _                  |
| 777    | إبراهيم بن أدهم | الطويل       | تقتنع<br>نُرَقِّعُ |
| 414    | _               | الكامل       | ضائع               |
| 444    | _               | مجزوء الكامل | وقسغ               |
|        | قافية الغين     |              |                    |
| ١.٧    | _               | الكامل       | الفادغُ            |
|        | قافية الفاء     |              |                    |
| ٩٣     | _               | الطويل       | واكشُّفُ           |
| 98     | _               | الطويل       | نتعارفُ            |
| 7.7    | محمد بن سابق    | البسيط       | منحرف              |
|        | قافية القاف     |              |                    |
| 170    | _               | السريع       | الشقي              |
| 18.    | _               | الكامل       | بالمنطق            |
| 14.    | -               | مجزوء البسيط | نهق                |
| سهم    | -               | مجزوء الكامل | وقبع               |
|        | قافية اللام     |              |                    |
| 108    | _               | البسيط       | الزلل              |
| ۱۷۸    | _               | الوافر       | زوال ِ             |
| 193    | المتنبّي        | الطويل       | تتحمّـلُ           |
| 490    | _               | مجزوء البسيط | مُحالا             |
| ٣•٨    | -               | الكامل       | الأمال             |

| الصفحة | الشاعر          | البحر        | القافية  |
|--------|-----------------|--------------|----------|
|        | قافية الميم     |              |          |
| 90     | _               | السريع       | الحاكم   |
| 177    | أبو العتاهية    | الطويل       | العدم ُ  |
| 195    | _               | المتقارب     | لمولاهم  |
| 757    | _               | مجزوء الكامل | الملامّة |
| 444    | الغزالي         | الكامل       | عمى      |
|        | قسافية النون    |              |          |
| ٤٩     | زين العابدين    | البسيط       | فيفتننا  |
| 111    | _               | البسيط       | شيطانا   |
| 119    | ذو النون        | الوافر       | مجانًـه  |
| 779    | علي بن أبي طالب | الطويل       | آمنا     |
| 754    | _               | الكامل       | محزون    |
| 727    | _               | الخفيف       | تكونُ    |
|        | قافية الهاء     |              |          |
| 181    | ابن المبارك     | المتقارب     | قتلِهِ   |
| 71.    | _               | الخفيف       | المكروه  |
|        | قافية السواو    |              |          |
| 777    | _               | مجزوء البسيط | يكونْ    |
| 737    | _               | الكامل       | لو       |
|        | قافية الياء     |              |          |
| 119    | _               | الطويل       | راضيا    |
| ۲1.    | _               | ن.<br>الوافر | منيّه    |

## فهرس أهم مصادر التحقيق

- ١ ـ ابن الجوزي: جمال الدين أبو الفرج، صفة الصفوة، دار المعرفة ـ بيروت
   ط ٣ ـ ١٩٨٥ م .
- ٢ ـ ابن الجوزي: زاد المسير في علم التفسير، المكتب الإسلامي، ط١،
   ١٣٨٤ هـ/ ١٩٦٤ م.
- ٣ ـ ابن الجوزي: الموضوعات، المدينة الصنورة، ط ١، ١٣٨٦ هـ/ ١٩٦٦ م.
- ٤ ابن الجزري: شمس الدين أبي الخير محمد بن محمد بن الجزري، غاية
   النهاية في طبقات القراء، ط ١، ١٣٥٢ هـ ١٩٣٣ م.
- ٥ ـ ابن حجر: العسقلاني، شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي، لسان الميزان، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت، ط، ١٩٧١م.
- 7 ابن حجر: الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، تحقيق محمد سيد جاد الحق، ط ٢، ١٣٨٥ هـ ١٩٦٦ م، دار الكتب الحديثة ـ القاهرة.
- ٧ ابن حجر: فتح الباري شرح صحيح البخاري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى دار المعرفة بيروت (د، ت).
- ٨ ابن حجر: الإصابة تمييز الصحابة، مطبعة السعادة ـ القاهرة، ط١،
   ٨ ١٣٢٨ هـ ١٩١٩ م وبهامشه الإستيعاب لابن عبد البر.
- ٩ ـ ابن حجر: تهذیب التهذیب، ط۱، مطبعة مجلس داثرة المعارف النظامیة
   في الهند (د. ت).

- ١٠ ـ ابن حجر: تقريب التهذيب، ط ٢، ١٩٧٥ م ، دار المعرفة .
- 11 ـ ابن حِبَّان: محمد بن حبان التميمي البستي: صحيح ابن حبّان، تحقيق شعيب الأرنؤوط بيروت ط ١، ١٤٠٤ هـ ـ ١٩٨٤ م.
- ۱۲ ـ ابن حنبل، أحمد: مسند الإمام أحمد بن حنبل، دار صادر ـ بيروت (د. ط، د. ت).
- 17 \_ أبو حيان الأندلسي: محمد بن يوسف الشهير بأبي حبان الأندلسي. البحر المحيط. ط ٢ دار الفكر (د. ت).
- 1٤ ـ ابن خَلِّكان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد. وفيات الأعيان تحقيق د. إحسان عباس، دار صادر ـ بيروت ١٩٦٨ م .
- ١٥ ـ ابن خزيمة: أبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة: صحيح ابن خزيمة، تحقيق محمد مصطفى، المكتب ـ بيروت ط ١، ١٣٩٩ هـ ١٩٧٩ م.
- 17 \_ أبو داود: سليمان بن الأشعث السجستاني الأزدي، سنن أبي داود، إعداد وتعليق: عزت الدعاس، نشر وتوزيع: محمد على السيد حمص
- ۱۷ \_ ابن سعد: محمد بن سعد، أبو عبد الله، الطبقات الكبرى، تحقيق إحسان عباس، دار صادر ـ بيروت ۱۳۸۰ هـ ـ ۱۹۲۰ م.
- ١٨ ـ ابن عربي، محي الدين: محاضرة الأبرار ومسامرة الأخيار في الأدبيات
   والمنوادر والأخبار (١ + ٢) دار اليقظة العربية ١٩٦٨ م .
- ١٩ ـ ابن عساكر، الإمام الحافظة ثقة الدين أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة
   الله الشافعي: تهذيب تاريخ دمشق، دار المسيرة ـ بيروت ط ٢، ١٩٧٩.
- ٢٠ ـ ابن العماد، الحنبلي، أبو الفلاح عبد الحي: شذرات الذهب في أخبار
   من ذهب، دار الآفاق الجديدة ـ بيروت (د، ط، د. ت).
- ٢١ ـ ابن كثير، عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر: البداية والنهاية مكتبة المعارف ـ بيروت ط ٢ ، ١٩٧٧ م .
- ٢٢ \_ ابن ماجه، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني: سنن ابن ماجه تحقيق وتعليق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة ١٩٥٢م.

- ٢٣ ـ ابن الملقِّن، سراج الدين أبو حفص عمر بن علي بن أحمد المصري:
   طبقات الأولياء، تحقيق نور الدين شريبة مكتبة الخانجي ـ القاهرة ط ١،
   ١٩٧٣ م .
- ۲۶ \_ ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور: لسان العرب دار صادر \_ بيروت (د. ت).
- ٢٥ ـ أبو نعيم، أحمد بن عبد الله الأصبهاني: حلية الأولياء وطبقات الأصفياء
   مكتبة الخانجي ـ القاهرة، ط ١ ، ١٩٣٢ م
- ٢٦ ـ ابن الأثير، لعز الدين ابن الأثير الجزري: اللباب في تهذيب الأنساب دار صادر ـ بيروت، ١٤٠٠ هـ ـ ١٩٨٠ م.
- ٢٧ ـ الألباني: محمد ناصر الدين: ضعيف الجامع الصغير وزياداته: المكتب
   الإسلامي ـ بيروت، ط ٢ ، ١٩٧٩ م .
- ٢٨ ـ الألباني: صحيح المجامع الصغير، المكتب الإسلامي ـ بيروت (د، ت).
- ٢٩ ـ البخاري: محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري: الصحيح، عالم الكتب ـ بيروت، ط ٢ بيروت ١٩٨٢ م.
  - ٣٠ ـ بدوي ، د. عبد الرحمن، مؤلفات الغزالي، الكويت ط ٢، ١٩٧٧ م .
- ٣١ ـ البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي الخطيب: تاريخ بغداد، دار الكتاب العربي ـ بيروت (د. ت).
- ٣٢ ـ البيهقي: أحمد بن الحسين بن علي: السنن الكبرى، حيدر أباد ط ١، ٣٢ ـ البيهقي : ١٣٥٥ م.
- ٣٣ \_ الترمذي: أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي، السنن. وهو الجامع الصحيح، دار الفكر \_ بيروت (د. ت).
- ٣٤ ـ الجوهري: إسماعيل بن حماد الجوهري. الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، دار العلم للملايين. بيروت (د، ت).
- ٣٥ \_ حاجي خليفة: مصطفى بن عبد الله الشهير بحاجي خليفة. كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، مكتبة المثنى، بغداد (د، ت).

- ٣٦ ـ الحاكم، أبو عبد الله محمد بن عبد الله، النيسابوري: المُسْتَدْرَكُ على الصحيحين، دار الكتب العلمية ـ بيروت، (د. ط، د. ت).
  - ٣٧ ـ الخرائطى: فضيلة الشكر لله على نعمه، دار الفكر، دمشق.
- ٣٨ ـ الخطابي: حمد بن محمد، أبو سليمان البستي، معالم السنن، دار المعرفة ـ بيروت، ١٤٠٠ هـ ـ ١٩٨٠ م.
- ٣٩ ـ الدارمي، أبو محمد عبد الله بن عبد الرحمن بن الفضل بن بهرام: سُنَن الدارمي، باعتناء: محمد أحمد دهمان، نشرته: دار إحياء السنّة النبوية (د. ط، د. ت).
- ٤٠ الدارقطني، علي بن عمر: سُنن الدارقطني، باعتناء ونشر السيد عبد الله هاشم يماني المدنى، المدينة المنورة ١٩٦٦م.
- 13 ـ الذَّهبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان: ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق: علي محمد البجاوي، دار المعرفة ـ بيروت (د. ط، د. ت).
- ٤٢ ـ الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد: تلخيص المستدرك على الصحيحين، دار الكتب العلمية ـ بيروت (د. ط، د. ت).
- ٤٣ ـ الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان: سِير أعلام النبلاء،
   مؤسسة الرسالة ـ بيروت ـ الطبعة الأولى ـ ١٩٨١ م .
- ٤٤ ـ الذهبي: تذكرة الحفاظ، دار إحياء التراث العربي ـ بيروت ـ الطبعة الرابعة ١٣٧٤ هـ ـ ١٩٥٤ م.
- ٥٥ ـ الـرازي: محمد بن أبي بكـر بن عبد القادر الرازي، مختـار الصحاح، دمشق ١٣٩٨ هـ ـ ١٩٧٨ م .
- 23 ـ الـزركلي، خير الـدين: الأعلام، دار العلم للمـلايـين ـ بيروت الـطبعة السادسة ـ ١٩٨٤ م .
- ٤٧ ـ السبكي: تاج الدين أبي نصر عبد الوهاب ابن تقي الدين السبكي، طبقات الشافعية الكبرى، دار المعرفة ـ بيروت ـ الطبعة الثانية.

- ٤٨ ـ السّخاوي، شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن: المقاصد
   الحسنة، دار الكتب العلمية ـ بيروت، الطبعة الأولى ـ ١٩٧٩ م.
- ٤٩ ـ السخاوي، شمس الدين محمد بن عبد الرحمن السخاوي، الضوء
   اللامع لأهل القرن التاسع، مكتبة الحياة ـ بيروت (د، ت).
- ٥٠ السَّلَمي، أبو عبد الرحمن: طبقات الصوفية، تحقيق: نور الدين شريبة،
   مكتبة الخانجي ـ القاهرة ـ الطبعة الثانية ـ ١٩٦٩ م .
- ٥ السيوطي: جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، اللاليء المصنوعة في
   الأحاديث الموضوعة، بيروت ـ دار المعرفة طبعة ١٩٨٣.
  - ٥٢ ـ السيوطي، جلال الدين: الجامع الصغير.
- ٥٣ ـ السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن، الجامع الصغير من حديث البشير النذير ( ١ + ٢ ) حققه محمد محيي الدين عبد الحميد ط ١ ـ المكتبة التجارية \_ مصر \_ ١٣٥٢ هـ.
- ٥٤ ـ السيوطي ، جلال الدين: تنوير الحوالك شرح موطأ الإمام مالك، مصطفى البابي الحلبي ـ مصر ـ ١٩٥١ م .
- ٥٥ ـ الشعراني، أبو المواهب عبد الوهاب بن أحمد بن علي الأنصاري، الطبقات الكبرى، (لواقح الأنوار في طبقات الأخبار) مصطفى البابي الحلبى ـ مصر ـ الطبعة الأولى ـ ١٩٥٤ م.
  - ٥٦ ـ الشهرستاني، العِلَل والنّحل، المطبعة التجارية ـ مصر.
- ٥٧ ـ الشوكاني، محمد بن علي: الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة، جدة ـ الطبعة الثانية ـ ١٣٩٢ هـ.
- ٥٨ ـ الشيباني: أبو بكر عمرو بن أبي عاصم الضحّاك بن أبي مخلّد الشيباني،
   كتاب السنة، المكتب الإسلامي ـ الطبعة الأولى، ١٤٠٠ هـ ـ ١٩٨٠ م.
- ٥٩ ـ شيخ الأرض، تيسير: الغزالي، دار الشرق الجديد ـ بيروت سلسلة أعلام الفكر العربي (٦) ط ١ ـ ١٩٦٠ م .
- ٠٦ الصَّفَدي، صلاح الدين خليل بن أيبك: الوافي بالوفيات، نشر: جمعية

- المستشرقين الألمانية الجزء الأول ـ الطبعة الثانية ١٩٦٢ م.
- 71 ـ الطبراني، أبو القاسم، سليمان بن أحمد: المعجم الصغير، دار الكتب العلمية ـ بيروت ١٤٠٣ هـ ـ ١٩٨٣ م.
- ٦٢ ـ الطبراني: المعجم الكبير، تحقيق حمدي عبد المجيد السلفي ـ بغداد ـ ١٣٩٨ هـ ـ ١٩٧٨ م.
- 77 ـ الطيالسي: سليمان بن داود، أبو داود. مسئد أبي داود الطيالسي، الهند ـ حيدر أباد، ١٣٢١ هـ ـ ١٩٠٣ م.
- ٦٤ عبد الباقي: محمد فؤاد عبد الباقي، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن
   الكريم، مطابع الشعب القاهرة.
- 70 ـ العجلوني، إسماعيل بن محمد: كشف الخفاء ومُزيل الإلباس، مؤسسة الرسالة ـ بيروت، الطبعة الثالثة ـ ١٩٨٣م .
- ٦٦ عبد الرزاق: أبو بكر بن همام الصنعاني، المصنف، تحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي الهندط ١٩٣٢ هـ ١٩٧٧ م.
- ٦٧ ـ العَزَّوزي، محمد العربي: الجمع بين الصحيحين، منشورات مطبعة الإنصاف ـ بيروت ١٩٦٠ م .
- ٦٨ الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد: إحياء علوم الدين، دار المعرفة بيروت، (د. ط، د. ت).
- 79 ـ الفيروز آبادي: مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة ـ بيروت، ١٩٨٦ م ·
- ٧٠ القُضاعي، أبو عبد الله محمد بن سلامة: مُسْنَد الشَّهاب، مؤسسة الرسالة
   \_ بيروت \_ الطبعة الأولى، ١٩٨٥ م.
- ٧١ ـ كارادُوڤُو، البارون: الغزالي، نقله إلى العربية: عادل زعيتر، دار إحياء الكتب العربية ـ القاهرة، ١٩٥٩ م .
- ٧٧ ـ الكُتُبي، محمد بن شاكر: فوات الوفيات، تحقيق: د. إحسان عباس، دار صادر ـ بيروت، ١٩٧٣ م .

- ٧٣ ـ كحالة، عمر رضا: معجم المؤلفين، دار إحياء التراث العربي ـ بيروت، ١٩٥٧ م .
- ٧٤ ـ مالك بن أنس، الإمام: مُوطًا الإمام مالك، مصطفى البابي الحلبي ـ القاهرة، ١٩٥١ م .
- ٧٥ ـ مرتضى الزبيدي، السيد محمد بن الحسيني: إتحاف السادة المتّقين بشرح أسرار إحياء علوم الدين.
- ٧٦ ـ المزي: جمال الدين، أبو الحجاج يوسف بن الـزكي، تحفة الأشـراف بمعرفة الأطراف، الهند، ١٣٩٦ هـ ـ ١٩٧٦ م.
- ٧٧ مُسْلِم بن الحَجَّاج القشيري النيسابوري: صحيح مسلم، باعتناء: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ ١٩٥٦ م .
- ٧٨ ـ المكي، أبو طالب محمد بن أبي الحسن علي بن عباس: قوت القلوب،
   دار صادر ـ بيروت (د. ط، د. ت).
- ٨٠ المنذري: عبد العظيم بن عبد القوي، الترغيب والترهيب، دار الفكر ـ
   بيروت ـ ١٤٠١ هـ ـ ١٩٨١ م.
- ۱۸ المنوفي، الحسيني، السيد محمود أبو الفيض: جمهرة الأولياء وأعلام أهل التصوف، مؤسسة الحلبي وشركاه القاهرة الطبعة الأولى، ١٩٦٧ م.
- ٨٢ ـ النسائي: أبو عبـد الرحمن أحمـد بن شعيب بن علي بن بحر النسائي،
   السنن، المكتبة العلمية، بيروت.
- ۸۳ ـ الهيشمي: الحافظ نور الدين علي بن أبي بكر، مجمع الزوائد ومنبع
   الفوائد، دار الكتاب العربي ـ بيروت، ط ٢ ـ ١٣٨٧ هـ ـ ١٩٦٧ م.
- ٨٤ الهيشمي: موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان، دار الكتب العلمية بيروت. (ب، ت).

٨٥ ـ وِنْسِنْك، أ. ي: المهجم المفهرس الألفاظ الحديث النبوي، مكتبة بريل \_ ليدن، ١٩٣٦ م.

٨٦ ـ ياقوت، الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله: معجم البلدان، دار صادر ـ بيروت ١٩٧٧ م .

# فهرس محتوى الكتاب

| الصفحة           | الموضوع                 |
|------------------|-------------------------|
| الصفحة<br>٤٥_٥   | مقدمة التحقيق           |
| ٧                | أولًا : الكاتب .        |
| 1V               |                         |
| ٤٣               |                         |
| ٤٧               |                         |
| ٥١               | ـ تقديم                 |
| بة العلم ٥٩      | ـ العقبة الأولى : عقب   |
| ة التوبة ٰ       |                         |
| ة العواثق ٨٣ ١٩٥ | ـ العقبة الثالثة : عقبا |
| : الدنيا         |                         |
| : الخلق          |                         |
| >: الشيطان       |                         |
| : النفس النفس    |                         |
| سة:              | _                       |
| ١٣٣              | ـ الفصل الأول           |
| ي: الأذن         | ـ الفصل الثاني          |
| ث: اللسان        | -                       |

| الصفحه             | الموصوع                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 187                | ـ الفصل الرابع: القلب                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                    | ـ الفصل الخامس: البطن وحفظه                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                    | فصل: في معالجة الدنيا والخلق و                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٨٤                | فصل: في رعاية الأعضاء الأربعة                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                    | فصل: في السُّبُل المؤدية إلى الزها                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 091_137            | ـ العقبة الرابعة: عقبة العوارض                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 770                | فصل: في الرزق وتدبيره                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| في تدبير الرزق ٢٢٩ | فصل: نصائح في التوكّل على الله                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                    | فصل: في الرضاً بترك التدبير إلى                                                                                                                                                                                                                                                           |
| YY7 _ Y\$Y         | ـ العقبة الخامسة : عقبة البواعث                                                                                                                                                                                                                                                           |
| عقبة البواعث ٢٥٣   |                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| J                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Yoo                |                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Yoo                | أصول سلوك طريق الخوف والرجاء: الأصل الأوّل: أقواله سبحانه                                                                                                                                                                                                                                 |
| Y00 F07            | أصول سلوك طريق الخوف والرجاء: .                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Y00 F07 F07        | أصول سلوك طريق الخوف والرجاء: الأصل الأوّل: أقواله سبحانه الأصل الثاني: في أفعاله ومعاملاته                                                                                                                                                                                               |
| ٢٥٥                | أصول سلوك طريق الخوف والرجاء: الأصل الأوّل: أقواله سبحانه                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲۰۰                | أصول سلوك طريق الخوف والرجاء: الأصل الأوّل: أقواله سبحانه الأصل الثاني: في أفعاله ومعاملاته الأصل الثالث: في ذكر ما وعد وأو فصل: خلاصة العقبة الخامسة                                                                                                                                     |
| ۲۰۰                | أصول سلوك طريق الخوف والرجاء: الأصل الأوّل: أقواله سبحانه الأصل الثاني: في أفعاله ومعاملاته الأصل الثالث: في ذكر ما وعد وأو فصل: خلاصة العقبة الخامسة                                                                                                                                     |
| ۲۰۰                | أصول سلوك طريق المخوف والرجاء: الأصل الأوّل: أقواله سبحانه الأصل الثاني: في أفعاله ومعاملاته الأصل الثالث: في ذكر ما وعد وأو فصل: خلاصة العقبة الخامسة العقبة السادسة: عقبة القوادح القادح الأوّل: عدم الإخلاص                                                                            |
| ۲۰۰                | أصول سلوك طريق الخوف والرجاء: الأصل الأوّل: أقواله سبحانه الأصل الثاني: في أفعاله ومعاملاته الأصل الثالث: في ذكر ما وعد وأو فصل: خلاصة العقبة الخامسة                                                                                                                                     |
| ۲۰۰                | أصول سلوك طريق المخوف والرجاء: الأصل الأوّل: أقواله سبحانه الأصل الثاني: في أفعاله ومعاملاته الأصل الثالث: في ذكر ما وعد وأو فصل: خلاصة العقبة المخامسة فصل: عقبة القوادح العقبة السادسة: عقبة القوادح القادح الأوّل: عدم الإخلاص القادح الثاني: العجب                                    |
| ۲۰۰                | أصول سلوك طريق المخوف والرجاء: الأصل الأوّل: أقواله سبحانه الأصل الثاني: في أفعاله ومعاملاته الأصل الثالث: في ذكر ما وعد وأو فصل: خلاصة العقبة المخامسة فصل: خلاصة القوادح العقبة السادسة: عقبة القوادح القادح الأوّل: عدم الإخلاص القادح الثاني: العجب فصل: فصل: في الرياء والمعجب وخطره |

| الصفحة                  | الموضوع                               |
|-------------------------|---------------------------------------|
| TOT_TIV                 | ـ العقبة السابعة: عقبة الحمد والشكر   |
| ٣٢٤                     | فصل: في وجوب الحمد والشكر             |
| نه تعالی ۳۳٥            | فصل: في وجوب التضرّع إلى الله         |
| ني تسلكه القلوب ٣٤١     | فصل: في أن طريق الآخرة روحاً          |
| ٣٥٥                     | الملاحق والفهارس العامة               |
| <b>τον</b>              | ١ ـ الملحق الأول: تخريج الأحاديث      |
| ٤٠٩                     | ٢ ـ الملحق الثاني: تراجم الأعلام      |
| <b>£77</b>              | ٣ ـ الملحق الثالث: هوامش التحقيق      |
| ٤٨٥                     | ١ ـ الفهرس الأول: فهرس الأحاديث .     |
| ٤٨٩                     | ٢ ـ الفهرس الثاني: فهرس الأعلام       |
| ب الواردة في المنهاج 89 | ٣ ـ الفهرس الثالث: فهرس أسماء الكتم   |
| شعار ۲۹۷                | ٤ ـ الفهرس الرابع: فهرس القوافي والأ. |
| در التحقيق              | ٥ ـ الفهرس الخامس: فهرس أهم مصاد      |
| كتاب                    | 7 - الفهرس السادس: فهرس محتوى الأ     |